Zeitschrift: Revue de Théologie et de Philosophie
Herausgeber: Revue de Théologie et de Philosophie

Band: 22 (1972)

Heft: 6

Artikel: Divers aspects de la cosmologie de 70 AV. J.-C. a 20 AP. J.-C.
Autor: Dorrie, Heinrich

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-381002

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 14.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-381002
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

DIVERS ASPECTS DE LA COSMOLOGIE
DE 70 AV. J..C. A 20 AP. J.-C.*

I. Nous ne nous bornerons pas a esquisser quelques-uns des
systémes cosmologiques en vogue a cette époque, ou a retracer les
discussions intarissables au sujet de la cause principale de 1'univers ;
nous essayerons de remonter aux origines des spéculations cosmo-
logiques dont le siécle qui nous occupera ici fut extrémement riche.
Si nous réussissons A retrouver les conditions intellectuelles qui ont
été a l'origine de ces spéculations, nous aurons 1’avantage de pouvoir
expliquer pourquoi les systémes cosmologiques de 1’époque précé-
dente ne donnaient plus satisfaction — ce qui est vrai en premier lieu
du systéme d’Epicure et de celui des Stoiciens. En effet, 1'époque que
nous allons étudier est caractérisée par des changements brusques,
presque révolutionnaires, ce qui est rare dans le domaine de la philo-
sophie. La pensée de Posidonius, déja, permet de relever des innova-
tions remarquables ; enfin, outre quelques témoignages plus ou moins
symptomatiques, Philon d’Alexandrie laisse deviner a travers ses
emprunts a la philosophie grecque quel bouleversement s’est produit
pendant ce siécle. Bref, la philosophie telle qu’on la pratiquait dans
les écoles d’Athénes, devenues classiques, était plongée dans une
crise aigué. Il fallait chercher une issue.

On reproche souvent a la philosophie d’étre trop riche en théorie
et de se soucier trop peu des besoins intellectuels ou économiques des
hommes. Or, dans le cas qui nous intéresse, le malaise qui conduisit
a la crise fut lié & des facteurs de caractére tout a fait opposé. La
philosophie de la période hellénistique finissante s’était concentrée
sur le probléme du bonheur ; elle avait pour but principal de rendre
justice a la nature de I’homme. Le pivot de chaque discussion était
la eddarpovia 2, le bonheur complet et parfait. Celui-ci n’était nulle-
ment fondé sur des réflexions métaphysiques : c’était uniquement la

1 Conférence faite & 1'Université de Neuchatel en mai 1972.
2 Cf. Stoic. vet. fragm., 1, 81, 30; I, 126, 24 ; III, 6, 14 ; etc.



DIVERS ASPECTS DE LA COSMOLOGIE 401

nature humaine, réalisée dans ce monde visible et matériel, qui por-
tait le bonheur en elle ; pour l'atteindre, il fallait vivre selon la nature.
On étudiait avec zeéle les moyens d’y parvenir — t& mponyuéve I —
et les risques, les dangers et les fautes — t& dmomponyuévaz —
qui pourraient faire manquer ce but — duaprévev. En tout cas,
on était convaincu que I'homme seul était responsable du succes
comme de I’échec. S’il atteint le bonheur, il le doit uniquement a sa
propre nature et a la réalisation de celle-ci. Il lui faut faire la chose
la plus simple, mais qui est paradoxalement la plus difficile : vivre
conformément & la nature — 1f @loe duoloyovuévwe Zijv 3. Vous
avez deviné depuis longtemps que j’ai évoqué par ces quelques
remarques la doctrine principale des Stoiciens. Quant a celle que pro-
fessaient les Epicuriens comme leur remeéde a efficacité quadruple
— Ttetpagdpuaxog 4 — elle n’en était pas aussi éloignée qu'on I'a
souvent prétendu ; leur formule était plutdt négative: il ne faut
point se laisser entrainer par des difficultés, ni en causer a autrui
— ufte mpéypata éxety pATe mapéxerv 5. En tout cas, les deux sys-
témes, quoique souvent opposés 1'un a 'autre, étaient tous deux
nettement anthropocentriques. La cosmologie, explication de ce
monde et des principes qui le gouvernent, était reconnue comme une
science certes intéressante, mais qui contribuait trop peu a résoudre
le probléme essentiel, celui du bonheur de I'homme. On illustrait cela
par la comparaison suivante : la logique est semblable aux racines
d'un arbre ; la physique, qui comprend la cosmologie, aux troncs et
aux branches ; mais 1'éthique, c’est le fruit de la philosophie 6. Et il
est évident que l'on plante et nourrit 'arbre entier dans 1’espoir de
récolter ce fruit. Les différentes parties de la philosophie ne sont pas
d’égale valeur ; on doit cultiver le tout pour bénéficier de la chose la
plus précieuse, la seule qui soit utile. Autrement dit : il ne faut pas
s’occuper de philosophie pour obtenir des connaissances en matiere
de logique ou de physique. La philosophie ne doit pas servir a une
connaissance inutile parce que purement théorique. L'unique connais-
sance qui compte, c’est celle qui méne au bonheur. Pour I'obtenir,
il faut se soustraire a des soins multiples et ne pas s’arréter a des
étapes intermédiaires, dont 1'une est la cosmologie.

Voila les raisons pour lesquelles ni la cosmologie épicurienne ni la
cosmologie stoicienne ne seront directement comparables a celle de

Cf. ibid., I, 48, 8 ss. ; III, 31, 14 et 28 ; III, 46, 13.

Cf. ¢bid., 1, 83, 14 ; I1I, 29, 23 ; III, 31, 13.

Cf. ibed., 11, 39, 5; 111, 4, 12 ; 111, 5, 18 ; HorACE : Ep. I, 10, 12.
C’est 'expression de PHILODEME : Herculan. vol., 1005, 4.

EpricURE : Sent. I ; cf. Sent. 31.

Stoic. vet. fragm., 11, 15, 24 = SEXTUS EMPIRICUS : Adv. math., 7, 16.

S n B W » -

26



402 HEINRICH DORRIE

la gnose, de I'hermétisme, et & d’autres encore. Les cosmologies dont
nous venons de parler occupaient des positions subordonnées 1, elles
étaient nécessaires dans leurs systémes relatifs, mais on ne les consi-
dérait pas comme le point culminant ou décisif. Les motivations ini-
tiales ou principales sont cachées dans la nature et il faut les y cher-
cher. Mais la nature, ce n’est pas 1'univers, c’est la raison d’étre de
I’homme.

Le Traité sur 1'Univers — mept xéouov — doit lui aussi étre
rangé¢ parmi les témoins d'une cosmologie du type de celles que je
viens de décrire. Attribué par erreur a Aristote, ce traité est en pre-
mier lieu descriptif. Il n’établit aucune relation entre les hommes et
I'univers. On n’y trouve point exprimée la doctrine stoicienne selon
laquelle toute la création est a la disposition de I’homme et faite
pour ses besoins. En outre, 'auteur de cet ouvrage admet d’abord un
principe créateur immanent au monde 2, mais ensuite il se corrige en
introduisant un dieu qui est la cause premiére et finale 3 de 'uni-
vers 4. Cette opinion n’aurait été partagée ni par les Stoiciens ni par
les philosophes péripatéticiens ; notre auteur l'expose tout bonne-
ment, sans y ajouter le moindre commentaire, Ces raisons interdisent
Pattribution du Traité sur I'Univers a une des écoles que nous connais-
sons. Son auteur a peut-&tre voulu réunir les opinions les plus répan-
dues alors : on y retrouve en effet des formules provenant des écoles
célébres, et nous sommes manifestement devant un produit de I’éclec-
tisme qui était florissant a cette époque. Mais en méme temps, ce
traité reflete le trait caractéristique de la cosmologie stoicienne, a
savoir que la nature de l'univers est étrangére au mal. Si je ne me
trompe, le mot xaxév n’y figure pas, et cette absence n’est nullement
motivée ou expliquée. L’auteur du traité ne se sert pas de I'argument
de Platon, qui attribuait au créateur la qualité d’étre bon et l'inten-
tion de ne produire que le bien 3, ni celui des Stoiciens qui voyaient
le Logos dans toute réalisation de ce qui est naturel 6. Il fait donc
plus — ou moins, si vous préférez — que les philosophes qui le précé-
dérent, quand il admet que l'univers n’est aucunement troublé ou
dérangé par des puissances nuisibles. Mais il n’y a 1a qu’une constata-
tion sans aucune tentative d’explication. Certes, il n’écrit pas une
apologie, il n’'intervient pas dans un débat ol la position optimiste
est contestée ; car pour lui la discussion n’a pas encore commencé, la

1 Cf. Stoic. vet. fragm., 1, 79, 13 et 20.

2 De mundo, 5, 396 a 33 - 397 b 8. Ce principe, c’est la cohésion.

3 Ibid., 6, 397 b 14.

4 L’auteur du traité finit en lui consacrant un passage hymnique qui fait
I’éloge de sa majesté plus que royale : De mundo, 6, 308 a 7 - 398 b 35.

S PraToN : Timée, 29 e.

6 Cf. Stoic. vet. fragm., 1, 24, 31; 11, 335, 25 ; etc.



DIVERS ASPECTS DE LA COSMOLOGIE 403

perfection de 1'univers n’ayant pas encore été mise en doute. Ainsi la
cosmologie présentée dans le Traité sur 1'Univers s’insére dans le
grand courant optimiste auquel toutes les cosmologies appartenaient,
méme si elles différaient entre elles.

II. Dans les systémes stoiciens et épicuriens qui réservaient la
place principale a 'homme, la cosmologie n’occupait donc que le
second plan. Bient6t une tendance contraire se fait jour. Mais la
cosmologie dont je vais parler n’était pas cultivée dans les écoles tra-
ditionnelles ; elle plonge certainement ses racines ailleurs. Elle parait
étre sortie d'une couche de la société ancienne n’ayant contribué
presque en rien a 1’héritage littéraire. Deux traits typiques marquent
cette couche sociale ol se préparait un nouvel aspect de la cosmo-
logie. D’abord on devine aisément qu’elle était impressionnée par le
langage philosophique ; on empruntait a la vraie philosophie quelques
douzaines de mots typiques I, mais on en faisait un usage curieux.
Ces termes techniques étaient bient6t divinisés, comme par exemple
le m\npwua qui ne signifie pas autre chose que « complément », ou si
l'on veut «intégration par addition de ce qui manque». Autre
exemple : le Verbe, le Logos, est considéré comme un étre vivant et
divin. On lui cherche une mére — nous voila au seuil d’une nouvelle
mythologie. Qui peut étre la mére du Verbe ? La solution est aisée :
c’est Ty 2, le silence qui fait naitre le Verbe. Ce sont 1a jeux faciles
d'une intelligence médiocre ; il est permis d’en sourire un moment.
Mais on n’en a pas encore tiré la conclusion qui me parait évidente :
nous sommes en face d'une para-philosophie issue de la semi-érudi-
tion d'une couche sociale dont nous allons préciser les conditions. La
voix qui se fait entendre a travers les aspects de cette cosmologie,
ce n'est plus celle des entretiens du Portique polychrome d’Athénes
ou d’autres lieux d’instruction, mais c’est la voix des faubourgs. Cela
est confirmé par la seconde observation : les adhérents de cette cos-
mologie para-philosophique sont profondément marqués par l'an-
goisse. Il y a quelques années, le savant anglais E. R. Dodds 3 a attiré
Pattention sur ce fait, et a magistralement démontré a quel degré les
superstitions paiennes et chrétiennes trahissent 1’angoisse qui les a
engendrées. Ce que M. Dodds a mis en relief pour les I1¢ et I1I¢ siécles
a eu son origine au dernier sie¢cle avant Jésus-Christ. On en a cherché
longtemps le point de départ, soit dans la religion mazdéenne, soit

! HaNs LEISEGANG : Die Gnosis, 4 éd. 1955, p. 390 ss., en donne la liste
toujours utile.

2 Voir le commencement du récit de saint IRENEE : Adv. haeres., 1, 1 ss.

3 E. R. Dopps : Pagan and Chyvistian in an Age of Anxiety, Cambridge,
1965. Compte rendu dans Historische Zeitschrift, 207, 1967, p. 638-641.



404 HEINRICH DORRIE

dans les convictions quasi religieuses de 1'astrologie de ce temps. Il
est vrai que celle-ci a des relations assez étroites avec la nouvelle
cosmologie ; mais il ne suffit pas d’expliquer par des influences étran-
géres ce qu’il y a ici de nouveau. On n’a pas encore mis en lumiére la
part que 1'ambiance de grandes villes comme Antioche, Epheése et
surtout Alexandrie a pu prendre dans la production de ce nouveau
genre de cosmologie para-philosophique et superstitieuse. Ce n’étaient
point des gens instruits des doctrines d’une philosophie promettant
le bonheur aux hommes vertueux, mais plutéot des hommes qui se
sentaient écrasés par les risques de leur vie, qui avaient désespéré
d’étre jamais les maitres de leur destin, enfin qui se croyaient soumis
a des puissances divines, mais aveugles et redoutables. C'est pour
cette raison que je crois entendre, a travers les témoignages souvent
absurdes de la cosmologie gnostique, la voix des faubourgs plutét que
celle de la véritable culture. Pourquoi Epicure enseignait-il une cos-
mologie ? Il voulait libérer ses contemporains des craintes inutiles
qui auraient été la conséquence d’une cosmologie mal comprise ¥ ; il
offrait des solutions capables d’éliminer la peur, la crainte et ’an-
goisse. Nous ne connaissons guere la cosmologie populaire attaquée
par Epicure. Mais trois siécles plus tard celle de la gnose primitive
pourra servir d’illustration. Epicure avait-il pressenti un danger qui
devait se réaliser apres ce long délai ?

III. 11 y a de bonnes raisons pour que les témoignages de la
nouvelle cosmologie soient d’abord rares. Lorsque les pensées et les
craintes gnostiques et hermétiques s’exprimeérent pour la premiére
fois dans la littérature, elles avaient parcouru une longue phase non
littéraire, de tradition orale. Elles sont en effet tellement développées
qu’une pareille hypothése s’impose.

Ces cosmologies sont moulées selon deux archétypes dont l'in-
fluence apparait dans de nombreux détails. D’un coté c’est le Timée
de Platon; de l'autre l’astrologie chaldéenne caractérisée par sa
doctrine de la détermination astrale. Un point est commun a ces deux
archétypes : le principe de la gradation, ou la conception des sept,
huit ou neuf sphéres concentriques.

Du Timée, on n’a pas retenu la doctrine selon laquelle ce monde
est bon parce que son créateur est bon 2, ni la thése que ’ame de
I’homme est apparentée & 'dme du monde. Grice a cette these, le
monde du 7Tumée apparaissait comme organique et harmonieux,

1 Cf. Sent., 11 et 12.

2 PraToN : Timée, 29 e. Le passage a été traduit par SENEQUE : Epist. mor.,
65, 10. PHILON cite souvent le passage en question : De opif. mundi, 21 ; De
mutatione nominum, 46 ; De vita Moysis, 2, 61. Selon Philon, la nature et la
vertu de Dieu sont définies comme dyad8dtng (plus de dix témoignages). Cet
usage terminologique remonte au Timée.



DIVERS ASPECTS DE LA COSMOLOGIE 405

caractére qui manque totalement a celui de la nouvelle cosmologie.
La formule platonicienne de cuyyévein disparait entiérement dans le
pessimisme craintif de la gnose naissante. Mais on retient la convic-
tion exprimée dans le Tumée que la cause initiale de ce monde est
au-dela de ce monde 2 ; on ne la cherche plus dans la nature imma-
nente au monde : le créateur du monde se trouve en dehors de sa
création. En outre, on emprunte au T4mée une bonne partie du lan-
gage religieux. Les révélations partielles, les énigmes faciles a deviner,
le clair-obscur du style, tout cela ne permet pas de douter que ces
traités cosmologiques aient été fortement influencés par le Tumée.
D’autre part, on devait beaucoup aux conceptions originairement
astrologiques ; mais on a transformé et déformé I’astrologie primitive
en écartant complétement ou presque I'élément astral 3. On retenait
cependant la conception des sphéres ainsi que le principe de la gra-
dation, et on mettait I'accent sur cette croyance tout a fait religieuse
qui veut que les puissances mauvaises aient infligé a ’dme la tache
pénible de descendre dans ce monde, qui est le pire de tous, et, tache
encore plus dure, d’en remonter. Vous trouverez la meilleure illus-
tration de ce que je cherche a esquisser en relisant 1'épitre aux Ephé-
siens, chap. 6, v. 12 et suivants 4. On a contesté que cette épitre soit
I'ceuvre de saint Paul ; personnellement, je suis enclin & en reconnaitre
I’authenticité ; mais quoi qu’il en soit, ce texte doit étre daté du
milieu du I¢r siécle. Selon l'apodtre, le mal qu’il faut combattre en
premier lieu n’est pas celui de notre chair et de notre personnalité,
mais celul des puissances mauvaises qui gouvernent ce monde. Ce
sont elles qui ont implanté en nous nos vices, qui sont liés aux ténébres
du siécle. Il faut donc prendre les armes pour combattre les Archaz,
les Exousiar et les Cosmocratores — trois rangs de la hiérarchie du
mal. Ce passage est I'un des rares indices qui attestent qu’une telle
cosmologie existait longtemps avant les premiers textes gnostiques
proprement dits. L’auteur de cette épitre, vraisemblablement saint
Paul, ne nie point I'existence d’'un monde mauvais gouverné par des

1 Nous devons une étude exhaustive de ce domaine au R.P. ED. DEs PLACES:
Syngeneia. La parventé de I’homme avec Diew, d'Homeéve a la patvistique, Paris,
1964.

2 Le mot significatif est ici éméxewvo. TA¢ ovolag. Récemment, M. J.
WHITTAKER a signalé un grand nombre de témoignages: Vigiliae christianae
23, 1969, 9I-104.

3 On en trouve un exemple dans le récit de saint HipPoLYTE sur les Ophites :
Ref., 5, 7, 23. Cf. aussi Poimandres, c. 9.

4 Ce témoignage n’est point isolé. Mlle S. PETREMENT a présenté et com-
menté les passages analogues du Nouveau Testament. Voir le début de son
article : Les mythes des sept avchontes cvéateurs peuvent-ils s'expliquer a partiv du
christianisme ? dans Le ovigini dello Gnosticismo, Colloguio di Messina, 13-18 aprile
1966, Leiden, 1967, p. 460 sqq.



406 HEINRICH DORRIE

puissances mauvaises. Mais il existe un moyen de combattre et de
vaincre les ténébres qui nous entourent de l'extérieur et qui péne-
trent a l'intérieur de nous : s’armer des armes spirituelles.

L’astrologie de cette époque est également pessimiste, elle fait
redouter l'influence des astres, presque toujours nuisible. Les astres
provoquent les maux dont '’homme souffrira pendant sa vie, mais ils
sont aussi responsables des vices qui gouvernent I’dme humaine et
I'entrainent a devenir coupable. Car dans sa descente des hauteurs
du ciel jusque sur la terre, I'ame doit séjourner quelque temps dans
la sphére de chaque planéte. Dans ce séjour, elle se remplit malgré
elle du vice caractérisant cette sphére. Par exemple, la sphére de
Mars est celle de la violence, celle de Mercure celle de la malhonnéteté
intellectuelle, la sphére de Vénus celle de I'amour vil, etc. La dame
Vénus du Moyen Age, sorciére méchante qui séduit les hommes
incapables de lui résister, est une figure tirant son origine de cet
aspect de la cosmologie astrale. Mais en méme temps, cette cosmo-
logie purement astrale se transforme : les sphéres subsistent tandis
que les noms des astres sont supprimés et remplacés par ceux d’autres
dieux ou de principes philosophiques tels que Ennota, Stgé, Sophia ou
Synests pour ne citer que quelques exemples. Chaque sphére a son
gardien I, qui en est en méme temps le symbole ; I’Ame en descendant
puis en remontant doit lui demander la clé et vaincre sa résistance.
Riches en degrés et en obstacles auxquels I'dme ou I’homme archétype
(ce qui est presque pareil) se heurte, les divers systémes sont bien
compliqués. Mais ils se ressemblent par le principe de gradation et par
le sentiment de peur et d’angoisse qu’ils expriment.

Dans un monde congu de la sorte, ’homme est la proie des puis-
sances formidables qui menacent de I'anéantir, et aucune possibilité
d’action ne lui est laissée. A cet égard, le passage cité de I'Epitre aux
Ephésiens contient quelque chose de nouveau en encourageant a
combattre le mal et a briser le cercle vicieux. Souvent une telle cos-
mologie ne laisse aucun espoir. Méme le principe créateur, divin en
soi, est redoutable. Il est trop éloigné de ce monde ; qui peut étre stir
d’étre connu de Lui ? Le Tout Grand peut-Il et veut-Il remarquer le
tout petit, le grain de poussiére qu’est 'homme ? C’est la vision
inverse de celle du Tumée : 'homme n’est nullement apparenté ou
semblable au principe créateur du monde. Le créateur se trouve en
opposition directe avec sa création ; celle-ci a été pervertie, et on
attribue ce changement aux causes les plus variées. Ce qui est sir,

1 Une courte description en est donnée par CELSE qui se moque de telles
imaginations : cf. ORIGENE : Conlr. Cels. 7, 42. Mais PLUTARQUE a pris ce détail
cosmologique au sérieux : cf. De gewmio Socvatis 22, 591 bc. Il attribue aux
Parques la tache de garder les limites des divers domaines du monde. Cf. Hermes,

82, 1054, P. 331-342.



DIVERS ASPECTS DE LA COSMOLOGIE 407

c’est qu’il n’y a plus de correspondance entre le monde et un créateur
qui serait bon ; le monde, et peut-étre aussi le créateur, sont devenus
mauvais I. Et quand on retrouve l’ancienne notion de parenté,
ouyyévew, elle est pervertie et fautive: Dieu le Pére tombe amou-
reux de sa propre fille et procrée avec elle et par elle une nouvelle
hypostase défectueuse. D’autre part, la ouyyévern ou O6uolworg de
I'’homme envers Dieu fait entiérement défaut; Dieu est l'opposé,
le tout a fait différent, I'inconnaissable, le Dieu absent. Ce qui était
dans le Timée la cuyyéven de tous les niveaux de ce monde a fait
place a la perversion, a la haine et au vice, en un mot aux ténebres,
okétoc, comme l'exprime saint Paul.

Les deux aspects principaux, d'un c6té celui des écoles philoso-
phiques, de l'autre celui de la cosmologie populaire et superstitieuse,
paraissent inconciliables. Mais on a malgré tout la chance de pouvoir
signaler une position intermédiaire.

IV. Un des plus grands esprits qui aient jamais adhéré a l’école
stoicienne refusait de partager 1’opinion traditionnelle sur 'univers et
la nature ; vous devinez que je parle de Posidonius. Et quand on men-
tionne Posidonius et ses innovations dans ce domaine, il faut citer le
livre admirable de M!e Laffranque ? a qui nous devons une « mise au
point » — c’est ainsi en effet qu’elle a intitulé son ouvrage.

Avant Posidonius, nature et logos étaient considérés comme
synonymes. La nature était définie comme la chaine ininterrompue des
causes et des effets ; tout ce qui est naturel est du méme coup néces-
saire 3. La nature ne se trompe jamais, tout ayant été prévu par la
Pronoia, identique a elle.

Posidonius ébranla cette définition optimiste ; la nature est-elle
toujours sage ? Il dissocia les deux notions de Logos et de nature. Il
admettait en effet que jadis le Logos avait embrassé étroitement le
monde entier et qu’il était présent aux hommes primitifs ; mais il
avait bientd6t commencé a se retirer de ce monde, de sorte que la
dépravation s’installa partout.

La fertilité des champs diminue, les vices des hommes augmentent.
Méprisé et méconnu des hommes, le Logos souvent se cache. On
retrouve ses traces dans les coutumes et dans les rites des barbares 4.

I Quelques exemples : Poimandres, c. 14 et 15; HIPPOLYTE : Ref., 5, 26;
EPIPHANE : Panav., 32, 5 et 6. Cf. J. KrRoLL : Die Lehven des Hermes Trisme-
gistos dans Beitrige zur Geschichte dev Philosophie des Mittelalters, 12, Miinster,
1914, 2°® éd. 1928.

2 M. LAFFRANQUE : Poseidonios d’ Apamée. Essai de mise au point, theése,
Paris, 1965.

3 Cif. Stoic. vet. fragm., 1, 124, 30; II, 332, 6; III, 165, 11. ZENON fut le
premier a préconiser cette doctrine : Stoic. vet. fragm., 1, 44, 37 et 45, 2.

4 11 faut se rappeler qu’Aristote avait traité des véuipo popBopiké dans un
ouvrage spécial qui a paru servir de base a Posidonius.



408 HEINRICH DORRIE

Le Logos s’est retiré comme le feu a l'intérieur d’'un morceau de
charbon : bienté6t on ne le remarque plus de I'extérieur. Le Logos
redevient Logos spermatikos.

S’il est vrai que la présence du Logos et son efficacité diminuent
d’une génération a l'autre, il faut admettre qu’il y a dans la nature,
comme parmi les hommes, des processus dépourvus du Logos. Mais
de tels phénoménes, comme les catastrophes sismiques, sont néan-
moins naturels. La signification du mot «nature», physis, devient
ambigué, dés qu’on ose parler d'une nature dépourvue du Logos,
donc illogique et donc mauvaise. Dans une plus large mesure que les
autres Stoiciens, Posidonius saisit I’analogie de I'homme avec 1'uni-
vers ; sur ce point, ce n’était plus ’ancienne Stoa qui lui servait de
modéle, car nous avons vu qu’elle n’avait nullement tenté une inté-
gration cosmique de 'homme. Mais c’est évidemment au Timée de
Platon que Posidonius devait une bonne partie de son inspiration.

Le Timée contient le célebre exposé sur 1'ame et sur le monde,
d’ott découle ’analogie entre I’dme humaine et I’ame du monde. Dans
cet ouvrage, cosmologie et anthropologie se trouvent dans une corres-
pondance parfaite et harmonieuse. Dans le dialogue qui allait suivre,
Platon voulait aborder a son tour le probléme de la dépravation
morale de ’homme. Si I’homme, le microcosme, refléte I’harmonie du
macrocosme sans y méler la moindre imperfection, la dépravation ne
s’explique pas. Le Critias, dialogue inachevé, s’interrompt précisé-
ment & 1’endroit ol cette réflexion est annoncée. Tandis que Platon
inquiété par ce probléme voulait limiter le mal et son activité au
domaine de 1’ame humaine, Posidonius alla plus loin et proposa une
solution tout A fait radicale. S’il est vrai que I’homme et 'univers, le
microcosme et le macrocosme, sont en relation d’analogie 1'un avec
I'autre, il faut conclure que I’absence du Logos menace 1'un et 'autre.
Sil’homme est capable d’agir sous 'influence d'une dme dépourvue du
Logos®, 'univers entier est susceptible de subir la méme privation.

Soulignons que Posidonius a mis fortement ’accent sur la cosmo-
logie comme une clé qui donne acces a des secrets indéchiffrables. I1
ne se contentait plus de considérer I’homme uniquement au sein de la
société humaine, comme si tel était le but principal de la philosophie.
I1 écartait 1’ancien dogme qui voulait que seule I’éthique nous inté-
resse. Désormais ce serait la physique, et en particulier la cosmologie,
qui ferait connaitre a I'homme sa situation et sa destination. L'univers
dans sa totalité doit étre considéré comme sa vraie patrie. Grace a
Posidonius, I'expression « citoyen du monde » recoit une signification
nouvelle et plus précise.

1 Renvoyons ici au passage célebre de GALIEN : De placitis Hippocratis et
Platonis, p. 448, éd. Mueller.
2 Stoic. vet. fragm., 1, 79, 13 et 20.



DIVERS ASPECTS DE LA COSMOLOGIE 409

En tout cas, Posidonius a fait deux pas vers la cosmologie pré-
gnostique . Il a admis que I'absence du Logos pouvait jouer un role
catastrophique méme dans 1'univers et il a préconisé l'intégration
totale de 'homme dans cet univers. Mais contrairement aux idées
postérieures, il a accordé un maximum de liberté a 'homme. Celui-ci
doit prendre une décision et la confirmer ou la renouveler chaque
jour. Choisira-t-il de se laisser conduire par le Logos ? En ce cas, il
sera libre et heureux ; il sera a l'abri de la dépravation qui partout
menace, car elle n’atteint plus le sage. Ou obéira-t-il a la tendance de
son Ame contraire au Logos ? Alors il sera prisonnier, perdra sa
liberté et sera entrainé dans un malheur toujours plus profond.

Les systémes postérieurs, que je caractériserais comme prégnos-
tiques, n’admettent pas, ou n’admettent guére, le choix fondamental
entre le Logos et son contraire 2. Certes la gnose, elle aussi, donne a
espérer que I’dme peut étre sauvée malgré des dangers et des tenta-
tions immenses ; mais on envisage des solutions, presque miracu-
leuses et souvent paradoxales, qui n’ont rien de commun avec la
décision nette et fondamentale que Posidonius demandait a chacun.

On dirait que la cosmologie pessimiste a retenu l'un des deux
termes de 'alternative proposée par Posidonius. Une ame qui aurait
manqué de choisir le Logos se trouverait exactement dans la détresse
ol la situent les systémes prégnostiques : entourée par un mal exté-
rieur, elle serait également incapable sans le Logos de se défendre
contre le mal qui va I’habiter de I'intérieur.

V. Dans les relations entre la conception cosmologique de Posi-
donius et celle d’ol1 naitra la gnose, il y a des aspects qui méritent
d’étre remarqués et qui ne 'ont pas été. Je ne prétendrais certes pas
qu'une cosmologie postérieure ait repris et développé précisément
I’aspect négatif de la conception posidonienne ; mais je doute que la
cosmologie pessimiste soit issue de la cosmologie posidonienne a la
double alternative. Assurément, il faut chercher une solution plus
satisfaisante.

Je ne donne pas pour certaine celle que je vais proposer. Le pes-
simisme profond de la cosmologie populaire n’a guére attiré I'atten-
tion des savants 3. On a beaucoup parlé du dualisme qui se manifeste

1 W. KrorL: Die veligionswissenschaftliche Bedeutung des Poseidonios
dans Neue [ahvbiicher fiir die klass. Altertumwissenschaft, 39, 1917, p. 145 Ss. ;
E. PeETERSON, Ei¢ Oebg dans Forschungen zur Religion und Lilevatur des Alten
und Neuen Testaments, N.I., 24, 1926.

2 Cette différence fondamentale a été constatée par W. BousskT : Kyrios
Chvistos, 1913, p. 223.

3 Ce que j’ai choisi d’appeler pessimisme a été caractérisé comme fatalisme
par le R.P. Ep. pEs PrLAcEs : La religion grecque, Paris, 1969, p. 281 ss. Cette
différence terminologique me parait peu importante. Ce savant connaisseur de
la religion grecque constate aussi une relation entre le déclin de ’hellénisme a
partir de 146, et le « malaise religieux » (p. 288, derni¢re ligne).



410 HEINRICH DORRIE

dans la cosmologie prégnostique, mais on a rarement reconnu que ce
dualisme, s’il s’y trouve, est bien différent de ce qu’'on entend habi-
tuellement par ce mot. Ici, la question est celle de la perversion : ce
qui était bon au commencement change de qualité et se corrompt
de plus en plus a partir du moment ot il est immergé dans ce monde.
Il s’agit d’un processus de dégradation, et non de deux principes qui
se combattent I'un 'autre. On a souligné des analogies avec les opi-
nions de Platon qui, lui aussi, a montré comment I'dme se développe
et se multiplie dans ce monde. Mais selon Platon et les platoniciens,
I’ame garde sa qualité initiale malgré sa multiplication, tandis que la
cosmologie populaire constate une dépravation progressive. C’est la
différence principale, et c’est elle qui nous interdit de tenir la cosmo-
logie prégnostique pour une interprétation du 7Tumée, en dépit de tous
les emprunts et des nombreuses relations qui lient cette cosmologie
au platonisme.

Les réflexions qui s’imposent alors doivent se rapporter a la ques-
tion : D’ol vient ce pessimisme qui s’exprime dans la conviction que
I'univers est mauvais de haut en bas ? Ou faut-il en chercher les
origines ?

Rappelons-en encore les traits typiques: le mal régne dans ce
monde . L’espoir d’échapper a ce monde est toujours paradoxal,
puisque le processus de la descente n’est pas nécessairement circu-
laire. Nous sommes loin de l’automatisme stoicien selon lequel la
destruction du monde consumé par le feu sera suivie d’'un recom-
mencement, 1'apocatastase souvent espérée. Ce sera plus tard aussi
que la gnose promettra le retour a l'innocence originelle. Mais les
témoignages primitifs n’expriment qu'un désespoir total ; méme s’il
est vrai que le salut éternel est réservé a quelques élus, I’angoisse régne
dans cette religion fataliste. Je le répéte, ma proposition est purement
hypothétique ; mais je ne saurais imaginer qu'un endroit susceptible
d’avoir hébergé une population qui fiit réduite a ce désespoir et qui
éprouvat le besoin d’exprimer son malaise religieux : les faubourgs
des grandes villes, agglomérations parfois gigantesques qui entou-
raient des cités comme Ctésiphon, Antioche ou Alexandrie. C’était,
bien entendu, la méme population a laquelle s’adressaient les ora-
teurs de la diatribe. On s’y connaissait un peu en philosophie ; on
avait le gotit des grands mots qui répandent quelque splendeur méme
sur les définitions souvent arides que proposaient les philosophes —
et nous avons vu comment on en usait. On ne vivait pas en province,
on avait acceés aux discussions d’actualité, mais on transposait et on

1 Voir J. DANIELOU: Le mauvais gouvernement du monde d’aprés le gnosti-
cisme dans Le Origini dello Guosticismo, Colloguio di Messina, 13-18 Aprile
1966, Leiden, 1967, p. 448-458 ; H. WEY : Die Funktion der bosen Geister bei
den griechischen Apologeten des I1. Jahvh. n. Chy., diss., Zurich, 1957.



DIVERS ASPECTS DE LA COSMOLOGIE 411

adaptait les quelques pensées, ou plutot les quelques expressions
caractéristiques dans lesquelles se traduisait le désespoir né de 1'at-
mospheére de tristesse dans laquelle on vivait. Depuis longtemps, la
phase active, voire offensive, de I’hellénisation était passée : on était
entré dans une phase de récession ou de stagnation dont le malaise
se trouvait aggravé par les échecs que les monarchies des diadoques
subissaient devant leurs ennemis, a4 1’est comme a 1’ouest.

Cette solution, ou plutdt cette hypothése, trouve encore la confir-
mation que voici. Le monde ancien a certes subi 'influence des reli-
gions égyptienne et orientales, mais le syncrétisme religieux n’était
pas tel qu'on se 1'est imaginé souvent. Toutes ces religions, tous ces
cultes d’abord barbares ont gardé leur individualité. Isis et Cybeéle,
Mithra et Attis, pour ne citer que ces exemples, coexistaient ; on
remarque bien ¢a et 1a quelques influences réciproques, mais toujours
a la périphérie. Il est peu vraisemblable que 1’expansion des cultes
cités ait été précédée d'une phase tout a fait différente ; on ne peut
gueére imaginer que la religiosité qui gagnait des croyants a ces dieux
ait produit auparavant un meélange d’éléments cosmologiques. On
connait assez bien la propagande mithriaque, trés bien celle de la
religion isiaque, ainsi que leurs promesses et leurs succés dés le milieu
du Ier siecle. Elles apportaient toutes deux des éléments nouveaux
qui ne s’accordent guére avec la cosmologie en question. On est
amené a la conclusion que la période qui a précédé les succes des
propagandes isiaque et mithriaque aurait encore été libre de l'in-
fluence des cultes barbares. La religiosité de cette époque se serait
nourrie d’éléments d’origine grecque, mais elle tiendrait sa physio-
nomie de I'angoisse et de la détresse qui régnaient dans une popula-
tion devenue métropolitaine malgré elle.

VI. Voila un aspect du climat intellectuel dans lequel baigna la
jeunesse de Posidonius. Originaire d’Apamée en Syrie, celui-ci parait
avoir été touché jeune par les courants de la para-philosophie reli-
gieuse que j’al essayé de caractériser. La cosmologie telle qu’il la
concevait dans son cadre de philosophie universaliste semble récon-
cilier les deux courants rivaux ; d'un c6té la doctrine stoicienne,
convaincue que le Logos seul ne cesse de se réaliser dans la nature,
de I'autre la cosmologie prégnostique attribuant a la hiérarchie diabo-
lique la responsabilité de tous les maux, vices humains inclus. Le fata-
lisme qu’exprime cette opinion peut devenir une excuse facile,
I’homme lui-méme n’étant responsable de rien. Mais en méme temps
il devient une source d’angoisses perpétuelles qu’aucune activité
humaine ne saura dissiper. Au témoignage de saint Paul, déja cité,
on peut ajouter celui de Virgile qui fait 1’éloge de la lustration immi-
nente : elle mettra fin a la peur perpétuelle, perpetua... formidine, que
jusque-la on combattait en vain. Il est évident que Posidonius



412 HEINRICH DORRIE

connaissait ce dernier courant dont les philosophes ne s’étaient pas
occupé et qu’il en reconnaissait 1'intérét. Il concevait le moyen d’inté-
grer ce pessimisme partiellement ou totalement dans la philosophie.
Ainsi I'activité du mal ne devait plus étre niée ; le mal prend posses-
sion du monde dans la mesure o1 le Logos s’en retire. Mais ici s’arréte
la concession a faire aux pessimistes. Le Logos n’a pas encore totale-
ment disparu; celui qui veut le retrouve partout. C’est ainsi que
Posidonius s’opposait a tout fatalisme ; au contraire, son appel a une
décision en faveur du Logos est plus radical que celui de 1’ancienne
Stoa. Parmi tous les étres animés, seul I’homme est libre, parce qu’il
est invité chaque jour a la décision constructive et logique — ou a la
décision contraire... En intégrant les deux tendances, Posidonius a
gagné un avantage important ; toute motivation éthique aura désor-
mais ses racines dans la cosmologie, toute décision a prendre parmi
les hommes devra se conformer aux lois de la nature manifestées dans
I'univers. On retrouve a maintes reprises, notamment chez Cicéron,
la formule de mens mundi pour désigner la raison de I'univers qui a
dicté les lois naturelles et les lois humaines. Apparu avant Posido-
nius, 'axiome, souvent contesté, qui fait de la nature le fondement
du droit, a trouvé en lui son représentant le plus remarquable. Mais
I’eschatologie des siécles suivants remonte également a la cosmologie
de Posidonius. L'univers est concu comme une sorte d’échelle que les
ames descendent puis remontent. Posidonius donnait cours & I'opi-
nion qu’il existe au moins deux endroits familiers a 1'ame ; ce qu’on
devait appeler plus tard «le double établissement », dimAfj xotéorasic.

L’4me a sa place légitime et naturelle dans le corps ; mais elle peut
s’en séparer, pendant le songe et a la mort. Alors elle remonte et se
remplit de la présence plus intense du Logos. Ces expériences 1'en-
richissent de connaissances qu’enfermée dans le corps elle n’aurait
pu acquérir. C’est pourquoi les doctrines éthiques et politiques, pas
plus que le probléme cosmologique, ne peuvent étre considérés isolé-
ment. La philosophie de Posidonius est universaliste, et il est clair
que la cosmologie en constitue le centre.

Posidonius retrouvait le Logos partout, méme dans des systémes
cosmologiques proposés par autrui. Il connaissait la cosmologie du
Timée : nous disposons d’un témoignage précieux qui lui attribue une
observation sur un passage de cette ceuvre. Il connaissait la cosmo-
logie courante de I’école stoicienne, et — c’est la thése que j’ajoute —
la cosmologie superstitieuse qui redoutait le mal partout. Il était
donc informé des divers aspects de la cosmologie de son temps. Et
quiconque voudra traiter de ce vaste sujet devra prendre Posidonius
comme centre de ses recherches. Car ces divers aspects, il les a tous
embrassés.

HEINRICH DORRIE.



	Divers aspects de la cosmologie de 70 AV. J.-C. à 20 AP. J.-C.

