
Zeitschrift: Revue de Théologie et de Philosophie

Herausgeber: Revue de Théologie et de Philosophie

Band: 22 (1972)

Heft: 5

Artikel: Étude critique : L'Église et l'information

Autor: Gisel, Pierre

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-381000

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 09.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-381000
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


ÉTUDE CRITIQUE

L'ÉGLISE ET L'INFORMATION

Deux théologiens abordent les questions relatives à l'information
moderne. C. J. Pinto di Oliveira » en retrace l'histoire, de l'apparition
de la presse imprimée au développement des communications
audiovisuelles. Il examine, tout particuhèrement, comment le magistère
de l'Eglise romaine réagit devant ce phénomène. Le travail de Jean-
Marc Chappuisa est plus théologique. Son objet est double : penser
un nouveau type d'homUétique, adapté à notre temps ; situer la
tâche de la presse dans une perspective théologique.

I. La thèse de Jean-Marc Chappuis a le mérite de prendre très
au sérieux une exigence à laquelle aucun théologien ne devrait se

dérober, celle de la communication. Comment communiquer ou
transmettre l'Evangile, comment rejoindre l'homme de ce temps, dans les
heux qui sont les siens, telles sont ses questions. J'aimerais montrer
i) qu'au cours de sa réflexion, Jean-Marc Chappuis a bien aperçu
les limites d'une théologie qui ne porterait pas assez attention à la
situation des destinataires de sa prédication ; 2) que Jean-Marc
Chappuis ne me paraît pas avoir tiré toutes les conséquences
théologiques de ses propres positions homilétiques.

Jean-Marc Chappuis nous avertit dès l'abord : il tient pour acquis
que la mission de l'Eglise consiste à annoncer l'Evangile. Son essai

sera donc entièrement consacré à la question du comment de cette
annonce (p. 1). Il relève de ce qu'on est convenu d'appeler théologie
pratique, c'est-à-dire, selon la définition même de l'auteur, « l'insertion

des résultats de la systématique dans une situation donnée
hic et nunc » (p. 6). La thèse n° 1 annonce d'ailleurs on ne peut plus
clairement la couleur : le contenu de la prédication est immuable,
c'est l'Evangile. Sa forme se différencie en fonction de ses destinataires,
de son heu et de son mode (textueUe ou thématique).

1 C. J. Pinto di Oliveira, O. P. : Information et propagande, responsabilités
chrétiennes, Paris, Le Cerf, 1968, 415 pp.

2 Jean-Marc Chappuis : Information du monde et prédication de l'Evangile,
Genève, Labor et Fides, 1969, 231 pp.



L EGLISE ET L INFORMATION 349

Pareilles formulations devront être examinées de plus près.
Certains de leurs présupposés mis à jour. Tel sera l'objet de notre second

paragraphe. Bornons-nous, pour l'instant, à prendre sommairement
acte de l'exposé de Jean-Marc Chappuis.

Le projet de Jean-Marc Chappuis est ambitieux. Il s'agit de rien
moins que de penser l'homilétique d'une Eglise de post-chrétienté (p. 6)
et d'imaginer ce que devrait être une prédication de l'Evangile
adressée à des non-croyants, sur la place publique et non dans le seul
sanctuaire. Cette prédication recourra de façon toute privilégiée aux
techniques modernes de l'information, elle prendra place dans le
réseau vaste et complexe de ces mass media dont le pouvoir peut
tour à tour se faire promesse de meilleur service des hommes et
risques nouveaux d'asservissement. On voit la tâche : rejoindre
l'homme là où il se trouve (cf. p. io). Ce nouveau type de prédication
sera thématique et non textuel. L'auteur est prêt à en assumer tous
les risques, délibérément (p. 139). On ne saurait l'en blâmer. Au
contraire. Il me paraît en effet évident que la prédication qui part
d'un texte biblique n'est pas ipso facto « fidèle », aussi vrai que,
thématique ou textuelle, la prédication ne peut manquer de rencontrer,
posée dans toute son ampleur, la tâche d'interpréter.

Jean-Marc Chappuis est loin de déclarer sans valeur la prédication

textuelle. Il en recommande au contraire l'usage dans l'Eglise :

elle convient particulièrement à une visée d'édification. Ce n'est
qu'en ce qui concerne la prédication missionnaire qu'U lui semble
devoir préférer une prédication de type thématique. On le voit, le
destinataire de la prédication décide de son mode. La proposition fera
grincer des dents. N'est-ce pas renouveller, dans un nouveau contexte,
avec la recherche d'un Anknüpfungspunkt1

Prédication missionnaire. Délibérément non textuelle. Jean-Marc
Chappuis en définit ainsi la tâche — c'est, je crois, le point le plus
fort de sa thèse — : 1) interpréter le discours des hommes en vue d'en
mettre à jour les mythes secrets, 2) recomposer un discours qui
propose une nouvelle interprétation — évangélique cette fois —¦ de
l'information précédemment reçue. Le commentaire évangélique de

l'actualité est caractérisé par ce double mouvement. Il est, au sens
le plus fort et le plus noble du terme, prédication (cf. p. 135).

1 Jean-Marc Chappuis s'en défend. « On peut fort bien ici occuper une
position rigoureusement restrictive au niveau dogmatique, et simultanément
très ouverte au niveau homilétique. On peut se sentir plus proche de Barth que
de Brunner dans la grande controverse qui les a opposés au sujet de
VAnknüpfungspunkt, et cependant rechercher une voie spécifique pour la prédication
au monde» (p. 134 s.). On regrette de dire qu'on n'est pas convaincu. Tenir
pour légitime — mieux : rechercher — un type de prédication (au sens plein du
terme) qui ait un autre point d'ancrage que le baptême et qui, comme on le
verra, s'articule directement sur l'information du monde, ne peut manquer,
me semble-t-il, d'affecter l'énoncé dogmatique.



350 PIERRE GISEL

Que toute information transmise par les hommes soit insérée
dans un réseau de significations que l'on appellera mythe ne
surprendra personne. On renvoie ici à Roland Barthes : tout objet du
monde devient mythe dès lors qu'il est «dit»1. En analysant Luc 13:1-9,
Jean-Marc Chappuis montre le Christ opérer cette démythologisation
de l'information du monde. La tour de Siloé est tombée. 18 morts.
C'est le dernier événement. Tout le monde en parle. Mais l'information
véhicule avec eUe cette question : quelle corrélation y a-t-U entre
malheur et culpabilité Jésus perce à jour l'interrogation. Il y trouve
une occasion de prêcher : il raconte une parabole.

Un malentendu doit être écarté. Le commentaire évangélique de
l'actualité n'a pas pour tâche de découvrir derrière la réahté des
choses quelque sens secret dont on aurait seul la révélation. Il n'y a

pas de réalité cachée. Jean-Marc Chappuis ne nous entraîne pas dans
une nouvelle gnose. La nouvelle interprétation que la prédication met
en œuvre est déterminée non par ce qui est, mais par ce qui est à
être (p. 149). « Il n'y a pas de lecture normative de l'histoire à l'indicatif,

mais il y en a une à l'impératif » (p. 135). Aussi l'auteur, pour
caractériser ce nouveau type de prédication, va-t-il substituer au
couple démythologisation/remythologisation les termes démytho-
logisation/parabolisation (p. 147). Il souligne par là que le commentaire

de l'actualité n'est pas tant mythe, anonyme et atemporel,
qu'appel signé, adressé à tel homme de tel présent.

IL Les propositions de Jean-Marc Chappuis me semblent plus
lourdes de conséquences qu'U ne paraît l'avouer. L'ouvrage, dès lors,
ne va pas sans équivoques. Ce qui me paraît faire particulièrement
problème tient à la définition et aux rapports réciproques des termes
parole-mythe-théologie.

Serrons de plus près ce que Jean-Marc Chappuis entend par
commentaire évangélique de l'actualité. On y surprendra une hésitation
significative.

Tantôt, le commentaire évangélique est présenté comme «

renouvellement d'une signification ». Il procède, si je comprends bien, à

une nouvelle interprétation de l'événement dont on a reçu information,
interprétation qui situe l'événement dans la lumière de l'Evangile
et qui provoque l'auditeur à une prise de responsabilité. Ainsi défini,
le commentaire de l'actualité est une forme même de la prédication
de l'Eglise. On remarquera qu'on a affaire ici à deux discours ¦— celui
du monde, celui du prédicateur •— dont l'un, le second, instruit par
le discours évangéhque lui-même, se veut reprise de la parole du
Christ dans le temps qui est le nôtre.

1 Roland Barthes : Mythologies, Paris, Le Seuil, coll. Points, p. 194.



l'église et l'information 351

Mais le commentaire évangélique apparaît aussi, parfois, devoir
être l'application » de la justification de l'homme par Dieu à une
situation donnée. Il est quand même significatif de remarquer que
le kérygme prononcé par le Christ en réponse à l'information sur la
chute de la tour de Siloé2 n'a plus rien à voir avec l'événement
lui-même. Ici, l'information du monde est une simple occasion de
manifester la justification de l'homme par lui-même et devient
prétexte pour annoncer une tout autre parole. La démythologisation
de l'information du monde a bel et bien été opérée, mais peut-on
parler, à propos du « commentaire », d'une nouvelle interprétation de
l'événement Je crains que non. Le kérygme ne serait ainsi que
l'application, à un moment particulièrement propice, d'un savoir
autre.

La définition du commentaire évangélique promettait autre chose.
Commenter l'actualité, est-ce se tenir sur la place publique dans
l'espoir d'y trouver une occasion d'y vendre sa marchandise Ne
s'agit-il que d'une question d'opportunité Non, le commentaire
évangélique, si l'on en comprend bien la visée, est le sens même de

l'Evangile à l'œuvre dans le monde. Il est, à la suite des prophètes
(pp. 137, 144), reprise risquée d'une parole. L'Evangile prend alors

corps, ici et maintenant.
L'équivoque, je le crains, était donnée dès le départ, lorsque

Jean-Marc Chappuis parlait d'un contenu immuable de la prédication

— l'Evangile — et de formes diversifiées, lorsqu'U définissait la
théologie pratique comme la tâche d'insérer les résultats de la
systématique dans une situation donnée. Insérer Comme un noyau
dans une nouvelle gangue Ce serait, paradoxalement, renouer avec
une structure de pensée propre aux méthodes allégoriques de

l'Aufklärung...
Jean-Marc Chappuis veut « aller vers » (p. 10) l'homme moderne.

C'est là son intention la plus constante. Certes, la prédication est

1 Si l'herméneutique traditionnelle distinguait intelligere, explicare et
applicare, l'herméneutique contemporaine, instruite par la phénoménologie
husserlienne, Heidegger et les recherches modernes concernant le langage,
considère ces trois « moments » comme intégrés dans un même et seul processus
de lecture. C'est que, pour cette herméneutique dont je partage les options, le
langage est en position centrale. Comprendre est déjà considéré comme événement.

Je suis engagé de tout mon être, conscient et inconscient, dans le processus
de lecture. Si l'on ne saurait finalement penser le comprendre et l'appliquer comme
indépendants l'un de l'autre, c'est en définitive parce qu'on ignore ici toute
essence humaine qui ne soit, de part en part, langage. Cf. H.-G. Gadamer :

Wahrheit und Methode, Tübingen, J. C. B. Mohr, i960, p. 290 ss.
2 Cet exemple biblique jouit, tout au long de l'ouvrage, d'un indiscutable

privilège. On s'en étonne. Il aurait peut-être été fructueux d'examiner de façon
plus systématique l'interprétation des événements que suppose la prédication
de Jésus, en vue de discerner le lien entre cette prédication et cette interprétation.



352 pierre gisel

mouvement. Il ne s'agit ni de se contenter de montrer ce que Dieu
a fait hier (p. 118), ni de s'installer, à l'instar d'une certaine théologie
libérale, dans le seul présent. Mais toute la question me paraît être
la suivante : d'où part-on Rappeler qu'il y a « precedence » (et
même radicale) d'une parole qui me revendique plus qu'elle n'est à

ma disposition me paraît avoir été le mérite de Barth et de ses
disciples. Mais ce qui me précède est une parole advenue dans un temps
et un langage parfaitement déterminés culturellement et socialement.
Il n'y a pas de kérygme « éterniste ». Parler, par exemple, de la
justification de l'homme par Dieu n'est que la transcription dans un
pseudo-savoir d'un énoncé mythologique. On avait un récit, on en
a fait un dogme. Reléguée toute théologie systématique Certes non.
Mais la théologie est, à mes yeux, tout entière procès d'interprétation.
Toute la théologie vise à redire la parole historique (déterminée
culturellement et politiquement) de l'Evangile dans un temps tout
aussi déterminé. Il y a une tâche pour la dogmatique, mais c'est au
niveau d'une généalogie critique de ce discours « prédicatoire » (et de
l'éthique qui me paraît se situer au même niveau) qu'il faut la chercher.

Dès lors, on ne peut, ce me semble, que « radicaliser » la thèse de
l'auteur. Finalement, je ne crois pas qu'on puisse, en homilétique,
distinguer aussi nettement prédication missionnaire et prédication
d'édification. Je dirais plus volontiers que, dans l'Eglise et hors de

l'Eglise, la tâche du prédicateur est la même : opérer une reprise de
la parole évangélique historique pour un temps nouveau. Et pareille
reprise ne s'effectue qu'en prise directe sur notre actualité. La tâche,
à chaque fois radicale (il en va de l'opérationnalité de l'Evangile et
donc, pour nous, de sa réalité même) : énoncer un discours qui manifeste

un sens pour aujourd'hui et modifie ainsi mon regard, ma façon
de me situer, mes actes.

Si je pense que la définition de la prédication missionnaire
proposée par l'auteur devrait être étendue à toute prédication, c'est
qu'à mes yeux U n'y a pas de discours théologique valable en lui-
même, en tout temps et hors de temps. Or c'est bien cette possibilité
qui semble toujours devoir — et pouvoir —¦ être réservée par Jean-
Marc Chappuis ». On cernerait là l'origine de notre désaccord.

1 Comment comprendre, par exemple, ce jugement de l'auteur à propos
d'une lecture de Luc 13 : 6-9 : elle lie la parabole « de manière trop étroite aux
circonstances historiques de sa proclamation originelle » (p. 156) Qu'est-ce à
dire Le paragraphe semble indiquer que le sens de la parabole serait indépendant

des circonstances de sa proclamation, et la lecture proposée par Jean-Marc
Chappuis, « existentielle » (p. 163), « christologique et ecclésiastique » (p. 165),
aboutit à l'énoncé éterniste « repens-toi ». Je ne peux qu'opposer cette lecture
à la visée du commentaire évangélique de l'actualité : une parole à chaque fois
opérante pour l'aujourd'hui des hommes, parce qu'à chaque fois en prise directe
sur l'actualité, indissolublement sens de l'Evangile et sens de cette actualité.



l'église et l'information 353

On peut découvrir la même équivoque sous le reproche que l'auteur
adresse à Bultmann. La démythologisation de l'Ecriture, pense
Jean-Marc Chappuis, ne peut être radicale sans se dissoudre dans
l'ineffable (p. 86). Tout langage suppose, nécessairement, une
objectivation (p. 84). Voilà qui est fort bien vu ». Prolongeons : le
prédicateur (parce qu'il est homme, situé dans le temps) met toujours en
œuvre un langage. Le modèle de l'immédiateté je/tu est récusé.
Mais alors, l'opposition entre l'information du monde et le discours
chrétien n'est pas celle du mythe (par lequel l'homme se justifie)
et du pur kérygme de la justification de l'homme par Dieu. Il s'agit
plutôt de deux discours, c'est-à-dire selon la définition adoptée
(pp. 23, 81) de deux mythes dont le sens diffère. Il serait alors inadéquat

de parler d'une démythologisation de l'information du monde
qui soit « exactement l'inverse » (p. 88) du processus de
démythologisation bultmanien.

Bref, Jean-Marc Chappuis me semble ne pas avoir choisi entre
a) un « renouvellement des significations » (thèse 2) véhiculées par les
discours des hommes de ce temps2 ; on serait ici au cœur d'un conflit
d'herméneutiques ; et b) une opposition de deux kérygmes, à chaque
fois séparés des langages qui les portent : l'affirmation de l'homme
par l'homme ou la justification de l'homme par Dieu ; nos langages
et les situations qui s'y expriment ne seraient alors que prétextes au
heurt de deux «paroles pures». Personnellement, j'opte sans hésiter

pour le premier terme de l'alternative. Pour moi, l'Evangile n'est
pas « immuable » (il n'y a pas de « contenu », pp. 87, 119, que j'aurais
à « appliquer », p. 136), il est situé, daté, contingent. C'est la première
raison. Voici la seconde : je ne saurais comment rendre compte,
épistémologiquement, d'une parole sur l'homme qui ne soit pas
mythe (au sens défini supra) ou, si l'on préfère, qui ne soit, tout
entière, langage 3.

1 Cette critique du programme bultmannien de démythologisation me
paraît décisive et légitime. Au contraire de cette autre critique : « la philosophie
existentielle passera. L'Evangile ne passera pas » (p. 85). Ici l'auteur ne semble
pas voir la nécessité, absolue à mes yeux, de traduire (mieux : de reprendre)
la proclamation évangélique dans les catégories culturelles de notre temps.
Bien sûr que notre culture « passera ». Mais cela ne nous dispense pas de la tâche
de trouver un énoncé de l'Evangile qui soit signifiant au cœur même de cette
culture. Au reste, Jean-Marc Chappuis le sait bien, et s'y emploie tous les jours...

2 Que la proposition de l'auteur aille bien dans ce sens, l'indiquent, entre
autres : le mot même de commentaire de l'actualité ; la notion de renouvellement;
que le prédicateur ait à « remythologiser » (p. 119), qu'il fasse œuvre « iconogène »

(p. 132) ; l'insistance sur le hic et nunc que l'auteur oppose à un certain renouveau
biblique (p. 118) ; le constat qu'il n'existe pas de langage théologique spécifique
(p. 101) ; le refus de détacher la parabole du Christ qui la prononce (p. 153) ;

la nécessité de recourir à des exemples (pp. 120, 124) ; etc.
3 La question du mythe est l'occasion d'une discussion avec Roland Barthes,

«philosophe de tendance sartrienne» (p. 82). Le jugement surprend. Dans Le

23



354 PIERRE GISEL

Les conséquences pratiques de ce choix sont claires : a) l'événement

ne sera jamais traité comme simple prétexte, b) aucun savoir
théologique constitué ne pourra être opposé aux informations fournies

par les sciences, humaines ou naturelles. La théologie (instruite par
un savoir généalogique qui lui est propre) n'est qu'un type spécifique
de mise en œuvre du sens.

III. La thèse de Jean-Marc Chappuis est aussi l'occasion de
réfléchir au phénomène même de l'information moderne. Celle-ci est
en effet le lieu privilégié du nouveau type de prédication proposé

par l'auteur.
L'information instaure une relation spécifique entre les hommes.

Jean-Marc Chappuis milite à juste titre pour qu'on en reconnaisse
la valeur. L'information ne doit pas être pensée comme une forme
dégradée de la relation je/tu, ni comme un stade inférieur de la
rencontre d'autrui (p. 52 ss.). Il faut, pour cela, reconnaître pleinement

la spécificité de la sphère sociale et du jeu institutionnel. L'auteur
emprunte à Paul Ricœur. « L'information ne vit pas dans le monde
du prochain, mais dans celui du socius » (p. 54). Ce n'est que si l'on
reconnaît ce « monde »-là qu'on se donnera les moyens de penser la
signification de l'information et, partant, une éthique appropriée.
Ce point de vue me paraît décisif. Il est plus important que jamais,
en un temps où le phénomène de l'institution semble à beaucoup ne
pouvoir être pensé qu'en termes d'aliénation, et où nombreux sont
ceux qui (parmi la jeunesse notamment) avouent faire plus crédit à

l'information de bouche à oreille qu'à la presse spécialisée...

mythe aujourd'hui, in Mythologies, op. cit., Barthes examine le mythe à deux
niveaux : sémiologique et idéologique. Il y a la forme, il y a l'usage ou emploi
(p. 193). Présentant ce texte, Jean-Marc Chappuis me paraît s'attacher essentiellement

au second niveau ; d'où le titre de son paragraphe « Roland Barthes ou
la restitution à l'histoire » (p. 197 ss.). Mais le propos de Barthes, n'est-ce pas
d'abord de développer une sémiologie du mythe Et n'est-ce pas là une rupture
par rapport à un certain existentialisme, sartrien notamment Barthes, à mes
yeux, c'est d'abord la découverte de l'instance spécifique du langage, l'étude de
la forme comme telle. Qu'il doive aller jusqu'à se défendre d'oublier l'histoire
est significatif : « un peu de formalisme éloigne de l'histoire, mais beaucoup y
ramène » (p. 196). Dès lors, je ne crois pas qu'on puisse affirmer avec Jean-Marc
Chappuis que, pour Barthes, l'histoire soit « la condition première de la connaissance

de la vérité » (p. 91) et le mythe une « transposition » (p. 92). Le mythe ne
cache pas tant qu'il ne modifie. Il est inflexion avant d'être mensonge (Barthes,
pp. 215 ss.). La conclusion de Barthes me paraît l'attester : nous voguons sans
cesse entre poésie et idéologie, dit-il en substance ; si le recours à l'histoire
suffisait à rendre compte du mythe, il y aurait saisie d'une totalité, ce qui,
manifestement, n'est pas le cas.



l'église et l'information 355

Fonction essentielle de la cité, « service provisoire de Dieu et de
l'homme » (p. 50), telle est la signification que l'auteur assigne en fin
de compte à l'information. Il le fait en théologien. Son mérite ressort
d'autant mieux lorsqu'on compare sa réflexion au Décret de Vatican II
consacré aux moyens de communication sociale (Inter Mirifica,
4.12.1963). Car, ici, le jugement de l'Eglise n'est que « moral » (p. 51),
au sens le plus restrictif du terme. Le Père Pinto di Ohveira en tombe
bien d'accord (p. 224 ss.), il considère même que, sur ce point, le
Décret concUiaire demeure en deçà de l'encyclique de Pie XII,
Miranda Porsus, 8.9.1957.

L'ouvrage du Père Pinto di Oliveira, on Ta dit, retrace les réactions

du magistère romain face au développement de la presse. Le
travail est honnête. Le lecteur y trouvera quantité de notations et
de faits fort intéressants. Mais le bilan, U faut bien le dire, est
affligeant pour l'Eglise.

La liberté de la presse (entendez : « cette licence effrénée de tout
penser, de tout dire et de tout imprimer », Pie IX, 1854, cf. p. 75)
est l'objet de condamnations jusqu'à l'aube du XXe siècle. On y
mêle la nostalgie de l'Ancien Régime (cf. p. 86). La presse, dans le
meUleur des cas, est considérée dans la double perspective de la
chrétienté et des bonnes mœurs. En fait, ce n'est qu'après l'expérience

du fascisme, dans les années 1950, que les thèmes de
l'information et de l'opinion publique commencent à être envisagés pour
eux-mêmes.

Pinto di Ohveira müite pour qu'on reconnaisse à la presse un
rôle décisif dans l'éducation des hommes en vue d'une prise en charge
responsable de la cité. Il parle même d'« éducation populaire » (p. 222).
Ayant mihté au Brésil (qu'il a dû quitter), l'auteur n'écrit pas ces
mots à la légère. L'information et l'opinion pubhque constituent à
ses yeux des éléments décisifs de la vie sociale.

Pinto di Ohveira ordonne sa réflexion éthique autour du thème
de la liberté. Mais la hberté — et nous ferons de cette remarque notre
conclusion —• doit être assurée à tous (p. 289). Il ne suffit pas de
l'inscrire dans des textes, fussent-ils constitutionnels. Il faut encore
créer les conditions réelles de son exercice. Aux USA par exemple,
la presse est libre. Mais plusieurs enquêtes ont montré, entre autres,
son effet démobilisateur comme son action subtile et persuasive en
faveur des intérêts d'une classe moyenne et du statu quo. L'auteur
va jusqu'à poser la question : « dictature déguisée » (p. 277). La
« tendance oligopolistique » (p. 278) qui affecte la presse occidentale
accentue encore le phénomène. Dès lors, préserver la liberté, ce sera,
au niveau des producteurs d'information, lutter contre un phénomène
d'uniformisation et de dépohtisation et, au niveau du consommateur,
promouvoir une réception active, critique et responsable.



356 pierre gisel

Pareü programme heurte de front les forces et mentalités qui
président aujourd'hui aux destins de l'information. Le code qui dicte
la hgne de conduite de tous les exploitants des postes de radiodiffusion

des USA ne prévoit-il pas —¦ c'est significatif — que les questions
controversées seront absentes des programmes (cf. p. 283) On
croit rêver...

Pierre Gisel


	Étude critique : L'Église et l'information

