
Zeitschrift: Revue de Théologie et de Philosophie

Herausgeber: Revue de Théologie et de Philosophie

Band: 22 (1972)

Heft: 5

Artikel: Le chrétien est-il un homme religieux?

Autor: Despland, Michel

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-380999

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 17.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-380999
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


LE CHRETIEN EST-IL UN HOMME RELIGIEUX

Le chrétien doit-il s'interpréter comme étant un homme religieux
Cette question d'auto-interprétation est aujourd'hui fréquemment
soulevée. La question de l'hétéro-interprétation par contre ne se

pose guère. Ceux qui observent la vie des chrétiens de l'extérieur
n'hésitent pas à y voir les marques d'une vie religieuse. Il s'agit
donc de savoir s'ils se trompent et s'il faut entreprendre de leur
expliquer que les Bouddhistes, les Musulmans et les Bantous sont
peut-être religieux mais que les chrétiens ne le sont pas ou ne le
sont plus. Ajoutons qu'en principe auto-interprétation et hétéro-
interprétation devraient aller de concert ou, pour le moins, être en
relations dialectiques. L'aliénation peut être définie comme une situation

où le processus d'échanges dialectiques entre auto- et hétéro-
interprétations s'est bloqué et cesse de contribuer à l'élaboration
d'une identité vivante, individuelle et sociale.

Que le chrétien soit un homme religieux ne va plus de soi. Il y a
une quarantaine d'années, la question n'aurait pas été soulevée '.
Mais on se fait volontiers maintenant une idée très négative de « la
religion » et cette idée a été reprise par bon nombre de théologiens.
Depuis la fin du XVIIe siècle des écoles de philosophie enseignent
que tout travail philosophique commence par un effort d'émancipation

par rapport à la religion. Chacun connaît les trois âges d'Auguste

Comte : l'esprit de l'enfant est théologique, celui de l'adolescent
métaphysique, et celui de l'adulte positif, c'est-à-dire apte au
raisonnement scientifique basé sur les faits. Ces trois étapes sont aussi

1 En 1925 Wilfred Monod posait la question : « Dans quel sens le Christianisme

est-il une religion » Revue de théologie et de philosophie, 1925, Tome XIII,
pp. 161-190. Il est pour lui évident que le Christ n'a pas voulu fonder une religion
et que l'Evangile n'a pas les caractéristiques des religions traditionnelles. Son
article développe la distinction entre religion cultuelle et religion spirituelle.
Il ne met guère en doute que le chrétien soit religieux. Notre question, plus
existentielle, évite les ambiguïtés de propos réifiants sur « le christianisme »

comme étant « une religion ».



336 MICHEL DESPLAND

celles de l'humanité '. Il faut enfin aussi compter avec l'œuvre de

ceux que Ricœur appelle les maîtres du soupçon : Marx, Nietzsche
et Freud. Chacun a fait de la dénonciation de la religion la pierre
angulaire d'un humanisme nouveau.

La croisade contre la religion a aussi des sources théologiques.
On connaît l'antithèse qui aujourd'hui oppose foi à rehgion. La
plupart voient dans ce contraste une opposition entre une attitude
vivante, biblique, personnelle, un don de la grâce (la foi) et une réahté

institutionnelle, sociale, sécurisante et conservatrice (la religion).
L'Eglise a toujours trouvé en son sein de l'authentique et du falsifié,
mais c'est aujourd'hui seulement qu'on voit là une tension entre «la
foi » et « la religion ». Au XVIe siècle, Erasme opposait la religion
qui pour lui était une vertu évangélique à l'Eglise qui elle était
corrompue. Les Anabaptistes eux établissaient leur contraste entre
la rencontre spirituelle avec le Christ et l'appareil institutionnel de

l'Eglise qu'ils trouvaient trop marqué par les défauts du monde et
qui avait le tort d'exiger de tous une foi orthodoxe. Ce n'est qu'au
vingtième siècle que la religion a mauvaise presse en théologie.

Parmi les pensées théologiques qui se sont développées durant
ces quarante dernières années et ont admis une vive opposition
entre la religion et la foi, celles de Barth, Kraemer et Bonhoeffer
doivent être examinées de plus près.

Le paragraphe 17 de la Dogmatique de Barth s'intitule : « La
révélation de Dieu comme assomption de la religion. » 2 Dans une
première section Barth souligne avec force combien la théologie doit
prendre au sérieux le problème de la religion. Le Dieu de Jésus-Christ,
l'Unique, se dissimule sous la religion qui est un aspect de l'humanité
universelle. La religion chrétienne est une religion comme les autres.
C'est pourtant là, et là seulement, que Dieu se révèle. Cela amène
Barth à la question qui pour lui est décisive. Faut-il comprendre la
révélation à partir de la religion, et faire par exemple de la révélation
chrétienne une espèce particuhère de religion Ou faut-il comprendre
la religion à partir de la révélation et faire de la rehgion une réalité
que l'on ne peut bien comprendre que lorsqu'elle tombe sous l'éclairage
de la révélation Barth choisit le deuxième parti et de là découle

tout le reste de son paragraphe. La révélation de Dieu en Jésus-

1 L'ouvrage de Harvey Cox : La Cité séculière, du moins dans sa première
édition, est tout entier bâti, inconsciemment d'ailleurs semble-t-il, sur cette loi
des trois âges. Dans sa deuxième édition Cox précise qu'il a atténué certains
passages sur « la fin de la religion ». Les interrogations métaphysiques demeurent
vivantes ; ce sont les systèmes métaphysiques qui sont périmés. Voir La Cité
séculière (Tournai, Casterman, 1968).

2 Dogmatique I/2 ** (Genève, Labor et Fides, 1954), p. 74. L'assomption est
la fameuse Aufhebung hégélienne. Certains commentateurs préfèrent la traduction

qui parle d'abolition de la religion.



LE CHRÉTIEN EST-IL UN HOMME RELIGIEUX 337

Christ manifeste le secret de toute vie religieuse : la rehgion est
incrédulité quant à la misère de l'homme et la grâce gratuite de Dieu.
Elle est le fait de l'homme sans Dieu qui croit pouvoir s'assurer le
salut par une œuvre pieuse. Barth sait fort bien que dans certaines
de ses formes la religion cherche à se dépasser elle-même. Le mysticisme

et l'athéisme (pourquoi pas le prophétisme sont alors analysés

comme deux efforts visant à transcender les étroitesses de la
religion, deux efforts qui restent des tentatives religieuses et donc
idolâtres et pleines de propre justice. Une dernière section propose que
la religion chrétienne est la vraie religion, non pas en vertu d'une
quelconque supériorité par rapport aux autres, mais en vertu de la
justification par la foi.

Dans une série de cours pubhés sous le titre La foi chrétienne et

les religions non chrétiennes, Hendrik Kraemer reprend les thèses

principales de Barth et les confronte de plus près aux hypothèses des
savants qui étudient la religion. Il entre aussi en dialogue avec les

positions de théologiens plus libéraux. Il part de l'opposition entre
religion et révélation. « La religion dit ce que l'homme pense de Dieu ;

la révélation nous dit ce que Dieu pense de l'homme. » Mais Kraemer
avoue « un sentiment d'insatisfaction » face aux thèses de Barth.
Barth feint d'ignorer que sa pensée est humaine. Il ne sait pas parler
de la spontanéité humaine avec la simplicité qui caractérise la Bible.
Il est trop occupé à marteler sa thèse selon laqueUe l'homme n'a
absolument aucun rôle dans l'histoire du salut. La thèse faisant de la
religion une incrédulité est trop simple. Calvin en fait trouvait dans
les rehgions « une sorte d'entretien confus avec Dieu » ». Kraemer va
plus loin que Barth en réclamant l'élaboration d'une théologie qui
connaisse et interprète les réalités vécues des autres traditions
religieuses. (Mais Kraemer justifie une telle théologie bien faiblement en
disant que de toute façon tout le monde interprète les religions à

partir d'un point de vue personnel.) Kraemer conclut que les religions
sont des mondes spirituels variés, et tous travaillés par une tension
entre le démoniaque et le sens de la sainteté de Dieu. Mais seul
l'Evangile a le pouvoir de faire sauter « les gonds de tous les mondes

spirituels fabriqués de main d'homme » pour laisser entrer le Dieu
saint 2.

Bonhoeffer ajoute à son interprétation de la religion un diagnostic
sur la situation de l'homme moderne qu'à la suite de Kant il appelle
adulte ou majeur (mündig). La religion pour Bonhoeffer est une
illusion magique et infantile. Les hommes, ajoute-t-il, vivent de plus
en plus sans cette religion et, ce qui est décisif, un tel assoupissement

1 Neuchâtel, Delachaux et Niestlé, 1956, pp. 78-80.
2 Ibid., p. 152.



338 MICHEL DESPLAND

dans la faiblesse et la pitié pour soi-même est indigne de l'homme
moderne «.

Ce procès de la religion a débordé l'instance des milieux
théologiques. Le mouvement de la théologie de la mort de Dieu a tiré
ses forces de cette contestation radicale de la religion et du Dieu hé
à la religion. Il donnait l'apparence de concilier à la fois la critique
de la rehgion faite par les athées et les anticléricaux et les contestations
formulées par les théologiens. Il fit du bruit sur la place pubhque
et sembla annoncer une renégociation de tous les rapports entre la
foi chrétienne et la société moderne. Mais ce mouvement nous semble
avoir confondu le besoin moderne de se libérer des dernières séquelles
de l'ère constantinienne avec une prétendue fin de la rehgion.

Or renoncer à une conception médiévale de la société est une
chose. Proclamer que l'homme n'est plus religieux — ou ne devrait
plus l'être — en est une autre. Une telle proclamation soulève beaucoup

de problèmes pour les théologiens. Peuvent-Us reprendre
automatiquement les critiques contre la religion formulées par les
philosophes, les poètes et les doctrinaires à partir du siècle des lumières,
critiques souvent sommaires et formulées dans un esprit d'hostilité
à la foi chrétienne 2 On pourrait aussi se demander en vertu de
quoi la foi a toutes les vertus que la religion n'a pas 3. Mais pour notre
propos il est plus utile de faire remarquer que toutes ces attaques
portent sur des idées de la religion, et fort peu sur les faits de la vie

1 « Les gens religieux parlent de Dieu quand les connaissances humaines se
heurtent à leurs limites ou quand les forces humaines font défaut — c'est au
fond toujours un deus ex machina qu'ils font apparaître, ou bien pour résoudre
apparemment des problèmes insolubles, ou bien pour le faire intervenir comme
la force capable de subvenir à l'impuissance humaine ; bref, ils exploitent toujours
la faiblesse et les limites des hommes. Evidemment, cette manière de faire n'a
de chances de durer que jusqu'au jour où, par leurs propres forces, les hommes
repousseront quelque peu leurs limites et où le deus ex machina deviendra
superflu ; » Résistance et soumission. Lettres et notes de captivité (Genève, Labor
et Fides, 1963), p. 123.

2 En particulier la pensée qui souscrit à toutes les critiques formulées par
Marx, Nietzsche et Freud contre «la religion» mais ajoute que ces attaques ne
portent pas du tout contre « la foi » qui est une réalité « tout à fait différente »

me semble être une dérobade et un simple jeu sur les mots. Les critiques de
Marx, Nietzsche et Freud voulaient porter contre la vie et la pensée des
chrétiens. Ils n'ont pas développé toute leur pensée pour dénoncer les Hindous et
leur religion.

3 Si l'inconvénient de la religion est d'être un système réifié de croyances
traditionnelles, un tout à prendre ou à laisser et qui brime le dynamisme de
l'esprit humain, il est permis de suggérer que dans certains milieux la foi a été
conçue — et l'est encore — d'une manière tout aussi rigide et autoritaire. Et si
l'inconvénient de la religion est d'être vague et nébuleuse on m'accordera qu'il
existe aussi des chrétiens dont la foi est informe. La foi, somme toute, est une
réalité aussi ambiguë que la religion. Le livre de Paul Tillich : La Dynamique
de la Foi est fort utile précisément pour découvrir toutes les contrefaçons de la
foi. (Tournai, Casterman, 1968.)



LE CHRÉTIEN EST-IL UN HOMME RELIGIEUX 339

rehgieuse. (Parmi les trois théologiens examinés ci-dessus, en fait
un seul, Kraemer, missionnaire en Indonésie et historien de la
rehgion, parle avec une certaine connaissance des faits.)

Qu'est-ce en effet que la religion Commençons par poser la question

de la définition et non celle de l'interprétation '. Jusqu'où s'étend
le domaine rehgieux et quelles sont ses caractéristiques De quoi
les théologiens parlent-ils lorsqu'ils prennent position au sujet de
la rehgion *

Une définition lexicographique étabht la liste des sens que le mot
religion prend sous la plume de différents auteurs. Pour Calvin, par
exemple, la vraie et pure religion est « la foi conjointe avec une vive
crainte de Dieu, en sorte que la crainte comprenne sous soi une
révérence volontaire, et tire avec soi un service tel qu'il appartient,
et tel que Dieu même l'ordonne en sa loi 3 ». Pour Schelling la
rehgion est « l'union (et la réconciliation réeUe) avec Dieu * ». Emile
Durkheim utilise la définition suivante : « Une religion est un système
solidaire de croyances et de pratiques relatives à des choses sacrées 5 ».

Pour Salomon Reinach enfin, la rehgion est «un ensemble de scru-

1 Notre recherche d'une définition suit les indications d'un logicien anglais :

Richard Robinson : Definition (Oxford University Press, 1950). Voir aussi
R. Baird : Category Formation and the History of Religion (La Haye, Mouton,
1971) ainsi que Angelo Brelich, « Prolégomènes », dans H. C. Puech : Histoire
des Religions (Paris, N. R. F. Pléiade, i960) Vol. I.

2 Notons que les théologiens ne se sont pas toujours fait la même idée de la
religion. Loin de là. Prenons deux exemples. Au XVIIIe siècle, les apologètes
chrétiens suivis plus ou moins par les philosophes déistes parlaient sans cesse
des deux religions : la religion naturelle et la religion révélée. La première était
une série d'enseignements (existence de Dieu, immortalité de l'âme, rétribution
morale) ainsi qu'une série de rites simples (gratitude, prière vertueuse) qui
étaient censés être du devoir de tous les hommes et inscrits dans la raison de tous.
C'était un système de croyances et de morale auquel on était invité à souscrire
au nom de la raison. La religion révélée était une série supplémentaire de
chapitres qui enseignaient quelques vérités de plus : besoin de révélation, culpabilité
de l'homme, utilité ou nécessité des sacrements. Par une étrange aberration on
invitait les croyants à donner leur assentiment à ce corps de doctrine et à souscrire
à la religion révélée. On s'était mis à croire à la religion comme système réifié et
enseigné, plus qu'à Dieu. En 1799, Schleiermacher réagit contre toute cette
apologétique. Ses Discours transforment l'idée que l'on se faisait alors de la
religion. Elle n'est pas un mélange de quelques opinions métaphysiques, et de
quelques commandements pour une vie humaine (ou même pour deux). Elle
est contemplation intuitive de l'Univers et sentiment de l'Infini. (Discours sur
la religion, Paris, Aubier, 1944, pp. 145, 151.)

On peut critiquer l'idée que se faisaient de la religion les apologètes chrétiens

du XVIIIe siècle. On peut aussi critiquer la théorie de Schleiermacher.
Mais on ne saurait faire le même réquisitoire contre les deux accusées. A moins
évidemment de parti pris déterminé à trouver la religion coupable, quelle que
soit la définition qu'on en donne.

3 Institution de la religion chrétienne, I, 2, 2.
4 Philosophie de la Mythologie (Paris, Aubier, 1945) Vol. II, p. 353.
5 Les Formes élémentaires de la vie religieuse (Paris, PUF) p. 65.



340 MICHEL DESPLAND

pules qui font obstacle au libre exercice de nos facultés » ». L'approche
lexicographique nous indique ce que pensent des auteurs, mais ne
nous dit pas ce qu'est la religion. Il est bon de se rendre compte
du large éventail de définitions disponibles et de savoir, par exemple,
que Schelling appelle rehgion ce que Barth appelle révélation. Une
telle connaissance peut éviter des malentendus. Mais tout ceci ne
nous dit pas ce qu'est la religion.

D'une approche lexicographique et nominale on peut alors passer
à une approche essentielle qui recherche une définition réelle, qui
prétend donner une connaissance des choses et non des mots. Avec
une exception pour ceUe de Durkheim, toutes les définitions passées

en revue jusqu'ici sont conçues par leurs auteurs comme étant des
définitions réelles qui révèlent ce qu'est la religion et manifestent
son sens. En face d'eUes nous devons choisir. Barth et ScheUing ne
sauraient tous deux avoir raison. La religion ne saurait être à la fois
l'incrédulité qui nous cache Dieu et la rencontre qui nous le révèle
(ou alors il faut admettre que la religion est une réalité fort complexe
qu'il s'agit d'analyser avec soin). Pour poursuivre une telle approche
il nous faudrait soit choisir une définition existante et trouver des
raisons pour affirmer que c'est la meilleure; soit développer notre
propre définition.

Nous préférons une troisième approche, qui cherche une définition

fonctionnelle. Une définition fonctionnelle est une définition
nominale et ne prétend pas dire la vérité sur la religion. Mais ce n'est
pas pour autant une définition arbitraire. Elle doit satisfaire à un
certain nombre de critères. Nous en proposons quatre, i. Une
définition fonctionnelle doit être assez générale pour recouvrir toute la
diversité des phénomènes communément admis comme religieux
(Paul était religieux avant et après sa conversion). 2. Elle doit être
assez large pour s'apphquer à la fois à la religion que l'individu
trouve en lui et à la religion que Ton trouve dans la société 2. 3. Elle
doit apparaître convenable et utile à un consensus assez large. (Elle
doit en particulier être acceptable aux hommes qui se croient
religieux et à ceux qui croient qu'ils ne le sont pas ; elle doit pouvoir
servir à l'auto-interprétation comme à l'hétéro-interprétation.)
4. Enfin elle doit pouvoir mettre en marche un effort méthodique de
connaissance. (Elle doit donc permettre une discipline de recherche

1 Cité dans H. Pinard de la Boullaye Histoire comparée des religions (Paris,
Beauchesne, 1925) Vol. II, p. 4.

2 W. C. Smith a perdu l'espoir de trouver une définition qui satisfasse ce
critère. Il propose de parler soit de foi religieuse, soit de tradition religieuse,
pour bien établir si l'on entend parler de ce dont la personne vit, ou de ce qu'elle
trouve dans l'histoire et la société. Voir The Meaning and End of Religion (New
York, MacMillan, 1963).



LE CHRÉTIEN EST-IL UN HOMME RELIGIEUX 34I

qui vise à une connaissance plus complète, plus précise, plus objective
de la religion.) Une définition fonctionnelle ne sera ni vraie ni fausse.
Mais elle pourra s'avérer utile. Elle sera jugée sous l'angle de la
convenance. Est-elle utile ou non à la démarche de la connaissance
connaissance que Ferdinand Gonseth définit si bien comme étant
« de l'erreur en train de se réduire » ».

Les définitions du genre de celles de Barth et de Schelling sont
alors à exclure. Ce sont des définitions que des théologiens trouvent
au bout d'une démarche d'évaluation théologique de la rehgion, et
non pas des définitions qu'ils utilisent en commun avec d'autres
savants au début d'une recherche. Parmi les définitions disponibles,
trois me semblent satisfaire plus ou moins à ces quatre critères.
Hocking définit la rehgion comme « une croyance en la puissance
qui tend à la justice »2. Paul Tillich propose de définir la religion
comme « préoccupation ultime » ou « dimension de profondeur » qui
se trouve dans toutes les fonctions de la vie spirituelle de l'homme 3.

Kraemer préfère travailler avec une définition de la conscience

religieuse qui trouve sa racine dans « l'oscillation perpétuelle (de
l'homme) entre une insécurité totale et une sécurité qu'il se construit,
entre la quiétude et l'inquiétude » 4. Toutes ces définitions font de
la religion une réahté humaine mais ne préjugent pas de sa valeur
pour autant.

Le moment nous semble venu pour le théologien protestant de

se mettre lui aussi à la recherche d'une définition fonctionnelle
de la religion et d'en chercher une qui puisse être utile à son œuvre
théologique. Toute une série de raisons d'opportunité nous font
souhaiter un tel développement.

Notre génération de théologiens se trouve en présence d'une
science des religions riche de possibilités phUosophiques et religieuses.
Il y eut un temps où, à côté de la théologie, il n'y avait au fond qu'une
seule science «laïque» et universitaire de la rehgion, l'histoire des

religions. Mais maintenant il y a la phénoménologie, la psychologie et
la sociologie de la religion 5. Ces sciences se développent de plus en
plus grâce au dialogue entre les différentes disciplines. Cela est favorisé

par la création de centres universitaires de sciences religieuses.
En 1925, le père Pinard de la Boullaye, S.J., appelait de ses vœux

1 Ferdinand Gonseth a dit des axiomes qu'il ne s'agissait pas de les fonder
mais de les faire valoir. Voir Ed. Bertholet La Philosophie des sciences de Ferdinand

Gonseth (Lausanne, l'Age d'homme, 1968), pp. 31 et 183.
2 « belief in the power that makes for righteousness », cité dans Kraemer,

op. cit., p. 33.
3 « ultimate concern », Théologie de la culture, (Paris, Planète, 1968), p. 45.
4 Kraemer, op. cit., p. 145.
5 Voir Henri Desroches Sociologies religieuses (Paris, PUF, 1968).



342 MICHEL DESPLAND

la création d'une hiérographie qui décrirait les faits de la religion,
d'une hiérologie qui ferait des généralisations scientifiques, et d'une
hiérosophie qui irait jusqu'aux spéculations métaphysiques ». Ses

néologismes n'ont pas fait école, mais la science des rehgions a fait
de grands progrès depuis 1925. D'autres néologismes cherchent à

nommer cette science qui s'étabht. L'Académie des Sciences de
Pologne donne ses faveurs à la religiologie et l'Université du Québec
s'est donné un département de sciences religieuses qui lui aussi recourt
à ce terme pour décrire ses activités.

D'autre part le processus de sécularisation nous invite à
retravailler l'histoire religieuse de l'Europe. L'histoire de l'Eglise doit
être liée à l'histoire inteUectueUe, sociale et économique. Les mouvements

de réforme et les écoles théologiques doivent être vus dans
le contexte des crises de la pensée et des idéologies. Cela présuppose
une histoire religieuse qui se penchera sur toutes les manifestations
de la conscience troublée par l'insécurité et en quête de la sécurité.
Seule une telle histoire nous permettra de voir clair dans les
transformations subies durant l'ère industrielle et post-industrielle et de
saisir le sens profond des phénomènes de sécularisation. Pour élaborer
une telle histoire religieuse U faut avoir une hypothèse de travail
quant à la nature de la religion.

De plus les théologiens sont appelés à poursuivre la réévaluation
des relations qui ont prévalu et qui s'établissent entre l'Europe et
les autres continents. La simple honnêteté intellectuelle exige que
nous soyons capables de rencontrer les Africains et les Asiatiques
qui sont religieux. Mais pour cela il faut avoir une définition de la
conscience religieuse telle que la rehgion soit quelque chose que nous
ayons en commun avec eux.

Enfin soulignons avec Mircea Ehade que l'herméneutique des

mythes se range parmi les sources vivantes d'une culture ». Les
techniques de démystification n'ont pas dit le dernier mot sur l'homme.
Les herméneutiques qui conçoivent les religions non pas comme des
maladies mais comme des manifestations véridiques de l'homme et
de son horizon continuent à contribuer à notre humanisme. Cette
quête anthropologique nous semble être comme un dernier niveau
qui ramasse tous les autres où le théologien doit être présent comme
partenaire et comme témoin, prêt à entrer dans un dialogue
phUosophique sur la nature des préoccupations ultimes des hommes.

Passons au niveau des exigences intrinsèques de la théologie. On

y aperçoit aussi la nécessité d'une théologie de la religion.

1 Pinard de la Boullaye, op. cit.. Vol. II p. il.
2 Nostalgie des origines (Paris, NRF, 1971).



LE CHRÉTIEN EST-IL UN HOMME RELIGIEUX 343

Accordons d'emblée que le théologien ne saurait se contenter
d'une définition purement formelle de la religion. Partageant une
teUe définition avec d'autres savants, le théologien aura les mêmes
données de l'expérience devant les yeux lorsqu'il pensera à la religion.
Mais il finira par en avoir son interprétation propre. A la lumière
du savoir qui est le sien, il cherchera à dire la vérité sur la religion.
Ce faisant il infléchira sa définition fonctionnelle progressivement
dans le sens d'une définition réelle. Mais ce processus sera méthodique

et conscient et chaque nouveUe détermination de l'idée de
religion sera clairement explicitée.

Prenons un exemple. Le théologien pourra partir de la définition
qui fait de la religion une préoccupation ultime. Mais avec Paul
Tillich il ne trouvera vraiment de la religion que dans les préoccupations

qui portent sur ce qui concerne l'homme en toute dernière
analyse. Si la préoccupation ultime d'un individu est dirigée vers
quelque chose qui n'en est pas digne, il y verra alors une contrefaçon
de la religion, une idolâtrie. Ne sont religieuses dès lors que les
préoccupations qui portent sur une réalité transcendante et faisant autorité.

Dans un autre mouvement le théologien pourra remarquer que
dans l'expérience religieuse cette source transcendante semble saisir
et transformer le sujet. On dira donc que l'expérience religieuse est
l'expérience d'un salut ou d'une grâce. Enfin un troisième pas pourra
être franchi. L'expérience du salut nie et dépasse les expériences qui
attendent ou cherchent le salut. L'authentique rehgion est donc
caractérisée par un labeur constant de redressement et de purification.
Une telle démarche aboutit à une définition beaucoup plus arrêtée
de la religion : est religion toute préoccupation ultime grâce à laquelle
l'homme est mis en contact ou en communion avec la réalité qui,
en fin de compte, seule compte pour lui, et grâce à laquelle l'homme
est sauvé de tout ce qui s'oppose à cette communion, y compris des
fausses conceptions de cette communion et de cette réalité salvifique.

Il ne s'agit pas ici de défendre cette définition. C'est une définition
réeUe qui prétend communiquer une connaissance et de la religion et
de la condition humaine. Elle a gardé des liens avec la définition
fonctionnelle du départ. Elle l'affine, elle ne la met pas de côté.
C'est une définition réeUe interprétative et non dogmatique. EUe

interprète des données dans un labeur conscient ; le sens de chaque
nouveUe détermination est clairement accessible et les données sont
communes à tous les chercheurs qui ont accepté la définition
fonctionnelle du départ.

Une anthropologie portant sur l'homme et sur le chrétien comme
êtres religieux nous semble être aujourd'hui nécessaire à cause de
la dimension apologétique de toute œuvre théologique. Le théologien
doit s'efforcer de comprendre l'existence chrétienne d'une manière



344 MICHEL DESPLAND

qui soit accessible aux esprits contemporains. Non pour inféoder
la théologie à une anthropologie philosophique. Mais parce que la
théologie doit pouvoir rendre compte à la fois de la spécificité du
message chrétien et de la sohdarité des chrétiens avec les autres
hommes. Aujourd'hui c'est la continuité qui est difficüe à exprimer.
Or la condition minimum et nécessaire d'une telle expression est de

parler le même langage que ceux par lesquels on veut être compris.
Le reste de l'humanité va continuer de voir dans les chrétiens des
hommes rehgieux qui prient et mettent leur espérance en Dieu.
Notre auto-interprétation doit être compréhensible à nos frères qui
nous écoutent et nous regardent. Admettons donc que nous sommes
des hommes religieux. Développons une définition convenable de la
religion, large et ouverte d'abord, pour tenir compte de toute la
diversité de l'expérience religieuse, plus précise ensuite pour rendre
compte de l'authentique et du falsifié en religion.

En contraste, la stratégie qui assure nos contemporains que nous
chrétiens ne sommes pas religieux nous semble utiliser les mots d'une
manière qui gêne le dialogue. Dans Alice au Pays des Merveilles,
Humpty Dumpty annonce que lorsqu'il utihse un mot, ce mot veut
dire exactement ce que lui Humpty Dumpty veut qu'il signifie, ni
plus ni moins. Humpty Dumpty a le droit d'utiliser les mots ainsi,
mais plus son usage du langage sera dépendant des seules intentions
de sa conscience, plus il aura de peine à se faire comprendre. Cultiver
dans un cercle de théologiens l'idée que la rehgion est incréduhté
et que les chrétiens ne sont pas religieux c'est au mieux lancer des

paradoxes saisissants qu'U s'agit d'expliciter au plus vite, si on le

peut. Au pire, c'est s'engager dans un mécanisme d'auto-interprétation
où les chrétiens commencent à se permettre d'utiliser un langage à

eux, quitte à être les seuls à le comprendre. C'est s'exposer à devenir
une minorité épistémologique de plus. (Les sociologues désignent
ainsi ceux qui croient que les Pyramides sont une expression
géométrique de tous les secrets cosmiques, ou que les francs-maçons,
les homosexuels ou les Juifs sont à l'origine de tous les maux de la
société.) Toutes les minorités épistémologiques réussissent à trouver
un ou deux faits pour appuyer leur « connaissance ». Toutes néghgent
d'observer les autres faits. Toutes chérissent leur auto-interprétation
et nient d'emblée la valeur des hétéro-interprétations. Les chrétiens
ne peuvent pas se permettre de devenir une minorité épistémologique
au sujet de « la rehgion ». Certes le chrétien ne doit pas avoir peur
de se trouver dans une minorité lorsque la fidélité à l'Evangile est

en question. Mais l'interprétation d'une donnée comme la religion
ne compte pas parmi les problèmes de cet ordre. Tous les théologiens
que nous avons cités jusqu'à maintenant accordent que la religion est



LE CHRÉTIEN EST-IL UN HOMME RELIGIEUX 345

une donnée humaine de l'histoire que l'on peut examiner ouvertement
et méthodiquement ».

Dans une telle perspective il devient clair qu'il faut renoncer à

certains éléments de l'héritage reçu de Barth, Kraemer et Bonhoeffer.
La religion est une réalité dynamique, en changement, qui connaît
l'autocritique. Tillich parle de « protestation de la religion contre la
religion ». Ne cédons pas au parti pris qui voit dans tout dépassement
de la religion par la religion l'apparition de formes encore plus subtiles
de l'idolâtrie. Laissons tomber l'usage simpliste du couple religion-
révélation. Car une fois que la révélation est accueillie par les hommes,
elle devient un fait ou un document religieux. Il n'y a pas de langage
révélé qui vient « d'en haut » alors que le langage religieux est « en
bas ». C'est là une méprise que Barth ne commet jamais en toutes
lettres mais qu'il encourage à chaque page. De Kraemer il faudra
retenir la méthode dialectique qui voit dans la religion à la fois des
tâtonnements à la recherche de Dieu et une ignorance de Dieu. Mais
il faudra dénoncer les pages où Kraemer abandonne cette méthode
pour des raccourcis frappants à la mode barthienne.

Il faut aussi savoir prendre ses distances par rapport à la position
de Bonhoeffer. Il faut dénoncer les systèmes de pensée qui prétendent
avoir réponse à tout. Mais pourquoi appeler de tels systèmes de la
religion Est-ce que la Bhagavad Gita, le Coran, la Bible ou les

Hymnes de Zoroastre sont des systèmes qui sécurisent l'homme à
l'intérieur d'un univers épistémologiquement fermé Si Bonhoeffer
avait lu Marx, il aurait pu dénoncer les idéologies mystifiantes pour
attaquer ces schemes de pensée qui empêchent l'homme d'arriver à
la pleine connaissance du réel. Ou avec Calvin il aurait pu appeler
de tels systèmes des idolâtries. Il aurait aussi pu parler de systèmes
totaux ou totalitaires d'explication de la réalité. Mais son epistemologie

était trop sommaire et pour la confusion de beaucoup il a appelé
« religion » tous les modes de pensée fermée. Les carences de la
formation théologique allemande des années 20 en sont largement
responsables. Son epistemologie n'allait pas au-delà d'une oscillation
entre l'idéalisme hégélien et le positivisme scientifique qu'il a connu
dans le milieu familial2. Il est de plus fort ignorant de la variété
de l'expérience rehgieuse des hommes. Il se montre là le digne élève
de Harnack qui avait déprécié l'étude des religions et soutenait que

1 Comme tous les aspects de la culture, la religion peut être examinée avec
méthode et ouvertement. Contre le positivisme il faut souligner que l'on ne se
saurait parler d'elle comme on parle du système solaire ou de l'évolution des
espèces. Et les théologiens ne sauraient parler d'elle comme ils parlent de Dieu.
Les règles du discours méthodique se modifient selon la nature de l'objet.

2 Ses premiers ouvrages utilisent la sociologie, mais pour des fins théologiques

établies d'avance. Il n'utilise pas la méthode sociologique pour mieux
comprendre la réalité de l'homme, de son langage, de ses communautés.



346 MICHEL DESPLAND

la Bible était « un compendium de l'histoire des religions » et suffisait
amplement pour comprendre la religion ».

En conclusion, nous proposons que le chrétien est un homme
religieux en ce sens qu'il s'efforce de rester fidèle à une préoccupation
ultime, qui, croit-il, le met en relation avec le cœur même des choses.

Il prend au sérieux les possibilités de l'existence et espère en des

possibuités qui ne peuvent surgir qu'au seul contact d'une source
transcendante. La foi chrétienne est donc une forme de foi rehgieuse.
Elle se distingue des fois non religieuses qui n'attendent pas d'autres
possibilités que celles qui sont immanentes à l'homme. La foi
chrétienne est néanmoins une reprise unique de la dimension religieuse
générale. C'est ici que le problème devient particulièrement délicat.

D'une part nous pouvons adopter une position de type luthérien
et établir une dialectique du genre Loi-Evangile et œuvres-foi entre
la religion et l'Evangile. Dans ce cas, la religion est une réalité humaine,
ambiguë, traversée de grandeur et de bassesse. N'allons donc pas
dire du bien de la rehgion en général et d'une manière globale. Ce

serait retomber dans l'erreur des apologètes du XVIIIe siècle. Mais
la religion n'acquiert pas pour autant le monopole de tout ce qui est
détestable. Dans ce cas, nous dirons que le chrétien est un homme
religieux, qui, à l'écoute de l'Evangile, est sauvé de la religion, comme
il est sauvé de la morale et de la loi des œuvres. On ne doit pas tirer
la position luthérienne du côté de l'antinomisme et de la dénonciation
de la morale. Ne la tirons pas non plus du côté de la croisade contre
la rehgion.

D'autre part nous pouvons adopter une position de type calvinien
et faire de la religion une base sur laquelle la révélation et la foi bâtissent

tout en la réformant. Il y a dans tout homme « semence de

religion » écrit Calvin. Il ajoute qu'on aura de la peine à trouver
« de cent l'un qui la nourrisse en son cœur pour la bien faire germer »2.

La rehgion est donc une faculté privilégiée de l'homme qui l'ouvre
à ce qui le dépasse, mais qui, en fait, se développe mal et se corrompt
partout, sauf là où Dieu par sa grâce guide le développement de cette
faculté. Tout comme la position luthérienne la position calvinienne
reconnaît l'ambiguïté de la religion et la prévalence de formes
corrompues. Mais elle croit à la valeur du potentiel religieux. En face
de l'adage corruptio optimi pessima, la position calvinienne fera
porter l'accent sur l'optimi alors que dans l'autre position U y a
emphase sur le pessima. Avec Calvin nous croyons que la rehgion

1 La remarque de Harnack s'inscrit dans le contexte d'un long débat. L'orientaliste

Max Müller avait annoncé que celui qui ne connaît qu'une religion n'en
connaît aucune. Il faisait écho à un aphorisme de Goethe voulant que celui qui
ne connaît qu'une langue n'en connaisse aucune.

2 Institution, I, i, 2-4.



LE CHRÉTIEN EST-IL UN HOMME RELIGIEUX 347

est un rappel essentiel de notre lien avec Dieu et un lieu privilégié
de la culture, un heu où les enjeux ultimes se nouent et se dénouent ».

Nous dirons donc que le chrétien, comme tout homme, a une vocation
rehgieuse qui en lui s'accomplit par l'écoute de l'Evangile et la foi
en Dieu comme Père de notre Seigneur Jésus-Christ2.

Michel Despland.

1 La religion est le lieu où la personne acquiert des préoccupations ultimes.
C'est aussi le lieu où elle critique, transforme, perd ou dépasse les préoccupations
ultimes qu'elle avait jusque-là. C'est aussi le lieu des conversions. La position
calvinienne résistera aux définitions qui en accentuent la trivialité. (Voir par
exemple la phrase de Wilfred Monod qui assure que le sentiment de la crainte
ou le respect de l'invisible et du sacré « n'a aucune valeur morale et spirituelle,
pas plus que le gémissement du chien qui hurle à la lune. » Op. cit., p. 164.)

2 II reste une question de détail. Allons-nous dire sans hésitation que le
christianisme est une religion ou une tradition religieuse Oui, pour autant que
nous éprouvions le besoin de parler du christianisme, ce qui, à parler strictement,
n'est pas désirable pour le théologien ou le prédicateur. L'œuvre théologique se
place à l'intérieur de la tradition, pour en reprendre le sens et l'orienter. Ce
faisant la théologie ne cherche pas à comprendre le christianisme, mais veut
avancer dans la connaissance de Dieu, de l'homme et du monde. Le chrétien
n'est pas avant tout un adepte ou un propagandiste de la religion chrétienne.
Le prédicateur n'organise pas son activité en fonction du christianisme comme
doctrine ou système à établir ou défendre. Ce serait là retomber dans des schemes
de pensée réifiante. Par contre, pour les besoins d'une science des religions, qui,
elle, fait de la tradition chrétienne l'objet d'une étude, il est clair qu'il faudra
comprendre la tradition chrétienne comme type de tradition religieuse.


	Le chrétien est-il un homme religieux?

