Zeitschrift: Revue de Théologie et de Philosophie
Herausgeber: Revue de Théologie et de Philosophie

Band: 22 (1972)

Heft: 5

Artikel: Le chrétien est-il un homme religieux?
Autor: Despland, Michel

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-380999

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 17.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-380999
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

LE CHRETIEN EST-IL UN HOMME RELIGIEUX ?

Le chrétien doit-il s’interpréter comme étant un homme religieux ?
Cette question d’auto-interprétation est aujourd’hui fréquemment
soulevée. La question de 1’hétéro-interprétation par contre ne se
pose gueére. Ceux qui observent la vie des chrétiens de l'extérieur
n’hésitent pas a y voir les marques d'une vie religieuse. Il s’agit
donc de savoir s’ils se trompent et s’il faut entreprendre de leur
expliquer que les Bouddhistes, les Musulmans et les Bantous sont
peut-étre religieux mais que les chrétiens ne le sont pas ou ne le
sont plus. Ajoutons qu’en principe auto-interprétation et hétéro-
interprétation devraient aller de concert ou, pour le moins, étre en
relations dialectiques. L’aliénation peut étre définie comme une situa-
tion ol le processus d’échanges dialectiques entre auto- et hétéro-
interprétations s’est bloqué et cesse de contribuer a 1'élaboration
d’une identité vivante, individuelle et sociale.

Que le chrétien soit un homme religieux ne va plus de soi. Il y a
une quarantaine d’années, la question n’aurait pas été soulevée 1.
Mais on se fait volontiers maintenant une idée trés négative de «la
religion » et cette idée a été reprise par bon nombre de théologiens.
Depuis la fin du XVIIe siecle des écoles de philosophie enseignent
que tout travail philosophique commence par un effort d’émanci-
pation par rapport a la religion. Chacun connait les trois dges d’Au-
guste Comte : I'esprit de I’enfant est théologique, celui de I’adolescent
métaphysique, et celui de I’adulte positif, c’est-a-dire apte au raison-
nement scientifique basé sur les faits. Ces trois étapes sont aussi

 En 1925 Wilfred Monod posait la question : « Dans quel sens le Christia-
nisme est-il une religion ? » Revue de théologie et de philosophie, 1925, Tome XIII,
pPp. 161-190. Il est pour lui évident que le Christ n’a pas voulu fonder une religion
et que I’Evangile n’a pas les caractéristiques des religions traditionnelles. Son
article développe la distinction entre religion cultuelle et religion spirituelle.
Il ne met guére en doute que le chrétien soit religieux. Notre question, plus
existentielle, évite les ambiguités de propos réifiants sur «le christianisme »
comme étant « une religion ».



336 MICHEL DESPLAND

celles de I’humanité r. Il faut enfin aussi compter avec l'ceuvre de
ceux que Ricceur appelle les maitres du soupgon : Marx, Nietzsche
et Freud. Chacun a fait de la dénonciation de la religion la pierre
angulaire d’'un humanisme nouveau.

La croisade contre la religion a aussi des sources théologiques.
On connait l'antithése qui aujourd’hui oppose foi a religion. La
plupart voient dans ce contraste une opposition entre une attitude
vivante, biblique, personnelle, un don de la grace (la foi) et une réa-
lité institutionnelle, sociale, sécurisante et conservatrice (la religion).
L’Eglise a toujours trouvé en son sein de I'authentique et du falsifié,
mais c’est aujourd’hui seulement qu’on voit 1a une tension entre «la
foi» et «la religion». Au XVIe siécle, Erasme opposait la religion
qui pour lui était une vertu évangélique a4 I'Eglise qui elle était
corrompue. Les Anabaptistes eux établissaient leur contraste entre
la rencontre spirituelle avec le Christ et ’appareil institutionnel de
I’Eglise qu’ils trouvaient trop marqué par les défauts du monde et
qui avait le tort d’exiger de tous une foi orthodoxe. Ce n’est qu'au
vingtiéme siécle que la religion a mauvaise presse en théologie.

Parmi les pensées théologiques qui se sont développées durant
ces quarante derniéres années et ont admis une vive opposition
entre la religion et la foi, celles de Barth, Kraemer et Bonhoeffer
doivent étre examinées de plus preés.

Le paragraphe 17 de la Dogmatique de Barth s’intitule: «La
révélation de Dieu comme assomption de la religion.»? Dans une
premiére section Barth souligne avec force combien la théologie doit
prendre au sérieux le probléme de la religion. Le Dieu de Jésus-Christ,
I’'Unique, se dissimule sous la religion qui est un aspect de I'humanité
universelle. La religion chrétienne est une religion comme les autres.
C’est pourtant 13, et 13 seulement, que Dieu se révéle. Cela améne
Barth a la question qui pour lui est décisive. Faut-il comprendre la
révélation a partir de la religion, et faire par exemple de la révélation
chrétienne une espéce particuliére de religion ? Ou faut-il comprendre
la religion & partir de la révélation et faire de la religion une réalité
que I’on ne peut bien comprendre que lorsqu’elle tombe sous I'éclairage
de la révélation ? Barth choisit le deuxiéme parti et de la découle
tout le reste de son paragraphe. La révélation de Dieu en Jésus-

1 L’ouvrage de HARVEY Cox : La Cité séculiére, du moins dans sa premiére
édition, est tout entier biti, inconsciemment d’ailleurs semble-t-il, sur cette loi
des trois ages. Dans sa deuxié¢me édition Cox précise qu'’il a atténué certains
passages sur « la fin de la religion ». Les interrogations métaphysiques demeurent
vivantes ; ce sont les systémes métaphysiques qui sont périmés. Voir La Cité
séculiéve (Tournai, Casterman, 1968).

2 Dogmatique 1/2 ** (Genéve, Labor et Fides, 1954), p. 74. L’assomption est
la fameuse Aufhebung hégélienne. Certains commentateurs préférent la traduc-
tion qui parle d’abolition de la religion.



LE CHRETIEN EST-IL UN HOMME RELIGIEUX ? 337

Christ manifeste le secret de toute vie religieuse : la religion est
incrédulité quant 4 la misére de I’homme et la grice gratuite de Dieu.
Elle est le fait de 'homme sans Dieu qui croit pouvoir s’assurer le
salut par une ceuvre pieuse. Barth sait fort bien que dans certaines
de ses formes la religion cherche a se dépasser elle-méme. Le mysti-
cisme et 1'athéisme (pourquoi pas le prophétisme ?) sont alors analy-
sés comme deux efforts visant a transcender les étroitesses de la reli-
gion, deux efforts qui restent des tentatives religieuses et donc ido-
latres et pleines de propre justice. Une derniére section propose que
la religion chrétienne est la vraie religion, non pas en vertu d’une
quelconque supériorité par rapport aux autres, mais en vertu de la
justification par la foi.

Dans une série de cours publiés sous le titre La foi chrétienne et
les religions mon chrétiennes, Hendrik Kraemer reprend les théses
principales de Barth et les confronte de plus prés aux hypotheéses des
savants qui étudient la religion. Il entre aussi en dialogue avec les
positions de théologiens plus libéraux. Il part de l'opposition entre
religion et révélation. « La religion dit ce que I’homme pense de Dieu ;
la révélation nous dit ce que Dieu pense de I'homme. » Mais Kraemer
avoue «un sentiment d’insatisfaction» face aux théses de Barth.
Barth feint d’ignorer que sa pensée est humaine. Il ne sait pas parler
de la spontanéité humaine avec la simplicité qui caractérise la Bible.
Il est trop occupé a marteler sa theése selon laquelle 'homme n’a abso-
lument aucun réle dans l'histoire du salut. La thése faisant de la
religion une incrédulité est trop simple. Calvin en fait trouvait dans
les religions « une sorte d’entretien confus avec Dieu » I. Kraemer va
plus loin que Barth en réclamant 1'élaboration d'une théologie qui
connaisse et interprete les réalités vécues des autres traditions reli-
gieuses. (Mais Kraemer justifie une telle théologie bien faiblement en
disant que de toute fagon tout le monde interpréte les religions a
partir d'un point de vue personnel.) Kraemer conclut que les religions
sont des mondes spirituels variés, et tous travaillés par une tension
entre le démoniaque et le sens de la sainteté de Dieu. Mais seul
I’Evangile a le pouvoir de faire sauter « les gonds de tous les mondes
spirituels fabriqués de main d’homme » pour laisser entrer le Dieu
saint z.

Bonhoeffer ajoute a son interprétation de la religion un diagnostic
sur la situation de ’homme moderne qu’a la suite de Kant il appelle
adulte ou majeur (miindig). La religion pour Bonhoeffer est une
illusion magique et infantile. Les hommes, ajoute-t-il, vivent de plus
en plus sans cette religion et, ce qui est décisif, un tel assoupissement

1 Neuchétel, Delachaux et Niestlé, 1956, pp. 78-8o0.
2 Ibid., p. 152.

22



338 MICHEL DESPLAND

dans la faiblesse et la pitié pour soi-méme est indigne de 1’homme
moderne I.

Ce proceés de la religion a débordé l'instance des milieux théo-
logiques. Le mouvement de la théologie de la mort de Dieu a tiré
ses forces de cette contestation radicale de la religion et du Dieu lié
a la religion. Il donnait I'apparence de concilier a la fois la critique
de la religion faite par les athées et les anticléricaux et les contestations
formulées par les théologiens. Il fit du bruit sur la place publique
et sembla annoncer une renégociation de tous les rapports entre la
foi chrétienne et la société moderne. Mais ce mouvement nous semble
avoir confondu le besoin moderne de se libérer des derniéres séquelles
de 1l'ére constantinienne avec une prétendue fin de la religion.

Or renoncer a une conception médiévale de la société est une
chose. Proclamer que 1’homme n’est plus religieux — ou ne devrait
plus I'étre — en est une autre. Une telle proclamation souléve beau-
coup de problémes pour les théologiens. Peuvent-ils reprendre auto-
matiquement les critiques contre la religion formulées par les philo-
sophes, les poétes et les doctrinaires a partir du siécle des lumiéres,
critiques souvent sommaires et formulées dans un esprit d’hostilité
a la foi chrétienne 2 ? On pourrait aussi se demander en vertu de
quoi la foi a toutes les vertus que la religion n’a pas 3. Mais pour notre
propos il est plus utile de faire remarquer que toutes ces attaques
portent sur des idées de la religion, et fort peu sur les faits de la vie

1 4 Les gens religieux parlent de Dieu quand les connaissances humaines se
heurtent & leurs limites ou quand les forces humaines font défaut — c’est au
fond toujours un deus ex machina qu’ils font apparaitre, ou bien pour résoudre
apparemment des problémes insolubles, ou bien pour le faire intervenir comme
la force capable de subvenir a I'impuissance humaine ; bref, ils exploitent toujours
la faiblesse et les limites des hommes. Evidemment, cette maniére de faire n’a
de chances de durer que jusqu’au jour oll, par leurs propres forces, les hommes
repousseront quelque peu leurs limites et ol le deus ex machina deviendra
superflu ; » Résistance et soumission. Lellves et notes de captivité (Genéve, Labor
et Fides, 1963), p. 123.

2 En particulier la pensée qui souscrit a toutes les critiques formulées par
Marx, Nietzsche et Freud contre «la religion» mais ajoute que ces attaques ne
portent pas du tout contre «la foi» qui est une réalité « tout a fait différente »
me semble étre une dérobade et un simple jeu sur les mots. Les critiques de
Marx, Nietzsche et Freud voulaient porter contre la vie et la pensée des chré-
tiens. Ils n'ont pas développé toute leur pensée pour dénoncer les Hindous et
leur religion.

3 Si l'inconvénient de la religion est d’étre un systeme réifié de croyances
traditionnelles, un tout a prendre ou a laisser et qui brime le dynamisme de
I'esprit humain, il est permis de suggérer que dans certains milieux la foi a été
congue — et l’est encore — d’'une maniére tout aussi rigide et autoritaire. Et si
I'inconvénient de la religion est d’étre vague et nébuleuse on m’accordera qu’il
existe aussi des chrétiens dont la foi est informe., La foi, somme toute, est une
réalité aussi ambigué que la religion. Le livre de PauL TiLLIcH : La Dynamique
de la Foi est fort utile précisément pour découvrir toutes les contrefagons de la
foi. (Tournai, Casterman, 1968.)



LE CHRETIEN EST-IL UN HOMME RELIGIEUX ? 339

religieuse. (Parmi les trois théologiens examinés ci-dessus, en fait
un seul, Kraemer, missionnaire en Indonésie et historien de la reli-
gion, parle avec une certaine connaissance des faits.)

Qu’est-ce en effet que la religion ? Commengons par poser la ques-
tion de la définition et non celle de l'interprétation *. Jusqu’ou s’étend
le domaine religieux et quelles sont ses caractéristiques ? De quoi
les théologiens parlent-ils lorsqu’ils prennent position au sujet de
la religion 2 ?

Une définition lexicographique établit la liste des sens que le mot
religion prend sous la plume de différents auteurs. Pour Calvin, par
exemple, la vraie et pure religion est «la foi conjointe avec une vive
crainte de Dieu, en sorte que la crainte comprenne sous soi une
révérence volontaire, et tire avec soi un service tel qu’il appartient,
et tel que Dieu méme 'ordonne en sa loi 3 ». Pour Schelling la reli-
gion est «l'union (et la réconciliation réelle) avec Dieu 4». Emile
Durkheim utilise la définition suivante : « Une religion est un systéme
solidaire de croyances et de pratiques relatives a des choses sacrées 5 ».
Pour Salomon Reinach enfin, la religion est « un ensemble de scru-

1 Notre recherche d’une définition suit les indications d’un logicien anglais :
RicHARD RoBINSON : Definition (Oxford University Press, 1950). Voir aussi
R. BAIRD : Category Formation and the History of Religion (La Haye, Mouton,
1971) ainsi que ANGELO BRELICH, « Prolégoménes », dans H. C. PuEcH : Histoire
des Religions (Paris, N. R. F. Pléiade, 1960) Vol. I.

2 Notons que les théologiens ne se sont pas toujours fait la méme idée de la
religion. Loin de la. Prenons deux exemples. Au XVIIIe siecle, les apologétes
chrétiens suivis plus ou moins par les philosophes déistes parlaient sans cesse
des deux religions : la religion naturelle et la religion révélée. La premiére était
une série d’enseignements (existence de Dieu, immortalité de I’Ame, rétribution
morale) ainsi qu’'une série de rites simples (gratitude, priére vertueuse) qui
étaient censés étre du devoir de tous les hommes et inscrits dans la raison de tous.
C’était un systéme de croyances et de morale auquel on était invité & souscrire
au nom de la raison. La religion révélée était une série supplémentaire de cha-
pitres qui enseignaient quelques vérités de plus : besoin de révélation, culpabilité
de I'homme, utilité ou nécessité des sacrements. Par une étrange aberration on
invitait les croyants a donner leur assentiment a ce corps de doctrine et a souscrire
a la religion révélée. On s’'était mis a croire a la religion comme systéme réifié et
enseigné, plus qu’a Dieu. En 1799, Schleiermacher réagit contre toute cette
apologétique. Ses Discours transforment I'idée que l'on se faisait alors de la
religion. Elle n’est pas un mélange de quelques opinions métaphysiques, et de
quelques commandements pour une vie humaine (ou méme pour deux). Elle
est contemplation intuitive de I'Univers et sentiment de I'Infini. (Discours sur
la veligion, Paris, Aubier, 1944, pp. 145, I51.)

On peut critiquer I'idée que se faisaient de la religion les apologétes chré-
tiens du XVIIIe siécle. On peut aussi critiquer la théorie de Schleiermacher.
Mais on ne saurait faire le méme réquisitoire contre les deux accusées. A moins
évidemment de parti pris déterminé a trouver la religion coupable, quelle que
soit la définition qu’on en donne.

3 Institution de la veligion chrétienne, 1, 2, 2.

4 Philosophie de la Mythologie (Paris, Aubier, 1945) Vol. 11, p. 353.

5 Les Formes élémentaives de la vie rveligieuse (Paris, PUF) p. 65.



340 MICHEL DESPLAND

pules qui font obstacle au libre exercice de nos facultés 1 ». L’approche
lexicographique nous indique ce que pensent des auteurs, mais ne
nous dit pas ce qu’est la religion. Il est bon de se rendre compte
du large éventail de définitions disponibles et de savoir, par exemple,
que Schelling appelle religion ce que Barth appelle révélation. Une
telle connaissance peut éviter des malentendus. Mais tout ceci ne
nous dit pas ce qu’est la religion.

D’une approche lexicographique et nominale on peut alors passer
A une approche essentielle qui recherche une définition réelle, qui
prétend donner une connaissance des choses et non des mots. Avec
une exception pour celle de Durkheim, toutes les définitions passées
en revue jusqu’ici sont congues par leurs auteurs comme étant des
définitions réelles qui révélent ce qu’est la religion et manifestent
son sens. En face d’elles nous devons choisir. Barth et Schelling ne
sauraient tous deux avoir raison. La religion ne saurait étre a la fois
I'incrédulité qui nous cache Dieu et la rencontre qui nous le révele
(ou alors il faut admettre que la religion est une réalité fort complexe
qu’il s’agit d’analyser avec soin). Pour poursuivre une telle approche
il nous faudrait soit choisir une définition existante et trouver des
raisons pour affirmer que c’est la meilleure; soit développer notre
propre définition.

Nous préférons une troisiéme approche, qui cherche une défini-
tion fonctionnelle. Une définition fonctionnelle est une définition
nominale et ne prétend pas dire la vérité sur la religion. Mais ce n’est
pas pour autant une définition arbitraire. Elle doit satisfaire & un
certain nombre de critéres. Nous en proposons quatre. 1. Une défi-
nition fonctionnelle doit étre assez générale pour recouvrir toute la
diversité des phénoménes communément admis comme religieux
(Paul était religieux avant et aprés sa conversion). 2. Elle doit étre
assez large pour s’appliquer a la fois a la religion que l'individu
trouve en lui et a la religion que 1’on trouve dans la société 2. 3. Elle
doit apparaitre convenable et utile & un consensus assez large. (Elle
doit en particulier étre acceptable aux hommes qui se croient reli-
gieux et a4 ceux qui croient qu’ils ne le sont pas; elle doit pouvoir
servir a l'auto-interprétation comme a I’hétéro-interprétation.)
4. Enfin elle doit pouvoir mettre en marche un effort méthodique de
connaissance. (Elle doit donc permettre une discipline de recherche

1 Cité dans H. Pinard de la Boullaye Histoire comparée des religions (Paris,
Beauchesne, 1925) Vol. 11, p. 4.

2 W. C. Smith a perdu l’espoir de trouver une définition qui satisfasse ce
critére. I1 propose de parler soit de foi religieuse, soit de tradition religieuse,
pour bien établir si I’on entend parler de ce dont la personne vit, ou de ce qu’elle
trouve dans I'histoire et la société. Voir The Meaning and End of Religion (New
York, MacMillan, 1963).



LE CHRETIEN EST-IL UN HOMME RELIGIEUX ? 341

qui vise A une connaissance plus compléte, plus précise, plus objective
de la religion.) Une définition fonctionnelle ne sera ni vraie ni fausse.
Mais elle pourra s’avérer utile. Elle sera jugée sous l'angle de la
convenance. Est-elle utile ou non a la démarche de la connaissance ?
connaissance que Ferdinand Gonseth définit si bien comme étant
«de l'erreur en train de se réduire » 1.

Les définitions du genre de celles de Barth et de Schelling sont
alors a exclure. Ce sont des définitions que des théologiens trouvent
au bout d'une démarche d’évaluation théologique de la religion, et
non pas des définitions qu’ils utilisent en commun avec d’autres
savants au début d'une recherche. Parmi les définitions disponibles,
trois me semblent satisfaire plus ou moins a ces quatre critéres.
Hocking définit la religion comme «une croyance en la puissance
qui tend a la justice » 2. Paul Tillich propose de définir la religion
comme ¢ préoccupation ultime » ou « dimension de profondeur » qui
se trouve dans toutes les fonctions de la vie spirituelle de I’'hnomme 3.
Kraemer préfere travailler avec une définition de la conscience
religieuse qui trouve sa racine dans «l’oscillation perpétuelle (de
I’homme) entre une insécurité totale et une sécurité qu’il se construit,
entre la quiétude et l'inquiétude » 4. Toutes ces définitions font de
la religion une réalité humaine mais ne préjugent pas de sa valeur
pour autant.

Le moment nous semble venu pour le théologien protestant de
se mettre lui aussi & la recherche d'une définition fonctionnelle
de la religion et d’en chercher une qui puisse étre utile a son ceuvre
théologique. Toute une série de raisons d’opportunité nous font
souhaiter un tel développement.

Notre génération de théologiens se trouve en présence d'une
science des religions riche de possibilités philosophiques et religieuses.
Il y eut un temps ot a c6té de la théologie, il n’y avait au fond quune
seule science «laique» et universitaire de la religion, 1'histoire des
religions. Mais maintenant il y a la phénoménologie, la psychologie et
la sociologie de la religion 5. Ces sciences se développent de plus en
plus grice au dialogue entre les différentes disciplines. Cela est favo-
risé par la création de centres universitaires de sciences religieuses.
En 1925, le pére Pinard de la Boullaye, S.J., appelait de ses veeux

1 Ferdinand Gonseth a dit des axiomes qu’il ne s’agissait pas de les fonder
mais de les faire valoir. Voir Ed. Bertholet La Philosophie des sciences de Ferdi-
nand Gonseth (Lausanne, 1’Age d’homme, 1968), pp. 31 et 183.

2 ¢ belief in the power that makes for righteousness », cité dans Kraemer,
op. ¢it.; p. 33:

3 « ultimate concern », Théologie de la culture, (Paris, Planéte, 1968), p. 45.

4 Kraemer, op. cit., p. 145.

5 Voir HENRI DESROCHES Sociologies religieuses (Paris, PUF, 1968).



342 MICHEL DESPLAND

la création d’'une hiérographie qui décrirait les faits de la religion,
d’une hiérologie qui ferait des généralisations scientifiques, et d’une
hiérosophie qui irait jusqu’aux spéculations métaphysiques . Ses
néologismes n’ont pas fait école, mais la science des religions a fait
de grands progrés depuis 1925. D’autres néologismes cherchent a
nommer cette science qui s’établit. L’Académie des Sciences de
Pologne donne ses faveurs a la religiologie et 1’'Université du Québec
s’est donné un département de sciences religieuses qui lui aussi recourt
a ce terme pour décrire ses activités.

D’autre part le processus de sécularisation nous invite i retra-
vailler I'histoire religieuse de I’Europe. L’histoire de 1’Eglise doit
étre liée a I'histoire intellectuelle, sociale et économique. Les mouve-
ments de réforme et les écoles théologiques doivent é&tre vus dans
le contexte des crises de la pensée et des idéologies. Cela présuppose
une histoire religieuse qui se penchera sur toutes les manifestations
de la conscience troublée par l'insécurité et en quéte de la sécurité.
Seule une telle histoire nous permettra de voir clair dans les trans-
formations subies durant I'ére industrielle et post-industrielle et de
saisir le sens profond des phénoménes de sécularisation. Pour élaborer
une telle histoire religieuse il faut avoir une hypothése de travail
quant a la nature de la religion.

De plus les théologiens sont appelés a poursuivre la réévaluation
des relations qui ont prévalu et qui s’établissent entre 1’Europe et
les autres continents. La simple honnéteté intellectuelle exige que
nous soyons capables de rencontrer les Africains et les Asiatiques
qui sont religieux. Mais pour cela il faut avoir une définition de la
conscience religieuse telle que la religion soit quelque chose que nous
ayons en commun avec eux.

Enfin soulignons avec Mircea Eliade que 1’herméneutique des
mythes se range parmi les sources vivantes d’une culturez. Les
techniques de démystification n’ont pas dit le dernier mot sur ’homme.
Les herméneutiques qui congoivent les religions non pas comme des
maladies mais comme des manifestations véridiques de 'homme et
de son horizon continuent a contribuer a notre humanisme. Cette
quéte anthropologique nous semble étre comme un dernier niveau
qui ramasse tous les autres ol le théologien doit étre présent comme
partenaire et comme témoin, prét i entrer dans un dialogue philo-
sophique sur la nature des préoccupations ultimes des hommes.

Passons au niveau des exigences intrinséques de la théologie. On
y apercoit aussi la nécessité d'une théologie de la religion.

1 Pinard de la Boullaye, op. cit., Vol. I p. 11.
2 Nostalgie des origines (Paris, NRF, 1971).



LE CHRETIEN EST-IL UN HOMME RELIGIEUX ? 343

Accordons d’emblée que le théologien ne saurait se contenter
d’'une définition purement formelle de la religion. Partageant une
telle définition avec d’autres savants, le théologien aura les mémes
données de I'expérience devant les yeux lorsqu’il pensera a la religion.
Mais il finira par en avoir son interprétation propre. A la lumiére
du savoir qui est le sien, il cherchera a dire la vérité sur la religion.
Ce faisant il infléchira sa définition fonctionnelle progressivement
dans le sens d’une définition réelle. Mais ce processus sera métho-
dique et conscient et chaque nouvelle détermination de 1l’idée de
religion sera clairement explicitée.

Prenons un exemple. Le théologien pourra partir de la définition
qui fait de la religion une préoccupation ultime. Mais avec Paul
Tillich il ne trouvera vraiment de la religion que dans les préoccupa-
tions qui portent sur ce qui concerne ’homme en toute derniére
analyse. Si la préoccupation ultime d’un individu est dirigée vers
quelque chose qui n’en est pas digne, il y verra alors une contrefagon
de la religion, une idolatrie. Ne sont religieuses dés lors que les préoc-
cupations qui portent sur une réalité transcendante et faisant auto-
rité. Dans un autre mouvement le théologien pourra remarquer que
dans I'expérience religieuse cette source transcendante semble saisir
et transformer le sujet. On dira donc que I’expérience religieuse est
I'expérience d'un salut ou d’'une grice. Enfin un troisiéme pas pourra
étre franchi. L’expérience du salut nie et dépasse les expériences qui
attendent ou cherchent le salut. L’authentique religion est donc
caractérisée par un labeur constant de redressement et de purification.
Une telle démarche aboutit & une définition beaucoup plus arrétée
de la religion : est religion toute préoccupation ultime grice a laquelle
I'homme est mis en contact ou en communion avec la réalité qui,
en fin de compte, seule compte pour lui, et griace a laquelle I'homme
est sauvé de tout ce qui s’oppose a cette communion, y compris des
fausses conceptions de cette communion et de cette réalité salvifique.

Il ne s’agit pas ici de défendre cette définition. C’est une définition
réelle qui prétend communiquer une connaissance et de la religion et
de la condition humaine. Elle a gardé des liens avec la définition
fonctionnelle du départ. Elle l'affine, elle ne la met pas de coté.
C’est une définition réelle interprétative et non dogmatique. Elle
interpréte des données dans un labeur conscient ; le sens de chaque
nouvelle détermination est clairement accessible et les données sont
communes a tous les chercheurs qui ont accepté la définition fonc-
tionnelle du départ.

Une anthropologie portant sur ’homme et sur le chrétien comme
étres religieux nous semble étre aujourd’hui nécessaire a4 cause de
la dimension apologétique de toute ceuvre théologique. Le théologien
doit s’efforcer de comprendre l'existence chrétienne d’une maniére



344 MICHEL DESPLAND

qui soit accessible aux esprits contemporains. Non pour inféoder
la théologie a une anthropologie philosophique. Mais parce que la
théologie doit pouvoir rendre compte a la fois de la spécificité du
message chrétien et de la solidarité des chrétiens avec les autres
hommes. Aujourd’hui c’est la continuité qui est difficile & exprimer.
Or la condition minimum et nécessaire d’une telle expression est de
parler le méme langage que ceux par lesquels on veut étre compris.
Le reste de I'humanité va continuer de voir dans les chrétiens des
hommes religieux qui prient et mettent leur espérance en Dieu.
Notre auto-interprétation doit étre compréhensible a nos fréres qui
nous écoutent et nous regardent. Admettons donc que nous sommes
des hommes religieux. Développons une définition convenable de la
religion, large et ouverte d’abord, pour tenir compte de toute la
diversité de l'expérience religieuse, plus précise ensuite pour rendre
compte de l'authentique et du falsifié en religion.

En contraste, la stratégie qui assure nos contemporains que nous
chrétiens ne sommes pas religieux nous semble utiliser les mots d’une
maniére qui géne le dialogue. Dans Alice au Pays des Merveilles,
Humpty Dumpty annonce que lorsqu’il utilise un mot, ce mot veut
dire exactement ce que lui Humpty Dumpty veut qu’il signifie, ni
plus ni moins. Humpty Dumpty a le droit d’utiliser les mots ainsi,
mais plus son usage du langage sera dépendant des seules intentions
de sa conscience, plus il aura de peine a se faire comprendre. Cultiver
dans un cercle de théologiens I'idée que la religion est incrédulité
et que les chrétiens ne sont pas religieux c’est au mieux lancer des
paradoxes saisissants qu’il s’agit d’expliciter au plus vite, si on le
peut. Au pire, c’est s’engager dans un mécanisme d’auto-interprétation
ot les chrétiens commencent a se permettre d’utiliser un langage a
eux, quitte a étre les seuls a le comprendre. C’est s’exposer a devenir
une minorité épistémologique de plus. (Les sociologues désignent
ainsi ceux qui croient que les Pyramides sont une expression géo-
métrique de tous les secrets cosmiques, ou que les francs-magons,
les homosexuels ou les Juifs sont a 1'origine de tous les maux de la
société,) Toutes les minorités épistémologiques réussissent a trouver
un ou deux faits pour appuyer leur « connaissance ». Toutes négligent
d’observer les autres faits. Toutes chérissent leur auto-interprétation
et nient d’emblée la valeur des hétéro-interprétations. Les chrétiens
ne peuvent pas se permettre de devenir une minorité épistémologique
au sujet de «la religion ». Certes le chrétien ne doit pas avoir peur
de se trouver dans une minorité lorsque la fidélité a I’Evangile est
en question. Mais l'interprétation d’'une donnée comme la religion
ne compte pas parmi les problémes de cet ordre. Tous les théologiens
que nous avons cités jusqu’a maintenant accordent que la religion est



LE CHRETIEN EST-IL UN HOMME RELIGIEUX ? 345

une donnée humaine de I'histoire que I’on peut examiner ouvertement
et méthodiquement 1.

Dans une telle perspective il devient clair qu’il faut renoncer a
certains éléments de I’héritage recu de Barth, Kraemer et Bonhoeffer.
La religion est une réalité dynamique, en changement, qui connait
I'autocritique. Tillich parle de « protestation de la religion contre la
religion ». Ne cédons pas au parti pris qui voit dans tout dépassement
de la religion par la religion I’apparition de formes encore plus subtiles
de l'idolatrie. Laissons tomber 1'usage simpliste du couple religion-
révélation. Car une fois que la révélation est accueillie par les hommes,
elle devient un fait ou un document religieux. Il n’y a pas de langage
révélé qui vient « d’en haut » alors que le langage religieux est «en
bas». C’est 1a une méprise que Barth ne commet jamais en toutes
lettres mais qu’il encourage a chaque page. De Kraemer il faudra
retenir la méthode dialectique qui voit dans la religion a la fois des
tatonnements a la recherche de Dieu et une ignorance de Dieu. Mais
il faudra dénoncer les pages ou Kraemer abandonne cette méthode
pour des raccourcis frappants a la mode barthienne.

Il faut aussi savoir prendre ses distances par rapport 4 la position
de Bonhoeffer. Il faut dénoncer les systémes de pensée qui prétendent
avoir réponse a tout. Mais pourquoi appeler de tels systémes de la
religion ? Est-ce que la Bhagavad Gita, le Coran, la Bible ou les
Hymnes de Zoroastre sont des systémes qui sécurisent ’homme a
I'intérieur d’un univers épistémologiquement fermé ? Si Bonhoeffer
avait lu Marx, il aurait pu dénoncer les idéologies mystifiantes pour
attaquer ces schémes de pensée qui empéchent 'homme d’arriver a
la pleine connaissance du réel. Ou avec Calvin il aurait pu appeler
de tels systémes des idolatries. Il aurait aussi pu parler de systémes
totaux ou totalitaires d’explication de la réalité. Mais son épistémo-
logie était trop sommaire et pour la confusion de beaucoup il a appelé
« religion » tous les modes de pensée fermée. Les carences de la for-
mation théologique allemande des années 20 en sont largement
responsables. Son épistémologie n’allait pas au-deld d’une oscillation
entre I'idéalisme hégélien et le positivisme scientifique qu’il a connu
dans le milien familialz. Il est de plus fort ignorant de la variété
de I'expérience religieuse des hommes. I1 se montre la le digne éleve
de Harnack qui avait déprécié I'étude des religions et soutenait que

1 Comme tous les aspects de la culture, la religion peut étre examinée avec
méthode et ouvertement. Contre le positivisme il faut souligner que 'on ne se
saurait parler d’elle comme on parle du systéme solaire ou de 1I’évolution des
espéces. Et les théologiens ne sauraient parler d’elle comme ils parlent de Dieu.
Les régles du discours méthodique se modifient selon la nature de I'objet.

» Ses premiers ouvrages utilisent la sociologie, mais pour des fins théolo-
giques établies d’avance. Il n’utilise pas la méthode sociologique pour mieux
comprendre la réalité de I’homme, de son langage, de ses communautés.



346 MICHEL DESPLAND

la Bible était « un compendium de I'histoire des religions » et suffisait
amplement pour comprendre la religion I.

En conclusion, nous proposons que le chrétien est un homme
religieux en ce sens qu’il s’efforce de rester fidele a une préoccupation
ultime, qui, croit-il, le met en relation avec le cceur méme des choses.
Il prend au sérieux les possibilités de l'existence et espére en des
possibilités qui ne peuvent surgir qu’au seul contact d'une source
transcendante. La foi chrétienne est donc une forme de foi religieuse.
Elle se distingue des fois non religieuses qui n’attendent pas d’autres
possibilités que celles qui sont immanentes a 'homme. La foi chré-
tienne est néanmoins une reprise unique de la dimension religieuse
générale. C’est ici que le probléme devient particuliérement délicat.

D’une part nous pouvons adopter une position de type luthérien
et établir une dialectique du genre Loi-Evangile et ceuvres-foi entre
la religion et I'’Evangile. Dans ce cas, la religion est une réalité humaine,
ambigué, traversée de grandeur et de bassesse. N’allons donc pas
dire du bien de la religion en général et d’'une maniére globale. Ce
serait retomber dans 'erreur des apologétes du XVIIIe siecle. Mais
la religion n’acquiert pas pour autant le monopole de tout ce qui est
détestable. Dans ce cas, nous dirons que le chrétien est un homme
religieux, qui, a I’écoute de I’Evangile, est sauvé de la religion, comme
il est sauvé de la morale et de la loi des ceuvres. On ne doit pas tirer
la position luthérienne du c6té de I’antinomisme et de la dénonciation
de la morale. Ne la tirons pas non plus du cété de la croisade contre
la religion.

D’autre part nous pouvons adopter une position de type calvinien
et faire de la religion une base sur laquelle la révélation et la foi batis-
sent tout en la réformant. Il y a dans tout homme «semence de
religion » écrit Calvin. Il ajoute qu’on aura de la peine a trouver
« de cent I’'un qui la nourrisse en son cceur pour la bien faire germer» 2.
La religion est donc une faculté privilégiée de I'homme qui I'ouvre
a ce qui le dépasse, mais qui, en fait, se développe mal et se corrompt
partout, sauf 1a o1 Dieu par sa grice guide le développement de cette
faculté. Tout comme la position luthérienne la position calvinienne
reconnait ’ambiguité de la religion et la prévalence de formes cor-
rompues. Mais elle croit & la valeur du potentiel religieux. En face
de l'adage corruptio optimi pessima, la position calvinienne fera
porter I'accent sur l'optimi alors que dans l'autre position il y a
emphase sur le pessima. Avec Calvin nous croyons que la religion

1 Laremarque de Harnack s’inscrit dans le contexte d’un long débat. L’orien-
taliste Max Miiller avait annoncé que celui qui ne connait qu'une religion n’en
connait aucune. Il faisait écho & un aphorisme de Goethe voulant que celui qui
ne connait qu'une langue n’en connaisse aucune.

3 Imstitution, I, 1, 2-4.



LE CHRETIEN EST-IL UN HOMME RELIGIEUX ? 347

est un rappel essentiel de notre lien avec Dieu et un lieu privilégié
de la culture, un lieu ol les enjeux ultimes se nouent et se dénouent 1.
Nous dirons donc que le chrétien, comme tout homme, a une vocation
religieuse qui en lui s’accomplit par 1’écoute de I’Evangile et la foi
en Dieu comme Pére de notre Seigneur Jésus-Christ 2.

MicHEL DESPLAND.

1 La religion est le lieu o la personne acquiert des préoccupations ultimes.
C’est aussi le lieu ou elle critique, transforme, perd ou dépasse les préoccupations
ultimes qu’elle avait jusque-la. C’'est aussi le lieu des conversions. La position
calvinienne résistera aux définitions qui en accentuent la trivialité. (Voir par
exemple la phrase de Wilfred Monod qui assure que le sentiment de la crainte
ou le respect de l'invisible et du sacré « n’a aucune valeur morale et spirituelle,
pas plus que le gémissement du chien qui hurle a la lune. » Op. cif., p. 164.)

2 11 reste une question de détail. Allons-nous dire sans hésitation que le
christianisme est une religion ou une tradition religieuse ? Oui, pour autant que
nous éprouvions le besoin de parler du christianisme, ce qui, & parler strictement,
n’est pas désirable pour le théologien ou le prédicateur. L’ceuvre théologique se
place a lintérieur de la tradition, pour en reprendre le sens et l'orienter. Ce
faisant la théologie ne cherche pas & comprendre le christianisme, mais veut
avancer dans la connaissance de Dieu, de 'homme et du monde. Le chrétien
n’est pas avant tout un adepte ou un propagandiste de la religion chrétienne.
Le prédicateur n’organise pas son activité en fonction du christianisme comme
doctrine ou systéme a établir ou défendre. Ce serait 1a retomber dans des schemes
de pensée réifiante. Par contre, pour les besoins d’une science des religions, qui,
elle, fait de la tradition chrétienne l'objet d’une étude, il est clair qu’il faudra
comprendre la tradition chrétienne comme type de tradition religieuse.



	Le chrétien est-il un homme religieux?

