
Zeitschrift: Revue de Théologie et de Philosophie

Herausgeber: Revue de Théologie et de Philosophie

Band: 22 (1972)

Heft: 4

Artikel: Études critiques : l'ontologie de Merleau-Ponty

Autor: Rey, Dominique

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-380996

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 15.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-380996
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


L'ONTOLOGIE DE MERLEAU-PONTY

François Heidsieck nous présente, dans un livre paru récemment,
un raccourci pénétrant de la réflexion ontologique de Maurice Merleau-
Ponty, des deux thèses de doctorat, La structure du comportement et
Phénoménologie de la perception, à l'ouvrage posthume, Le visible
et l'invisible 2. Tout le livre tend à prouver que « Merleau-Ponty, dès

ses premiers ouvrages et dans son œuvre entière, conjugue phénoménologie

et ontologie » (p. 12). C'est pourquoi le successeur de Bergson
et de LaveUe au Collège de France est présenté comme un philosophe
modèle en tant que « trouvère de l'Etre ». Cette expression de F. Heidsieck

qualifie la constance avec laquelle Merleau-Ponty a recherché
l'Etre qui est à l'origine de notre « coexistence » au monde et aux
autres et ses essais répétés pour remonter à la source de nos perceptions,

en deçà de toute connaissance scientifique. L'ontologie de

Merleau-Ponty consiste à dire Y« Etre brut ou sauvage » perçu dans
une expérience originaire. En appelant Merleau-Ponty le « trouvère
de l'Etre », F. Heidsieck reconnaît en lui l'augure qui discerne sous
le visible un invisible et qui le proclame.

Le livre de F. Heidsieck va nous suggérer, parce que l'ontologie
de Merleau-Ponty nous y est présentée comme un effort sans cesse
renouvelé pour percer le mystère de l'Etre, que l'œuvre du maître
trop tôt disparu, en dépit des incertitudes d'une pensée ouverte,
est un mouvement de retour vers une vérité originaire. Merleau-
Ponty a pensé que la confrontation de l'homme au monde, aux
choses et aux autres êtres humains qui l'entourent, est le point de

départ des significations que vont avoir et ce monde, et ces choses,
et ces êtres humains. Le philosophe est, pour lui, celui qui reconnaît
l'Etre à ces différents plans de signification et qui l'exprime. F. Heid-

1 L'ontologie de Merleau-Ponty, par F. Heidsieck, Bibl. de phil. contemp.,
P.U.F., Paris, 1971, 140 pages (abréviation : F. H.).

2 La structure du comportement (S.C), Bibl. de phil. contemp., P.U.F.,
Paris, 6e éd. 1967. — Phénoménologie de la perception (P.P.), Bibl. des Idées,
N.R.F., Paris, 1945. — Le visible et l'invisible (V.l.), Bibl. des Idées, N.R.F.,
Paris, 1964.



256 DOMINIQUE REY

sieck nous propose d'accéder à l'ontologie de Merleau-Ponty sur la
base d'une analyse philosophique de la notion de forme, élaborée
déjà dans La structure du comportement. Ainsi nous comprendrons
plus aisément comment l'ontologie de Merleau-Ponty va nous révéler
successivement des formes diverses qui résulteront de notre coexistence

aux choses, aux autres et à l'Etre.

Trouver les choses

Le premier plan de signification qui retient l'attention de F. Heidsieck,

c'est celui des choses, parce que l'intention de la pensée
phénoménologique est d'aller « aux choses mêmes ». Mais qu'est-ce que la
chose dans la pensée de Merleau-Ponty C'est « une existence finie
dont l'enveloppe, dont la dimension originaire est le Monde » (F. H.,
p. 54). C'est ce qui prend forme à nos yeux par « venue à soi du
visible ». F. Heidsieck nous apprend qu'il n'y a de chose, pour Merleau-
Ponty, que dans la perception d'une forme qui se détache du Monde,
conçu lui-même comme l'horizon de toutes nos expériences perceptives.

Cette forme perçue est reçue par une pensée située spatio-
temporeUement, par un esprit incarné ou une « chair ». Parce que le
sujet qui perçoit la chose est un esprit incarné, Merleau-Ponty en
arrive à la conclusion qu'il n'y a qu'une des multiples facettes de la
chose qui s'offre à sa perspective et que si Ton voulait percevoir
cette chose dans sa totalité il faudrait admettre l'existence d'autres
regards qui perçoivent les facettes à lui cachées. L'expérience
perceptive nous découvre donc, en même temps que sa pauvreté relative,
la richesse potentielle des choses et du monde et l'existence de
multiples regards. Mais, pour Merleau-Ponty, « le perspectivisme, loin
d'introduire dans la perception un coefficient de subjectivité, lui
donne au contraire l'assurance de communiquer avec un monde
plus riche que ce que nous connaissons de lui, c'est-à-dire avec un
monde réel » (S. C, p. 252, in F. H., p. 56).

Nous avons donc perçu une chose qui nous dépasse, qui est en
un certain sens une énigme, qui est opaque. Mais, en même temps,
notre regard va trouer cette opacité. F. Heidsieck nous fait remarquer

que, déjà dans la saisie de la chose, le propos de Merleau-Ponty
n'est pas psychologique mais proprement ontologique. Plus la chose

nous est proche, plus nous expérimentons un « mystère » de la
communion qui fait qu'U y a comme un « sentir commun avec les choses,
Einfühlung » (F. H., p. 63, 64). La chose nous affecte, trouve en nous
une certaine résonance et devient une « modulation particuhère du
monde » (F. H., p. 65). A cet égard l'action du peintre est exemplaire
pour un phüosophe de l'incarnation, car il « opère sans parole la
même recentration ontologique » (F. H., p. 66) en portant à la seconde
puissance l'expérience naturelle de voir. Le peintre fait exister par



L'ONTOLOGIE DE MERLEAU-PONTY 257

son tableau, comme le philosophe par son langage, ce qu'il regarde,
en utihsant l'active complicité du voyant et du visible, qui est
inhérente à toute perception. F. Heidsieck en conclut que, pour
Merleau-Ponty, « les choses ne sont pas seulement structure du monde,
mais de notre vie, de nous-mêmes mêlés au monde, pris dans le
monde » (F. H., p. 67, 68).

En terminant cette évocation de la chose, F. Heidsieck fait une
remarque critique : Merleau-Ponty ne semble pas prêter attention à
la singularité des choses, étant donné que toute chose nous apporte,
attachée à sa corporéité, la totalité de ce qui constitue le monde.
De ce point de vue, le caillou a même prégnance d'être que la rose
ou qu'un visage humain. C'est pourquoi F. Heidsieck regrette que
Merleau-Ponty ait négligé un des transcendentaux : le Beau. La
nature n'est pas une mélodie chantée à l'unisson mais une harmonie
de voix singulières, qui fait surgir « la question de l'existence d'un
principe de cette harmonie » (F. H., p. 71).

Trouver les autres

La perception de la chose nous a fait découvrir des regards
analogues au nôtre : la coexistence des consciences est nouée par le Uen

d'un sensible commun. Ce lien prend encore plus de force lorsque
deux regards vont s'entrecroiser. F. Heidsieck a soin de souhgner,
dans son étude, que la coexistence avec autrui n'est pas d'abord, dans
l'œuvre de Merleau-Ponty, « présence insinuante de la pensée d'autrui »

(F. H., p. 74), mais que, bien davantage, l'intersubjectivité concrète
est avant tout intercorporéité. Autrui nous apparaît comme une
chose, mais comme une chose qui a aussi un visage et un regard qu
nous transperce. Cette intercorporéité qui nous lie aux autres
commence à notre naissance par la relation, à la fois de dépendance et
d'ouverture, qui nous attache à notre mère.

La réciprocité interpersonneUe est un palier supérieur à celui de
la communion à la chose : autrui ne nous est accessible que dans la
mesure où nous nous exposons pareUlement à son regard. Et cependant,

malgré cette réciprocité, nous ne pourrons jamais nous identifier

à la personne qui nous fait face. F. Heidsieck nous fait observer

que, chez Merleau-Ponty, « les autres ne sont pas tant des individus,
ou des personnes, que des rôles » (F. H., p. 82). Il subsiste donc
toujours entre les autres et nous-mêmes une certaine distance, un
certain anonymat : nous ne pouvons connaître les autres dans leur
être parce que leur rôle n'est pas le nôtre.

Cependant, bien qu'il ait pris soin de ne point réduire la chose

et surtout autrui à une chose-objet, Merleau-Ponty n'a pas su, ou
pas voulu, exprimer, selon F. Heidsieck toujours, la subsistance

propre de chaque réahté ; il a surtout marqué une réticence trop

17



258 DOMINIQUE REY

vive à l'égard de toute philosophie de la personne. C'est pourquoi,
dans la compréhension de l'amour humain et au sujet de l'expérience
religieuse de la transcendance, il est resté volontairement en deçà de
la pensée judéo-chrétienne. Ayant de la peine à aller au-delà de

l'intercorporéité, il a décrit l'amour humain davantage comme un
échange de bons services que comme l'instauration d'une fragile
mais réelle unité. Cette même philosophie de l'incarnation l'a empêché
de reconnaître un Dieu qui aurait existé de toute éternité avant de

partager la condition corporelle de l'homme. Malgré tout, cela ne doit
pas nous faire oublier que la reconnaissance par Merleau-Ponty de
consciences incarnées semblables à nous-mêmes a préservé cette
philosophie du vertige du solipsisme. Merleau-Ponty a insisté sur
la rencontre des êtres humains entre eux et cela, au sein d'une situation

historique, sociale et politique. Il suffit de mentionner en passant
la part très grande que l'histoire, la sociologie et la politique se sont
taillée dans la réflexion philosophique de celui qui fut co-fondateur
et co-directeur, avec Sartre, des Temps modernes.

Trouver l'Etre
La perception de la chose et l'interpellation d'autrui nous obligent

à admettre qu'il y a de l'Etre. Définir la perception comme « présence
réeUe », comme venue à nous et en nous du sensible, présuppose la
croyance en une « fulguration d'Etre » qui ne peut être l'objet que
d'une connaissance pré-réflexive. Il y a comme un pressentiment que
rien ne viendrait à nous s'il n'y avait, entre la chose et nous-mêmes,
entre les autres et nous-mêmes, un certain Etre qui fonde la relation
perceptive. Déjà dans La structure du comportement, l'œuvre qui a
permis à Merleau-Ponty de dégager la notion philosophique de forme,
on voit poindre un thème qui deviendra l'objet de fécondes réflexions
ultérieures : il y a à l'origine une opération capitale « qui instaUe

un sens dans un fragment de matière, l'y fait habiter, apparaître,
être » (S. C, p. 285, in F. H., p. 106). Ce thème est plus travaillé dans
la Phénoménologie de la perception qui voit en l'homme un interprète
de l'Etre, quand s'impose à lui « un sens autochtone du monde qui
se constitue dans le commerce avec lui de notre existence incarnée »

(P. P., p. 503, in F. H., p. in). C'est donc sans heurts, pense F. Heidsieck,

que Merleau-Ponty en viendra à s'interroger, dans les dernières
œuvres inachevées, sur « l'énigme de l'invisible » et « le mystère de

l'Etre ». Il y a comme un « cri de l'Etre » qui traverse le visible de

plus profond que lui et dont Merleau-Ponty retrouve l'écho dans la
production du peintre.

Dans la majeure partie de l'étude qu'il a consacrée à l'ontologie de

Merleau-Ponty, F. Heidsieck a voulu nous rendre attentifs au fait
que, dans ses premières œuvres, le disciple français de Husserl a



L ONTOLOGIE DE MERLEAU-PONTY 25g

entr'aperçu, « à la jointure du Monde, du Corps ou du Temps »

(F. H., p. 116), un Etre qui sera l'objet d'une réflexion assidue dans
les dernières œuvres. A notre regret, le commentateur que nous
avons suivi jusque-là, par modestie et par peur de déformer la réflexion
inachevée du maître, prend le parti, en guise de conclusion, de se

limiter, pour ce qui concerne l'ontologie explicite de Merleau-Ponty,
à une lecture commentée de quelques pages du livre Le visible et

l'invisible. Cette œuvre posthume prend pour thème, obliquement
mais délibérément visé, la relation de l'homme à l'Etre. En quelques
pages, trop courtes à notre gré, nous lisons avec F. Heidsieck que la
philosophie devient exphcitation de « l'Etre brut ou sauvage » saisi
en deçà des affirmations « essentielles » de la science, sans intuition
idéale (Wesenschau). La parole, ou plus précisément le logos parlant
et parlé, prend alors le relais de la vision : la parole comme ouverture
à l'Etre. L'indivision du voyant et du visible se métamorphose dans
la conjugaison du connaissant et du connu ; l'Etre apparaît au milieu
même de notre vie de sujet connaissant comme il apparaissait au
milieu de notre vie de voyant. Rien d'étonnant à cela si l'on admet
une sorte de réversibilité de la parole et de la chair « qui se manifeste

par une existence presque charnelle de l'idée comme par une
sublimation de la chair » (V. L, p. 203, in F. H., p. 139). Mais cet Etre,
ce centre de référence, cet englobant, qui apparaît dans la perception
comme dans l'expression, finalement qui est-il, se demande F. Heidsieck

Est-ce la Nature l'Homme Dieu La philosophie de

Merleau-Ponty, comme sa vie, se termine brusquement par une
interrogation.

Une ontologie « projetée comme ontologie de l'Etre brut, ¦— et du logos »

(V. L, p. 219)
Nous aimerions prolonger la réflexion de F. Heidsieck en insistant

plus qu'il ne l'a fait sur l'importance capitale, à notre sens, des
dernières œuvres de Merleau-Ponty. Dans un exposé de l'ontologie de

Merleau-Ponty on ne peut mésestimer ce fait que la seconde partie
de sa vie et de son œuvre a été consacrée à dire explicitement l'Etre
brut perçu dans les premiers écrits. Si l'étape de la perception s'est
avérée indispensable pour opérer une « catharsis » qui allait permettre
à Merleau-Ponty de saisir, en deçà de toute explication scientifique,
cette fulguration de l'Etre brut ou sauvage, condition de notre
coexistence au monde et aux autres, le philosophe a voulu encore
poursuivre cette réflexion ontologique jusqu'à son terme : le logos.
Il y a, dans l'œuvre de Merleau-Ponty, un premier logos, propre
à sa philosophie de la perception, qui est repris, à un niveau supérieur,



2Ó0 DOMINIQUE REY

dans sa philosophie de la vérité. Le logos, dans sa première acception,
est conçu comme un logos naturel, c'est-à-dire comme le sens du
monde, des choses, d'autrui, qui nous est donné dans la perception.
Ce logos, lorsqu'il devient expression, signification, entre dans la
sphère cultureUe ; c'est la seconde acception du terme. A l'exemple
du peintre, qu'U essaie de surprendre au moment où sa vision se fait
geste, Merleau-Ponty cherche à cerner l'occasion où le sens perçu
devient, par la bouche du philosophe, signification, c'est-à-dire vérité
qui consiste dans une affirmation de l'Etre.

Ce n'est donc pas un hasard si Merleau-Ponty a pensé, un certain
temps, intituler le dernier travail entrepris, Origine de la vérité. Il
s'agissait pour lui de savoir comment un esprit incarné, en dépit de

ses hmites, peut s'élever à cette propriété transcendendale de l'Etre
qu'est le Vrai. Nous décelons cette préoccupation dans un dossier

que Merleau-Ponty avait remis à Martial Guéroult pour sa
candidature au Collège de France '. Dans ce texte, Merleau-Ponty prenait
soin d'orienter son lecteur sur le travail qu'il ébauchait : alors que,
dans ses premiers travaux, ü cherchait à restituer le monde de la
perception, dans les œuvres en chantier il voulait montrer comment
la communication avec autrui et la pensée reprennent et dépassent
la perception qui l'a initié à la vérité. Cet inédit, publié grâce aux
bons soins de Martial Guéroult, indique sans ambages que Merleau-
Ponty a voulu construire une ontologie du Vrai et que, pour y réussir,
il a pensé devoir dépasser la description phénoménologique en s'atta-
quant aux problèmes du langage parlé, de l'art et de toute espèce
de communication avec autrui.

La parole
Nous allons essayer de démontrer comment une théorie de la

vérité suppose une sorte de « Aufhebung », parce qu'elle conserve,
tout en la dépassant, l'expérience perceptive. La description de notre
être au monde, de notre coexistence, est reprise à un niveau supérieur

quand intervient le symbole. La problématique du corps,
centrale dans les premières œuvres de Merleau-Ponty, est remplacée
peu à peu par celle de la parole. Merleau-Ponty prend soin de noter,
en effet, dans La prose du monde 2 que « la parole est le véhicule de
notre mouvement vers la vérité, comme le corps est le véhicule de
l'être au monde » (p. 181). Il y a en nous, du fait de notre existence
corporeUe, un aspect sensoriel qui nous permet une sorte de coexistence

avec le monde en nous modelant sur lui et, de par notre esprit
qui s'est fait chair, une reprise de notre existence corporelle dans un

1 Cf. Un inédit de Maurice Merleau-Ponty (Inédit), in Revue de Métaphysique

et de Morale, t. 67, 1962, p. 401 à 409.
2 La prose du monde (P.M.), N.R.F., Paris, 1969.



L'ONTOLOGIE DE MERLEAU-PONTY 2ÖI

effort de symbohsation. Cet esprit incarné, ou ce « corps actif »,

« se retourne sur le monde pour le signifier » parce qu'il « est capable
de gestes, d'expression et enfin de langage » (Inédit, p. 405). Xavier
Tilliette a noté très justement que, dans les dernières œuvres de

Merleau-Ponty, « le corps n'est plus le véhicule suffisant de l'être-
au-monde. L'« excès du signifié sur le signifiant » (P. P., p. 447)
est moins rapporté à l'inexhaustivité du perçu que reversé sur la
richesse créatrice du langage » '. Dès lors les mots ne sont plus
conventionnels ; ils portent en eux-mêmes leur signification comme les corps
sont l'incarnation d'un comportement. Les résumés de cours au
Collège de France insistent sur le fait que l'être est véhiculé par le
langage : « Une signification sort d'un « espace de conscience » quand
elle est dite. C'est à titre de Sinn von Reden qu'eUe est là « pour tout
le monde », pour tout interlocuteur réel ou possible. Or le langage
est « entrelacé » (verflochten) avec notre horizon de monde et d'humanité.

Il est porté par notre relation au monde et aux autres, et aussi
il la porte et la fait, c'est par lui que notre horizon est ouvert et sans
fin (endlos), c'est parce que nous savons que « toute chose a son nom »

qu'eUe a pour nous être et mode d'être. » 2 II y a donc un sens immanent

dans notre être au monde, qui doit être signifié par le langage.
Nommer les choses c'est dire la vérité parce que ces choses nous
apparaissent alors comme une certaine modauté de l'Etre.

L'art et la peinture en particulier
Nous avons décrit le rôle de la parole comme un effort de

symbohsation qui allait nous permettre, avec la communauté des hommes,
de dire l'Etre et ses différents modes. Or cette gestuelle, ce langage,
cette dotation de signification par le symbole, que Merleau-Ponty
essaie de capter dans sa genèse, n'apparaît-il pas d'une manière
exemplaire dans Tart C'est le peintre, pense Merleau-Ponty, qui
nous montre du doigt l'Etre qui est à la source de l'universelle
visibilité. L'interrogation du « uonrrriç », celle du peintre en particuher,
consiste précisément à viser « cette genèse secrète et fiévreuse des
choses dans notre corps »3. Pour avoir le pouvoir de dire les choses,
il faut, préalablement, qu'eUes naissent au-dedans de nous. On
comprend que Merleau-Ponty aiUe jusqu'à affirmer que « toute
théorie de la peinture est une métaphysique », car la peinture représente

pour lui « une opération centrale qui contribue à définir notre
accès à l'être » (O. E., p. 42). Si nous savons surprendre le peintre
au moment où sa vision se fait geste, il nous découvrira le passage

1 Philosophes contemporains, Desclée de Brouwer, Paris, 1962, p. 67.
2 Résumés de cours, Collège de France, 1952-1960, N.R.F., Paris, 1968,

p. 164.
3 L'œil et l'esprit (O.E.), N.R.F., Paris, 1964, p. 30.



2Ó2 DOMINIQUE REY

qui conduit de la vision à l'expression ; il nous dévoilera l'invisible
dans et à travers le visible. « C'est le bonheur de l'art, écrit encore
Merleau-Ponty dans un article de Sews et non-sens, de montrer
comment quelque chose se met à signifier, non par allusion à des idées
déjà formées et acquises, mais par l'arrangement temporel ou spatial
des éléments. » '

L'aperception de Tartiste-peintre est un exemple pour le phüo-
sophe parce qu'elle forge un « quale visuel » qui est la concrétion d'une
vision qui prend valeur d'universalité. Bien que situé dans un espace
et un temps limités l'artiste parvient à dépasser ses limites et sa

subjectivité singulière pour nous donner à voir quelque chose d'essentiel

et, partant, d'universel. L'artiste-peintre inscrit dans la texture
de sa toile une profondeur qui nous échappe dans la simple vision
et qui atteint le fondement de toute visibilité : l'Etre. Le « langage
du silence », qui est celui du peintre, a cet étrange pouvoir de nous
faire accéder, par la médiation du visible pictural, à l'Etre originaire.
Car « le propre du visible, selon Merleau-Ponty, est d'avoir une
doublure d'invisible au sens strict, qu'il rend présent comme une
certaine absence » (O. E., p. 85). Le peintre réveille en nous l'écho
d'un cri, celui de l'Etre dont la chose que nous voyons n'est qu'une
« dehiscence », qu'un germe qui est sorti de l'Etre et qui nous ramène
à lui. L'œil du peintre, peut-on conclure avec Merleau-Ponty qui
emprunte un mot de Rilke, c'est la « fenêtre de l'âme » (O. E., p. 82).

L'art de communiquer aux autres l'Etre qui naît au-dedans de nous

La philosophie de Merleau-Ponty ne s'achève pas dans l'universahté

abstraite d'un concept pur ; elle vise un universel concret,
suggéré d'abord par les voix du silence, qui sont celles du peintre,
universel concret qu'il appartient au philosophe de dire en tant que
« trouvère de l'Etre ». C'est pourquoi Merleau-Ponty peut légitimement
affirmer que « la philosophie, précisément comme « Etre parlant en
nous », expression de l'expérience muette par soi, est création »

(V. L, p. 250). Mais cette création n'est pas une pure construction
de l'esprit ; elle est adéquation, contact avec l'Etre qui naît au-dedans
de nous. Comme l'art, elle remonte à l'origine. Cet universel concret
que le philosophe a charge de nous dire ne se donne, en tant qu'universel,

que dans la mesure où s'avère réahsable la communication
avec autrui. Or c'est justement ce que peut nous offrir une
philosophie de l'incarnation. Car tout geste, tout langage, qui veut
traduire cette explosion de l'Etre dans chacune de nos personnalités,
n'est rien d'autre qu'un appel d'une pensée située à d'autres pensées

1 Sens et non-sens, Nagel, Paris, 5e éd., 1966, p. 103.



L'ONTOLOGIE DE MERLEAU-PONTY 263

situées. C'est pourquoi « nous ne comprenons tout à fait cet
enjambement des choses vers leur sens, cette discontinuité du savoir, qui
est à son plus haut point dans la parole, que si nous le comprenons
comme empiétement de moi sur autrui et d'autrui sur moi... » (P. M.,
p. 185). Le langage n'est que l'expression d'un dialogue généralisé,
d'un « ordre plus général de relations symboliques et d'institutions
qui assurent, non plus seulement l'échange des pensées, mais celui
des valeurs de toute espèce, la coexistence des hommes dans une
culture et, au-delà de ses limites, dans une seule histoire » (Inédit,
p. 407). Ce rapport de sens entre les hommes de cultures différentes,
d'époques différentes, c'est la « pensée permanente et concordante
de cette plurahté d'êtres qui se reconnaissent comme des semblables

» (Inédit, p. 408). Le moindre usage du langage imphque donc
une idée de vérité garantie par 1'« homme transcendental » qui se

fait. Merleau-Ponty parle d'« homme transcendental », parce qu'il y
a une « lumière naturelle », commune à tous, qui transparaît à travers
le mouvement de l'histoire, un « logos » qui nous assigne pour tâche
d'amener à la parole le monde perçu, muet jusque là. La vérité
recherchée est la somme des réflexions de tous les hommes, qui se

capitahse sans épuiser jamais la recherche ; c'est la foi perceptive
s'interrogeant elle-même qui n'est autre que la philosophie. Cependant
on ne peut s'empêcher de demander à Merleau-Ponty, ce qu'a fait
F. Heidsieck, quel est ce logos opérant au-dedans de nous, cet Etre
de tout être, ce Sens du sens.

L'interrogation ultime de l'ontologie de Merleau-Ponty

Nous sommes donc arrivés, en empruntant un chemin qui converge
avec celui de F. Heidsieck, à la même interrogation finale que lui.
Mais, préalablement, il nous avait semblé nécessaire, sous l'impulsion
d'un travail que nous avons en chantier et qui a trait aux dernières
œuvres de Merleau-Ponty, de tenir plus largement compte d'une
recentration dans le dernier stade de l'élaboration de sa philosophie.
On assiste en effet, en parcourant chronologiquement l'œuvre de

Merleau-Ponty, à un déplacement d'intérêt. Il y a passage d'une
réflexion ontologique qui n'est qu'implicite dans sa philosophie de
la perception à une ontologie du Vrai qui sera le leitmotiv des
derniers manuscrits, notes et cours. L'analyse perceptive cède la place
à une méditation sur l'expérience du peintre, sur le mystère de la
parole et de la communication avec autrui. En empruntant le chemin
de l'art et du discours philosophique nous nous sommes cependant
retrouvés devant la difficulté qui avait arrêté F. Heidsieck : cet
Etre, pressenti par le peintre et exprimé par le philosophe, cet Etre
qui se dévoile au « milieu de notre vie, et de notre vie de connais-



264 DOMINIQUE REY

sance », est-on certain que Merleau-Ponty nous en a bien révélé
la nature

Cette philosophie de l'incarnation et du logos, brutalement
interrompue par la mort du philosophe, ne se termine-t-elle pas par une
suprême ambiguïté, ceUe qui concerne l'Origine de la Vérité Ambiguïté

d'un Etre qui n'aurait aucune consistance sans quelqu'un pour
le dire ; ambiguïté du messager de l'Etre qui n'acquiert lui-même
un statut ontologique que dans l'affirmation de cet Etre. F. Heidsieck,
en nous rappelant à l'individualité des voix singulières qui composent
l'harmonie du monde et à l'accomplissement de chaque personne
humaine dans Tamour qui transcende la simple relation d'échange
et qui nous permet ainsi d'expérimenter un certain absolu, ouvre
une voie à cette interrogation jamais comblée, que Merleau-Ponty
a poursuivie jusqu'à sa mort et que plusieurs commentateurs ont
qualifiée de « phUosophie de l'ambiguïté ».

Dominique Rey.


	Études critiques : l'ontologie de Merleau-Ponty

