
Zeitschrift: Revue de Théologie et de Philosophie

Herausgeber: Revue de Théologie et de Philosophie

Band: 22 (1972)

Heft: 4

Artikel: Études critiques : l'analogie entre Dieu et le monde

Autor: Brunner, Fernand

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-380995

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 13.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-380995
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


L'ANALOGIE ENTRE DIEU ET LE MONDE

La question de l'analogie est une des plus difficiles et des plus
centrales qui soient. Non seulement elle donne heu à des analyses
formelles délicates, mais encore elle concerne les options philosophiques
fondamentales. C'est le cas tout particuhèrement de l'analogie entre
Dieu et le monde.

L'ouvrage que M. H. Chavannes a consacré à ce sujet présente
une classification des types d'analogie chez saint Thomas2 et une
comparaison critique des doctrines de l'analogie entre Dieu et le
monde selon l'Aquinate et selon Karl Barth. Quiconque étudie la
pensée de Thomas d'Aquin ou celle du théologien bâlois, ou se penche
sur les rapports de la théologie avec la philosophie ou sur les discussions

entre protestants et cathohques, est stimulé efficacement par
la lecture de ce hvre. Même s'il ne peut accepter toujours les thèses
de l'auteur, il lui sait gré de les avoir formulées avec netteté et non
sans habileté polémique. Par exemple, il observe avec curiosité, en
lisant M. Chavannes, comment Karl Barth reproche au thomisme des

erreurs que celui-ci condamne lui-même, et comment le célèbre
théologien marche sur la voie de ceux auxquels il reproche de s'égarer.
L'auteur présente ce chassé-croisé avec force : il ne dit pas, il affirme ;

il ne porte pas ses coups, il les assène.
M. Chavannes, qui défend la doctrine de saint Thomas plutôt

que ceUe de Karl Barth, rappelle qu'en thomisme la grâce n'abolit
pas la nature et qu'un rapport harmonieux peut y exister entre les

dispositions de raison et de foi. Dans cette perspective, « la connaissance

natureUe de Dieu ne signifie nullement une mainmise de

1 Cf. Henry Chavannes : L'analogie entre Dieu et le monde selon saint
Thomas d'Aquin et selon Karl Barth, Paris, Le Cerf, 1969, 330 pages.

1 Ces types, que nous n'analyserons pas ici, sont les suivants : 1) l'analogie
d'attribution extrinsèque ; 2) l'analogie de l'image désignée à partir du modèle ;

3) l'analogie de la cause désignée à partir de l'effet ; 4) l'analogie de
proportionnalité.



L ANALOGIE ENTRE DIEU ET LE MONDE 247

l'homme sur Dieu »1 : Karl Barth projette sur le thomisme une
conception postérieure de la raison et parle d'une philosophie qui,
dans son intention et son contenu, n'est pas celle que pratique saint
Thomas 2. Marqué par l'idéalisme aUemand, Karl Barth pense que
l'être est construit par le sujet ; mais un tel être ne peut servir de
base à une réflexion sur Dieu : il faudrait pour cela que l'être vînt
de Dieu et non pas de nous. Si le théologien de Bâle n'avait pas eu
cette conception constructiviste de l'être, il aurait admis que Dieu
n'est pas connu seulement par la révélation, mais encore par la création

3. Ces observations de M. Chavannes sur la nature de l'être créé
chez saint Thomas sont exactes du point de vue de l'histoire, et
certains feraient bien de s'en aviser avant de prononcer sur les

rapports de la raison et de la foi au moyen âge des jugements qui
n'expriment que leurs propres chimères.

L'ouvrage que nous signalons soutient donc des thèses vigoureuses,
mais il faut dire cependant que malgré la netteté et la clarté que son
auteur y a fait régner en général, il arrive que le style n'ait pas reçu
le dernier polissage : on relève quelques maladresses *, des répétitions 5.

Les notes 6 et la bibhographie 7 présentent des imperfections, mais
tout cela est d'importance mineure.

On peut relever aussi un certain défaut de composition dans le

chapitre consacré à l'analogie chez saint Thomas. Après l'exposé du
troisième type de l'analogie thomiste, l'auteur écrit : « Pour en
terminer avec ce type, disons un mot des solutions de Sylvestre de
Ferrare et de Suarez » (p. 129). On se demande pourquoi, puisque
ces opinions ont déjà été exposées tout au long en une section
spéciale, aux pages 90 et suivantes. Ou encore, l'auteur explique deux
fois le même passage du De veritate, d'abord en présentant les textes
relatifs à l'analogie (p. 49) et ensuite en énumérant les types d'analogie

(p. 133). On pourrait faire une remarque semblable à propos de

1 P. 249-250.
2 Cf. p. 220.
3 Cf. p. 242-243.
4 Par exemple : « L'objection à laquelle répond ce passage paraît raisonner

comme saint Thomas lui-même le fait ailleurs » (p. 125).
5 La formule « Un texte va nous permettre de... » est répétée à quinze

lignes de distance aux pages 217 et 218.
6 A la page 207, on lit : « Cf. L. B. Geiger, art. cit., p. 423. » Cette note

est inutilisable, puisque l'article en question a été cité non pas dans la note
précédente, mais à la page 116.

7 Les œuvres d'Aristote et celles de saint Thomas y sont énumérées sans
ordre apparent. La rubrique « Autres textes » n'a pas d'intérêt bibliographique.

Dans la liste des auteurs contemporains manque plusieurs fois
l'indication des éditions nouvelles, parfois augmentées, telle l'édition anglaise de la
Philosophie au moyen âge, de Gilson. Du même auteur, le Jean Duns Scot,
cité p. 218, ne se retrouve pas dans la bibliographie.



248 FERNAND BRUNNER

l'analogie unius ad alterum : la difficulté signalée à la page 72 a été
résolue à la page 45, comme eUe le sera encore aux pages 128-129.

Pour faire l'inventaire des textes thomistes relatifs à l'analogie,
M. Chavannes a choisi l'ordre systématique des œuvres : les commentaires

théologiques, les questions disputées, les deux sommes. Ce

choix peut étonner, puisqu'il ne permet pas d'aboutir à un ordre
systématique des doctrines. Pourquoi ne pas avoir retenu l'ordre
chronologique On aurait évité ainsi de faire état du De divinis
nominibus avant le Commentaire sur les Sentences qui lui est antérieur.

Quant au fond de l'exposé de la doctrine de saint Thomas relative
à l'analogie, nous croyons, redisons-le, que M. Chavannes rend aux
lecteurs de grands services, mais il nous semble trop inféodé au livre
de Hampus Lyttkens : The Analogy between God and the World, An
Investigation of its Background and Interpretation of its Use by Thomas
of Aquino, Uppsala, Wiesbaden, 1953. M. Chavannes ne cache pas
qu'il s'inspire du savant suédois 1, mais ce n'est qu'à la page 300
qu'il tente de justifier le choix qu'il a fait de ce guide, et à la page 106

qu'il déclare que c'est à lui qu'il doit sa distinction des quatre types
de l'analogie thomiste. Il observe encore, à la page 207, que l'ouvrage
de Lyttkens a été l'instrument qui lui a permis d'accéder au texte
de saint Thomas, et qu'il a lu et cité le texte lui-même. Cependant,
l'impression s'impose que la lecture du texte de saint Thomas n'a
rien ajouté à l'interprétation qu'en donne Lyttkens et que le corps
des pages de M. Chavannes résume la pensée du critique suédois,
tandis que les références obhgatoires au texte de saint Thomas
figurent en note.

Le défaut de composition que nous signalions tout à l'heure à

propos des opinions de Sylvestre de Ferrare et de Suarez s'explique
quand on consulte le passage de Lyttkens utilisé à cet endroit :

après la présentation du troisième type d'analogie thomiste, Lyttkens
ajoute en effet : « Besides this Thomistic interpretation of analogia
unius ad alterum, special attention must also be paid to that propounded
by Ferrarensis » (p. 307). De même, à propos de Suarez, M. Chavannes
écrit à la page 102 : « La création est appelée de l'être non parce
qu'elle imite proportionnellement l'être de Dieu, mais parce qu'elle
est en elle-même de l'être, n'étant pas un pur néant », et il renvoie
aux Disputationes, XXVIII, 10-11. On trouve en effet dans ce texte
une phrase semblable : Nomen etiam entis non ideo est impositum
creaturae, quia..., sed simpliciter quia... Mais il ne fait aucun doute

1 « Il importe aujourd'hui de se laisser instruire par les historiens
modernes dont les recherches nous restituent, autant que faire se peut, la
pensée authentique du saint docteur. » En note : « Cf. Hampus Lyttkens :

The Analogy, etc.



L ANALOGIE ENTRE DIEU ET LE MONDE 249

que M. Chavannes traduit ici Lyttkens et non Suarez, comme le
montre la comparaison des trois textes : M. Chavannes, avec
Lyttkens, laisse tomber le simpliciter de Suarez, et chez les deux
auteurs contemporains la phrase en question est précédée d'une
autre qui ne figure ni sous cette forme ni à cette place chez l'Espagnol :

« Mais il ne peut rien y avoir de semblable entre Dieu et le monde »

(p. 102) ; Anything of that kind is excluded between God and creation
(P- 237) '•

On peut se demander aussi pourquoi M. Chavannes traite de

Cajétan, de Sylvestre de Ferrare et de Suarez, et non pas de Duns
Scot, des nominahstes ou de Jean de saint Thomas. C'est sans doute

parce que Lyttkens a retenu principalement Cajétan, Sylvestre de
Ferrare et Suarez. M. Chavannes ne fait pas allusion non plus à
l'analogie chez les protestants ; Lyttkens sait au moins qu'on la
rencontre chez eux, puisque sa préface commence par ces mots :

« Mon intérêt pour l'analogie fut éveillé d'abord par la rencontre que
j'en fis dans la métaphysique protestante du XVIIIe siècle. » On

remarque aussi que le P. Fabro, le P. Montagnes et d'autres qui ont
soutenu de nos jours des thèses originales sur l'analogie thomiste
ne sont pas plus mentionnés chez M. Chavannes que chez Lyttkens,
alors que les auteurs contemporains qui se sont inspirés de Cajétan
sont cités chez l'un et chez l'autre 2.

M. Chavannes suit donc Lyttkens de près, mais on ne peut dire
qu'il y réussisse toujours parfaitement. Par exemple, à la page 133,
en se référant à son auteur, page 324, il écrit que l'analogie de

proportionnalité a été employée avant saint Thomas « pour nommer
des éléments concrètement différents, tels que la matière et la forme ».

Corrigée dans les errata de la manière suivante : « pour nommer des
éléments constitutifs du concret, tels que la matière et la forme »,

la phrase demeure une traduction trop rapide de celle de Lyttkens,
dans laqueUe il s'agit de plusieurs éléments des choses, concrètement
différents, qui peuvent être appelés analogiquement forme ou, dans
d'autres cas, matière, en vertu de leurs fonctions semblables 3.

1 On trouvera facilement d'autres exemples de cette inféodation à Lyttkens.

La phrase de la page 100, qui concerne Suarez : « On a tendance à trouver
aujourd'hui que son explication de saint Thomas repose sur une compréhension

erronée des textes » se retrouve chez Lyttkens à la page 234 : In present
day Thomism, however, Suarez is rather regarded as misrepresenting Thomistic
thoughts. A la page 49, l'auteur cite Lyttkens, p. 29 et suiv., à propos de la
proportionnalité aristotélicienne, tandis que la page concerne principalement
la proportionnalité néoplatonicienne et s'inspire de Lyttkens, p. 324-325. Etc.

2 Cf. Chavannes, p. 81 ; Lyttkens, p. 218 et suiv.
3 Lyttkens renvoie lui-même à son enquête historique préliminaire et il

suffit de s'y reporter, p. 42 et suiv., pour comprendre clairement ce qu'il veut
dire.



250 FERNAND BRUNNER

Ailleurs, à propos d'un passage du De nominum analogia de Cajétan,
dont nous savons nous-mêmes fort bien qu'il est difficile ', M.
Chavannes rend les armes, alors qu'il aurait pu utiliser l'exphcation que
donne Lyttkens ».

Mais nous nous excusons de nous attarder sur cette fidélité à

Lyttkens, qui ne concerne après tout qu'une partie de l'ouvrage de
M. Chavannes. L'entreprise de l'auteur était une gageure, puisqu'elle
impliquait la maîtrise de la pensée antique et médiévale d'une part,
et celle de la pensée moderne et contemporaine de l'autre. L'auteur
n'a pas faibli devant la double tâche qu'il s'est donnée et il a abordé
l'étude de la pensée de Karl Barth avec un courage et une lucidité
méritoires.

Son objet était de saisir l'esprit et les traits fondamentaux de la
pensée du théologien bâlois, sans mener d'enquête historique sur
ses origines. C'était son droit. Mais on ne peut s'empêcher de trouver
que l'abstraction qui en résulte est un peu forte. M. Chavannes se

contente, par exemple, d'une simple enumeration de noms empruntés
à Hans Urs von Balthasar pour définir les sources et le milieu de
la pensée de Karl Barth 3; il ne cite pas le réveil religieux, ni le nom
de Thurneysen ni celui de Kierkegaard. L'idéalisme qui est reproché
au théologien de Bâle est présenté d'une manière un peu sommaire
aux pages 241 et suivantes. On lit, par exemple, à la page 243, que
pour cette doctrine « l'objet connu est affecté dans son être d'une
manière ou d'une autre par l'acte du sujet qui le connaît » ; et dix
lignes plus loin, il est question du « présupposé empiriste sur lequel
repose toute la philosophie idéahste ». Il faudrait montrer comment
ces deux affirmations se concilient. Enfin, il est trop court de dire
que Hegel et Heidegger sont athées 4.

Mais nous voudrions reprendre deux points de doctrine qui
revêtent une certaine importance dans le livre de M. Chavannes et
en eux-mêmes, à savoir l'epistemologie thomiste et l'analogie d'attribution.

M. Chavannes défend Tune et repousse l'autre d'une manière
qui prête à discussion. Quand il nous dit que « l'aristotéhsme est
un langage », un « outil », dont se sert saint Thomas pour exprimer
ce qu'il croit, il est permis de se demander si ce langage est neutre
et si la forme de l'outil ne conditionne pas l'ouvrage. D'aiUeurs,
M. Chavannes déclare lui-même plus loin 6 que la théologie de saint

1 Sed diligenter animadvertendum est, quod haec huiusmodi analogiae conditio,
scilicet..., est formaliter intelligenda, et non materialiter (II, 28).

2 Cf. Chavannes, p. 77 ; Lyttkens, p. 207-208.
3 Cf. p. 208-209.
4 Cf. p. 275.
5 Cf. p. 208.
6 Cf. p. 245.



L ANALOGIE ENTRE DIEU ET LE MONDE 25I

Thomas parle non seulement le langage d'Aristote, « mais aussi parfois
celui de Platon, de Boèce, du Pseudo-Denys, d'Averroès et de bien
d'autres ». Saint Thomas est donc polyglotte, et cette observation
nous rappelle à propos que la doctrine du Stagirite n'est ni la seule

philosophie à s'accorder avec le christianisme ni la seule philosophie
acceptable.

On peut noter en effet que saint Thomas ne s'est pas contenté
de nous doter d'un intellect agent : il admet encore que la lumière
de notre intellect est une participation de la lumière incréée qui
contient les raisons éterneUes et il se rapproche par là de saint Augustin

*. Mais il demeure qu'à ses yeux nous sommes étrangers aux
essences des choses et nous avons à les trouver dans le sensible à la
manière aristotélicienne. Or, dès l'antiquité, une tradition de pensée
s'attache à critiquer l'empirisme aristotélicien ou à en hmiter la
portée au monde de la chute. L'empirisme, selon Proclus, subordonne

l'âme à la nature qui devient ainsi la lumière de l'âme ; il
considère les raisons psychiques comme postérieures aux structures
sensibles, alors qu'elles les dépassent en dignité, et il regarde
l'universel, objet de la science, comme plus pauvre que la réalité, alors
qu'il en est le principe et l'engendre ». On sait que beaucoup de

médiévaux, avant et après saint Thomas, ont pensé, chacun à sa

façon, que les transcendantaux ne sont pas tirés des choses, mais
qu'ils sont donnés au regard de l'esprit ou naissent avec lui. Ils ont
attribué à l'intellect la faculté de recueilUr dans le sensible la
manifestation d'un intelligible qu'ils connaissaient en Dieu ou au plus
intime d'eux-mêmes. Selon eux, la connaissance assimilait la créature
à ses causes et rapportait le concept à sa source idéale. Loin de se

terminer à la réalité falote de l'abstrait, le savoir menait à la sphère
des Idées d'où dérivent les formes dans les choses et les concepts
dans notre esprit, ce qui est premier en dignité étant premier aussi
dans l'ordre de la causalité.

Ces théories sont remarquables, parce qu'elles situent la pensée
dans une perspective de sagesse ou de mystique, qui unit les dispositions

intellectuelles et spirituelles de l'âme. EUes constituent un
idéalisme qui n'a rien à voir avec le constructivisme kantien, puisque
la réahté reçoit sa structure non pas de l'esprit humain, mais de

l'intellect divin.
Si nous quittons la question des quiddités du sensible — ou celle

des notions métaphysiques, logiques ou mathématiques — pour aborder

le problème de la connaissance de Dieu, nous rencontrons là

1 Cf. Sum. theol. I, q. 84, a. 6, ad Resp.
2 Ces arguments sont résumés par Jean Trouillard dans l'Un et l'Ame

selon Proclos, Paris, 1972, p. 38 sqq.



252 FERNAND BRUNNER

encore une tradition qui tourne le dos à l'empirisme aristotéhcien.
Pour elle, l'origine de la connaissance de l'existence et de l'essence
de Dieu n'est pas dans le sensible, mais en elle-même. Pourrions-nous
former l'idée d'une cause universelle, si nous ne l'avions déjà
Pourrions-nous décoller du monde, si nous n'étions pas déjà
intrinsèquement détachés La démarche épistémologique qui procède de
bas en haut et sur laquelle M. Chavannes insiste teUement, imphque
que nous possédons déjà le but vers lequel nous tendons : « Je ne
te chercherais pas si je ne t'avais déjà trouvé. » La démonstration
a posteriori présuppose une structure a priori sans laqueUe le plus
ne sortirait pas du moins. Dans la perspective empiriste, on ignore
cette préconstitution de la connaissance et l'on se donne l'illusion
d'un passage de la contingence à la nécessité, comme si l'idée même
de la contingence, dans l'usage qu'on en fait, n'imphquait pas déjà
la nécessité.

Outre les difficultés rationnelles qu'elle comporte ainsi, la perspective

empiriste a quelque chose d'un peu traînant qui est contraire
à beaucoup de tempéraments religieux. Certes, la théorie du point
de départ sensible de la connaissance inteUectueUe, en nous séparant
d'abord de Dieu, maintient le respect et la distance requises entre
lui et nous, souhgne les limites de l'homme et laisse sa place au jeu
de la grâce et du mysticisme. Mais on peut prendre la question à

l'envers et dire que cette théorie trahit une sorte d'attachement à
l'homme terrestre et dépourvu des moyens supérieurs de la connaissance

et de la grâce, et qu'elle retarde la vision mystique et en modifie
la nature.

Bref, tandis que M. Chavannes pense que Barth est victime
d'« une ontologie de bas étage » (p. 291), qu'il accepte « sans critique »

(p. 243), il paraît que M. Chavannes ne défend ni ne critique lui-même
suffisamment son propre point de vue. Il le propose d'une manière
massive sans entrer dans les querelles classiques qu'il a provoquées
ni tenter de le justifier d'une manière nouvelle. Il pose le réalisme
et l'empirisme aristotéhco-thomistes comme un bloc à prendre ou à
laisser, comme si aucune question ne se posait et comme si la médaille
n'avait pas de revers.

Enfin, nous voudrions revenir sur le cas de l'analogie d'attribution
extrinsèque, dont M. Chavannes décrit heureusement les caractères,
mais dont ü ne semble pas avoir aperçu toute l'importance. L'auteur
explique comment l'attribution extrinsèque d'une perfection à la
créature n'exclut pas nécessairement la dénomination intrinsèque,
contrairement à ce qui se passe chez Platon au dire de saint Thomas.
« On peut admettre, écrit-il, une désignation extrinsèque de l'être
fondée sur la relation de cause à effet qui unit Dieu et le monde.
Toutefois l'extrinsécisme de la désignation n'est pas absolu, car la



L ANALOGIE ENTRE DIEU ET LE MONDE 253

possession intrinsèque de l'être n'est pas niée ; elle est simplement
laissée de côté. »! Et citant saint Thomas, il ajoute plus loin : « ' C'est
donc bien en raison de ce premier qui par son essence est être et bon,
que tout autre peut se dire être et bon, en tant qu'il en participe
selon une certaine forme d'assimilation d'ailleurs lointaine et au
titre de reflet.' Il est à retenir que l'assimilation laisse Dieu infiniment
au-dessus de toute créature, car la ressemblance est faible et exclut
toute confusion des essences. » »

Ces remarques, si justes soient-elles, n'épuisent pas l'intérêt de

l'analogie d'attribution extrinsèque. On peut en effet donner à celle-ci
un sens plus vigoureux. Quand on dit : « La créature est bonne par
la bonté de Dieu », on peut considérer véritablement la bonté de la
créature dans son origine : ce qui vient dans la créature pour qu'eUe
soit bonne, c'est la bonté même de Dieu. De ce point de vue, non
seulement on passe sous silence la bonté intrinsèque de la créature,
mais encore on la nie, car la créature n'est pas bonne par elle-même,
de sorte que la bonté qui est en elle n'est rien d'autre que la bonté
de Dieu. Ainsi saint Augustin exphque la présence de la justice dans
l'homme à l'image de la lumière du soleil dans l'air : l'air n'est pas
lumineux, il le devient sans cesse ; en lui se révèle l'opération
continuelle de l'illumination 3. Le P. de Lubac, évoquant l'image de l'homme
que se font les Pères, écrit : «... Cet être par essence doublement
ahéné de soi, et comme créature et comme esprit : néant dont le
Créateur peut tout tirer à son gré, reflet divin dont la noblesse est
perpétueUement empruntée, création du Souffle qui ne se solidifie
jamais en «nature» indépendante.»4 Dans la même tradition patristique,

Jean Scot note à son tour : « L'air, lorsqu'il participe aux
rayons du soleil, ne luit pas de lui-même ; c'est la splendeur du soleil
qui apparaît en lui, de telle sorte que, sans perdre l'obscurité de sa

nature, il reçoit la lumière venue d'aUleurs. » 5

Il serait aisé de multiplier les citations. Les penseurs chrétiens
pouvaient alimenter leur réflexion à la lecture des textes de la Bible
relatifs à la lumière ou écouter le mot de saint Paul : « Ce n'est pas
moi qui parle, mais Dieu qui parle en moi. »

Si M. Chavannes avait accordé plus d'intérêt à cette radicalisation
de l'analogie d'attribution extrinsèque, il ne se serait pas étonné
de sa présence chez Karl Barth. Il aurait vu que ce type d'analogie,

1 P. 113-
2 P. 114.
3 De gen. ad litt., VIII, 12.
4 Le Surnaturel, p. 435, cité par Josef Koch : Zur Analogielehre Meister

Eckharts dans Mélanges offerts à Etienne Gilson, Paris, 1959, p. 349.
5 Homélie sur le Prologue de Jean, éd. et trad. Ed. Jeauneau, Paris, 1969,

p. 265.



254 FERNAND BRUNNER

considéré de cette façon, exprime une disposition fondamentale de
l'âme rehgieuse, qui se retrouve à maintes reprises dans l'histoire
avant Karl Barth, par exemple chez Martin Luther et chez Maître
Eckhart. Le renversement que Barth opère à propos du sens des

mots et que M. Chavannes souligne avec raison aux pages 158 et
suivantes de son hvre, est typique à cet égard : s'il est vrai, comme
le veut Barth, que la pleine signification de nos mots ne se vérifie
qu'en Dieu, on ne se demandera pas si Dieu est une personne, mais
si nous, nous sommes dignes de ce nom, et la réponse sera négative.
Ainsi, la pensée et le langage s'entendent à partir de Dieu qui est
la norme et le nom, le sens premier et pleinier et, à vrai dire, unique.
Cette structure de pensée, liée à l'usage de l'analogie d'attribution
extrinsèque et commune à tant de Pères, de docteurs et de
théologiens modernes, va de pair avec des doctrines différentes, selon que
l'homme vit l'analogie dans la perte de soi pour se gagner dans le

primum analogatum, ou au contraire dans la tension du sujet et de

l'attribution extrinsèque : simul peccator et Justus.
Quoi qu'il en soit, si Karl Barth choisit l'analogie d'attribution

extrinsèque, ce n'est pas qu'il ignore la saine philosophie réahste.
C'est qu'il adopte une certaine attitude religieuse qui souligne notre
radicale dépendance vis-à-vis de Dieu. Ce n'est pas non plus qu'il
soit un mauvais scolastique, une sorte d'autodidacte dont
l'information imparfaite ne lui aurait pas permis de saisir la doctrine de
saint Thomas. Il est vrai que la pensée de Barth est limitée par les
influences qu'eUe a subies et par les caractères de son époque ; il est
vrai encore que Barth n'entend pas la doctrine de l'Ange de l'Ecole ;

mais on ne peut soutenir sans erreur que Barth en somme fait sans
le dire et sans le savoir ce que fait saint Thomas. Il a un autre génie
qui a aussi sa place au soleil et sa demeure au ciel.

Ces remarques critiques sont destinées à souligner l'intérêt du
hvre de M. Chavannes et à provoquer les développements et les

compléments que cet auteur ou d'autres que lui ne manqueront pas
d'apporter encore sur ces importants sujets.

Fernand Brunner.


	Études critiques : l'analogie entre Dieu et le monde

