Zeitschrift: Revue de Théologie et de Philosophie
Herausgeber: Revue de Théologie et de Philosophie

Band: 22 (1972)

Heft: 4

Artikel: La physique comme exercice spirituel ou pessimisme et optimisme
chez Marc Aurele

Autor: Hadot, Pierre

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-380993

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 31.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-380993
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

LA PHYSIQUE COMME EXERCICE SPIRITUEL
OU PESSIMISME ET OPTIMISME
CHEZ MARC AURELE

En feuilletant le recueil des Pensées * de Marc Auréle, I'on ne
peut manquer d’étre étonné par l'abondance des déclarations pessi-
mistes qui s’y trouvent. Amertume, dégofit, « nausée » méme devant
I'existence humaine s’y expriment en formules frappantes, par exem-
ple celle-ci : « Regarde ton bain : de I'huile, de la sueur, de la crasse,
de l'eau gluante, toutes ces choses répugnantes. Tel est chaque
moment de la vie, tel est tout objet » (VIII, 24).

Ce genre d’expression méprisante est tout d’abord rapporté au
corps, a la chair, appelés « boue », « terre », « sang impur» (II, 2). Il
est aussi appliqué aux choses que les hommes considérent comme des
valeurs : « Ce mets recherché, ce n’est que du cadavre de poisson ou
d’oiseau ou de porc, ce Falerne, du jus de raisin, cette pourpre, du
poil de brebis mouillé du sang d'un coquillage, 1'union des sexes, un
frottement du ventre avec éjaculation, dans un spasme, d’un liquide
gluant » (VI, 13). Le méme regard sans illusion se porte sur les acti-
vités humaines : « Tout ce dont on fait tant de cas dans la vie, c’est
du vide, de la pourriture, de la mesquinerie, des mordillements réci-
proques de petits chiens, des luttes d’enfants qui rient puis se met-
tent & pleurer » (V, 33, 2). La guerre par laquelle Marc Auréle défend
les frontiéres de I’Empire, c’est une chasse au Sarmate, comparable a
la chasse de la mouche par 1’araignée (X, 10). Sur ’agitation désordon-
née des marionnettes humaines, Marc Aurele jette un regard impi-
toyable : «Se les représenter comme ils sont quand ils mangent,
quand ils dorment, quand ils font I’amour ou vont a la selle. Et ensuite
quand ils prennent de grands airs, gesticulent fiérement ou se met-
tent en colére et gourmandent les gens d’un air supérieur » (X, 19).
Agitation humaine d’autant plus dérisoire qu’elle ne dure qu’un
éclair et se réduit & peu de chose : « Hier un peu de glaire, demain
cendres ou squelette » (IV, 48, 3).

1 Les traductions des textes de Marc Aurele qui vont suivre seront faites
sur le texte critique établi par W. THEILER (Kaiser Marc Aurel, Wege zu sich
selbst, Zurich, 1951).

15



226 PIERRE HADOT

Deux mots suffisent a résumer la comédie humaine : tout est
banal, tout est éphémeére. Tout est banal, parce qu’il n’y a rien de
nouveau sous le soleil : « Considére sans cesse comment tous les évé-
nements qui se produisent a I’heure présente se sont produits iden-
tiques aussi dans le passé et se reproduiront encore. Comme ils sont
monotones ces drames et ces scénes que tu connais par ton expérience
personnelle ou par l'histoire ancienne. Fais-les revivre devant tes
yeux, par exemple toute la cour d’Hadrien, toute la cour d’Antonin,
toute la cour de Philippe, d’Alexandre et de Crésus. Tous ces spec-
tacles étaient les mémes que ceux d’aujourd’hui. Seuls les acteurs
étaient différents» (X, 27). Banalité, ennui qui vont jusqu’a I'écceu-
rement : « Ce que tu vois dans I’amphithéatre et dans des lieux ana-
logues t’écceure : toujours les mémes choses, 1'uniformité rend le
spectacle fastidieux. Eprouver la méme impression devant I’ensem-
ble de la vie. Du haut en bas, tout est toujours la méme chose faite
des mémes choses. Jusqu’a quand ? » (VI, 46). Non seulement les
choses humaines sont banales, mais elles sont éphémeéres. Marc Auréle
s’efforce de faire revivre par l'imagination le grouillement humain
d’époques entiéres du temps passé (IV, 32), par exemple, celle de
Vespasien, celle de Trajan : les mariages, les maladies, les guerres,
les fétes, le commerce, l'agriculture, les ambitions, les intrigues.
Toutes ces masses humaines et leur activité se sont éteintes et il
n’en reste plus trace. Ce processus incessant de destruction, Marc
Aurele essaie de se le représenter a I'ceuvre sur ceux qui l’entourent
(X, 18 et 31).

L’homme se consolera-t-il de la brieveté de son existence en espé-
rant survivre dans le nom qu’il laissera a la postérité ? Mais qu’est-ce
quun nom ? « Un simple son, faible comme un écho» (V, 33). Et
cette pauvre chose fugitive ne se transmettra qu’a des générations qui
ne dureront chacune qu'un éclair dans l'infini du temps (III, 10).
Plutét que de se bercer de cette illusion, ne vaut-il pas mieux avec
Marc Auréle se répéter : « Combien d’hommes ignorent jusqu’a ton
nom, combien 1'oublieront bient6t» (IX, 30).» Mieux encore : « Bien-
tot tu auras tout oublié, bientot tous t’auront oublié » (VII 21).

Qu’est-ce d’ailleurs que le monde humain dans I'’ensemble de la
réalité ? Un petit coin de la terre le renferme et la terre elle-méme
n’est qu'un petit point dans I'immensité de I'espace, tandis qu’une
vie humaine n’est qu’un instant fugitif dans le double infini du temps
qui s’étend devant et derriére nous. Dans cette immensité, toutes
les choses sont emportées impitoyablement par le torrent impétueux
des métamorphoses, par le fleuve infini de la matiére et du temps
(IV, 43).

Ainsi toutes choses humaines ne sont que fumée et que néant
(X, 31). Et, par-dela les siécles et les différences de culture, Marc



LA PHYSIQUE COMME EXERCICE SPIRITUEL CHEZ MARC AURELE 227

Aurele semble faire écho a I’Ecclésiaste ; « Vanité des vanités, tout
n’est que vanité. »

*
# *

Il ne faut donc pas s’étonner que beaucoup d’historiens aient
parlé avec quelque complaisance du pessimisme de Marc Auréle.
P. Wendland * évoque «sa morne résignation», J. M. Rist?, son scep-
ticisme. E. R. Dodds 2 insiste sur la perpétuelle autocritique qu’exerce
contre soi-méme Marc Aurele. I1 met cette tendance en rapport avec
un réve de 'empereur qui nous est rapporté par Dion Cassius 3. Il
aurait réve, la nuit de son adoption, qu’il avait des épaules d’ivoire.
Tout cela, selon E. R. Dodds 4, suggére que Marc Auréle a subi, sous
une forme aigué, ce que les psychologues modernes appellent une
crise d’identité. Récemment le docteur R. Dailly, psychosomaticien,
et H. van Effenterre 5, ont cherché, dans une recherche commune,
a diagnostiquer dans le « cas Marc Auréle » des aspects pathologiques
d’ordre psychique et physiologique. S’appuyant sur le témoignage de
Dion Cassius ¢, ils supposent que Marc Aurele souffrait d'un ulcére
gastrique et que la personnalité de ’'empereur correspond aux corré-
lations psychologiques de cette maladie : « L'ulcéreux est un homme
replié sur lui-méme, inquiet, préoccupé... Une sorte d’hypertrophie
du moi lui masque ses voisins... c’est lui-méme au fond qu’il cherche
dans les autres... Consciencieux jusqu’a la minutie, il s’intéresse a la
perfection technique de I'administration plus qu’aux rapports humains
dont elle ne devrait étre que la somme. S’il est un homme de pensée, il
inclinera a la recherche des justifications, & la composition de per-
sonnages supérieurs, aux attitudes stoiciennes ou pharisaiques. » 7
Aux yeux des auteurs de cet article, les Pensées répondent a un besoin
d’« autopersuasion », de « justification a ses propres yeux » 8,

C’est précisément ici qu’apparait, je crois, le mieux, l'erreur
d’interprétation a cause de laquelle on croit pouvoir tirer, de la lec-
ture des Pensées, des conclusions concernant la psychologie de I’empe-
reur stoicien. On se représente cet ouvrage comme une sorte de journal

* P. WENDLAND : Die hellenistisch-rémische Kultur in thren Beziechungen zu
Judentum und Christentum, Tiibingen, 1912, p. 135 et 137; J. M. Rist: Sioic
Philosophy, Cambridge, 1969, p. 286.

2 E, R. Dopps : Pagan and Christian in an Age of Anxiety, Cambridge, 1965,
p. 29, n. 1 (E. R. DoppDs fait allusion aux Pensées VIII, 1, 1 ; X, 8, 1-2 ; XI, 18,
5;V, 10, 1).

3 D1o Cassius, LXXI, 36, 1.

4 E. R. Dopps, ibid., p. 29, n. I.

5 R. DarLry et H. vaAN EFFENTERRE : Le cas Marc Auréle. Essai de psycho-
somatique histovique, dans Revue des études anciennes, t. LVI, 1954, p. 347-365.

6 Dio Cassius, LXXII, 6, 4.

7 R. DanLy et H. vaAN EFFENTERRE, article cité, p. 354.

8 R. DaiLry et H. vaN EFFENTERRE, arlicle cité, p. 355.



228 PIERRE HADOT

intime, dans lequel I’empereur épancherait son &me. On imagine, d'une
maniére assez romantique, I’empereur, dans 'atmosphére tragique de
la guerre contre les Barbares, écrivant ou dictant, le soir, ses réflexions
désabusées sur le spectacle des choses humaines, ou essayant perpé-
tuellement de se justifier ou de se persuader pour remédier au doute
qui le ronge.

Mais il n’en est rien. Pour comprendre ce que sont les Pensées, il
faut bien reconnaitre le genre littéraire auquel elles appartiennent et
les replacer dans la perspective générale de I'enseignement et de la
vie philosophiques 4 I'époque hellénistique . La philosophie est, a
cette époque, essentiellement, direction spirituelle : elle ne vise pas a
donner un enseignement abstrait, mais tout « dogme » est destiné a
transformer 1'Ame du disciple. C’est pourquoi I’enseignement philo-
sophique, méme s’il se développe en longues recherches ou en vastes
synthéses, est inséparable d'un retour continuel aux dogmes fonda-
mentaux, présentés si possible en courtes formules frappantes, sous
forme d’Epitome ou de catéchisme, que le disciple doit posséder par
ceeur, pour se les remémorer sans cesse 2.

Un moment important de la vie philosophique est donc l'exer-
cice de la méditation : « Méditer jour et nuit » 3 comme dit la Lettre
d’Epicure a Ménécée. Grace a cette méditation, il s’agit d’avoir sans
cesse « sous la main », c’est-a-dire présents les dogmes fondamentaux
de I'Ecole afin que leur puissant effet psychologique s’exerce sur
I'ame. Cette méditation peut prendre la forme d'un exercice écrit 4,
qui sera un véritable dialogue avec soi-méme : eig éoautév 5.

Une grande partie des Pensées de Marc Auréle correspond a cet
exercice : il s’agit d’avoir présents a 'esprit d'une maniére vivante
les dogmes fondamentaux du stoicisme. Ce sont des morceaux du
systéme stoicien ¢ que Marc Aurele se redit « a lui-méme ».

A cette « mémorisation » des dogmes s’ajoutent, chez ’empereur
philosophe, d’autres exercices spirituels écrits, tout a fait tradition-

1 On trouvera dans G. MiscH : Geschichte der Autobiographie, 1, 2, Berne,
1950, P. 479 Sq., non seulement une excellente présentation d'ensemble de
I'ccuvre de Marc Aurele, mais une bonne mise au point concernant son « pes-
simisme ». Sur la direction et les exercices spirituels dans 1I’Antiquité, cf. P. Ras-
BOW : Seelenfithvung. Methodik der Exerzitien in dev Antike, Munich, 1954 ;
llsetraut Hapor, Seneca und die griechisch-rémische Tradition der Seelenleitung,
Berlin, 1969 et, du méme auteur, Epicure et I'enseignement philosophique hellé-
nistique et romain, dans Actes du VIII® Congrés de I'Association Guillaume
Budé, Paris, 1969, p. 347-353.

2 Cf. Ilsetraut Hapot : Epicure et I'enseignement philosophique, p. 349.

3 DrocENE LAERCE, X, 135.

4 EpIcTETE : Dissert. 111, 24, 103 ; I1I, 5, 11.

5 C’est le titre grec des Pensées de Marc Auréle. On peut traduire : « Pour
lui-méme. »

6 W. THEILER, op. cit., p. 14.



LA PHYSIQUE COMME EXERCICE SPIRITUEL CHEZ MARC AURELE 229

nels eux aussi. Tout d’abord, il y a I'examen de conscience dans
lequel on observe son progres spirituel 1. Et puis, il y a I'exercice de
la praemeditatio malorum * destiné & éviter que le sage soit surpris
inopinément par l’événement. On se représente donc trés vivement
les événements facheux qui pourraient arriver, tout en se démon-
trant & soi-méme qu’ils n’ont rien de redoutable.

Les Pensées de Marc Auréle sont donc un document extrémement
précieux. Elles nous conservent en effet un remarquable exemple
d’un genre d’écrit qui a da étre trés fréquent dans I’Antiquité, mais
qui était appelé, par son caractére méme, a disparaitre facilement :
les exercices de méditation consignés par écrit. Comme nous allons
le voir maintenant, les formules pessimistes de Marc Aurele ne sont
pas 'expression des vues personnelles d'un empereur désabusé, mais
des exercices spirituels pratiqués selon des méthodes rigoureuses.

*
* *

Dans la présente étude, nous concentrerons notre attention sur un
exercice spirituel trés caractéristique, qui consiste a se faire une repré-
sentation exacte, « physique », des objets ou des événements. Sa mé-
thode est définie dans le texte suivant :

« Il faut toujours se faire une définition ou description de I'objet
qui se présente dans la représentation, afin de le voir en lui-méme,
tel qu’il est en son essence, mis a nu tout entier et en toutes ses par-
ties suivant la méthode de division, et se dire a soi-méme son vrai
nom et le nom des parties qui le composent et dans lesquelles il se
résoudra.

« Car rien n’est mieux capable de produire la grandeur d’ame que
de pouvoir examiner avec méthode et vérité chacun des objets qui
se présentent a nous dans la vie et de le voir toujours de telle maniere
que l'on ait toujours en méme temps présentes a I’esprit les questions
suivantes : « Quel est cet univers ? Pour un tel univers, quelle est
I'utilité de I'objet qui se présente ? Quelle valeur a-t-il par rapport
au tout et par rapport a I’homme ?... » (III, 11).

L’exercice consiste donc tout d’abord a définir I’'objet ou I'événe-
ment en lui-méme, tel qu’il est, en le séparant des représentations
conventionnelles que les hommes s’en font habituellement. En méme
temps on appliquera une méthode de division qui, nous le verrons,
pourra revétir deux formes: division en parties quantitatives, si
I'objet ou l'événement sont des réalités continues et homogenes,
division en parties constituantes, c’est-a-dire élément causal et élé-

1 Cf. EPICTETE : Dissert. 11, 18, 12.
3 CickroN : Tuscul. III, 29 et 1V, 37. Cf. P. RaBBow, Seelenfiihrung,
p. 160 ; Ilsetraut Hapot, Seneca, p. 60 sq.



230 PIERRE HADOT

ment matériel, dans la plupart des cas. Enfin on considérera la rela-
tion de l'objet ou de I'événement avec la totalité de l'univers, sa
place dans le tissu des causes.

La partie de la méthode qui consiste a définir l'objet «en lui-
méme » et & nous dire son vrai nom nous explique certains textes
d’apparence pessimiste que nous avions cités au début de la présente
étude. C’est ainsi que les définitions des aliments, du vin, de la pour-
pre, de l'union sexuelle (VI, 13) veulent étre des définitions pure-
ment «naturelles », techniques, médicales des objets en question.
Notamment la définition de l'union sexuelle rappelle la formule :
« L’union sexuelle est une petite épilepsie », attribuée par Aulu Gelle
a Hippocrate et par Clément d’Alexandrie & Démocrite I. De méme
lorsque Marc Auréle imagine impitoyablement la vie intime des gens
arrogants « quand ils mangent, quand ils dorment, quand ils font
I’amour ou vont a la selle » (X, 19), il s’efforce de donner une descrip-
tion physique de la réalité humaine. La méme méthode est appliquée
a la représentation de la mort : « Celui qui considere le fait de mourir
isolément, en lui-méme, en dissolvant par l'analyse du concept, les
fausses représentations qui y sont liées, ne jugera plus que la mort
soit autre chose qu’'une ceuvre de la nature» (II, 12). Plusieurs fois
revient dans les Pensées la tentative de donner un nom « scientifique »
de cette ceuvre de la nature, d’'une maniére qui soit conforme a une
théorie générale de la physique cosmique : « Ou bien dispersion, si
la théorie des atomes est vraie ; ou bien extinction ou transformation,
si la théorie de 1'unité de tout est vraie» (VII, 32; cf. VI, 4 et 10;
VI, 24 ; IV, 14).

De telles représentations, note Marc Auréle, « frappent les choses
en plein corps ». « Bien plus, elles les transpercent de part en part, de
telle sorte qu’on voit les choses telles qu’elles sont en elles-mémes...
Quand les choses paraissent trop séduisantes, dénude-les, vois face
a face leur peu de valeur, arrache d’elles ces histoires que I’on raconte
sur elles et dont elles s’enorgueillissent » (VI, 13) 2.

Un autre mode de connaissance exacte des objets est la division,
soit en parties quantitatives, soit en parties constituantes. Les Pen-
sées nous fournissent un exemple du premier mode de division :

« Un air mélodieux, si tu le divises en chacun de ses sons et si
tu te demandes & propos de chacun d’eux, si tu es incapable de lui
résister, tu rougirais de le reconnaitre. Il en sera de méme, si tu fais
cela pour la danse, en la décomposant en chaque mouvement ou
figure. Méme chose pour le pancrace. Bref, sauf pour la vertu et ce

t AurLu GeLLE, XIX, 2 ; CLEMENT D’ALEXANDRIE : Pédagog. 11, 10, 94, 3.
2 Avec P. RaBBow, Seelenfithrung, p. 328, je garde la lecon des manuscrits :
iotopilav et je ’entends au sens de « bavardage ».



LA PHYSIQUE COMME EXERCICE SPIRITUEL CHEZ MARC AURELE 231

qui se rapporte a la vertu, souviens-toi bien d’aller au plus vite aux
parties considérées en elles-mémes et de parvenir, par la division que
tu fais de ces choses, a les mépriser. Transpose aussi cette méthode a
I’ensemble de la vie » (XI, 2).

C’est dans cette méthode d’analyse des «continus» en parties
quantitatives, que prend son origine un des thémes les plus chers a
Marc Aurele, celui de la fugacité de l'instant présent :. La pensée
que nous venons de citer conseillait en effet: « Transpose cette
méthode (de décomposition en moments) a ’ensemble de la vie. » Et
nous voyons Marc Auréle 'appliquer concrétement : « Ne te laisse
pas troubler par la représentation globale de toute ta vie» (VIII, 36).
De méme que c’est une illusion de se représenter qu'un chant est
autre chose qu’'une suite de notes, la danse, une suite de figures suc-
cessives, c’est une erreur funeste que de se laisser troubler par la
représentation globale de toute sa vie, par l'accumulation de toutes
les difficultés et de toutes les épreuves qui nous attendent. Notre vie
est, comme tout continu, finalement, divisible & I'infini. Chaque ins-
tant de notre vie s’évanouit, quand nous voulons le saisir : « Le pré-
sent se rapetisse au maximum si 'on essaie de le délimiter » (VIII,
36). D’ol le conseil de Marc Auréle, maintes fois répété : « Délimite
le présent » (VII, 2q). Cela veut dire : essaie d’entrevoir combien est
infinitésimal 1'instant dans lequel I’avenir devient passé.

La méthode ici utilisée consiste donc a isoler par la pensée un
moment d’une continuité temporelle, puis a conclure de la partie au
tout : un chant, ce ne sont que des notes, une vie, ce ne sont que des
instants fugitifs. On retrouve l'application du méme principe dans
certaines déclarations « pessimistes » citées tout a ’heure. On conclut
d'un moment & l'ensemble de la vie, des spectacles fastidieux de
I'amphithéatre a toute la durée de l'existence (VI, 46), de 1'aspect
répugnant de ’eau du bain a la totalité des instants de la vie (VIII,
24). Qu’est-ce qui légitime un tel raisonnement ? C’est I'idée que le
déroulement temporel ne change rien au contenu de la réalité, c’est-a-
dire que la réalité tout entiére est donnée a chaque instant, autrement
dit que la durée est totalement homogéne. La meilleure illustration
de cette conception est la pensée suivante : « Considére combien de
choses se produisent en chacun de nous dans un instant infinitésimal,
aussi bien dans le domaine corporel que dans le domaine psychique.
Alors tu ne seras pas étonné si bien plus de choses encore, ou plutét
si tous les effets de la nature se produisent simultanément dans cette
unité et cette totalité que nous appelons le cosmos » (VI, 25).

1 Sur ce théme, cf. V. GoLDSCHMIDT, Le systéme stoicien et U'idée de temps,
Paris, 1953, p. 168 sq.



232 PIERRE HADOT

L’autre mode de division consiste a distinguer les constituants
essentiels de I'objet ou de 1'événement. C’est pourquoi & plusieurs
reprises, Marc Auréle énumeére les questions qu’il faut se poser en
présence de la chose qui se présente a nous. Ces questions sont au
nombre de quatre et correspondent assez bien a ce que I’on est convenu
d’appeler les «catégories » stoiciennes: quel est I'élément matériel
de la chose ? quel est son élément causal ? quel est son rapport avec
le cosmos ? quelle est sa durée naturelle ? * Cette méthode a donc
pour effet de situer 1’événement ou l’objet dans une perspective
« physique », dans le cadre général de la science physique. Par exem-
ple, cette pensée : « Je suis formé par la réunion d’'un élément causal
et d’'un élément matériel 2. Aucune de ses parties ne sera anéantie,
pas plus qu’elle n’est sortie du néant. Mais chaque partie de moi-méme
sera intégrée par une transformation a une autre partie de 1'univers
et celle-1a & une autre, jusqu’a 'infini » (V, 13). Dans cette perspective,
la naissance et la mort de I'individu deviennent des moments de 1'uni-
verselle métamorphose a laquelle la nature prend plaisir (IV, 36) et
qu’elle se donne comme tiche (VIII, 6). La vision du fleuve impé-
tueux de la matiére universelle et du temps infini qui emportent les
vies humaines se rattache donc finalement a cette méthode de divi-
sion. Grice a elle, I’événement qui se présente, la souffrance, 1'injure
ou la mort, perd sa signification purement humaine, pour étre ratta-
ché a sa vraie cause physique, la volonté initiale de la Providence et
I'enchainement nécessaire des causes qui en est résultés3. «Ce qui
t’arrive, cela était préparé de toute éternité et de toute éternité la
trame des causes a lié ton apparition concréte et cet événement »
(X, 5).

La méthode proposée par Marc Aurele change donc totalement
notre maniére d’évaluer les objets et les événements de la vie humaine.
Les hommes appliquent habituellement, lorsqu’ils veulent évaluer les
choses, un systéme de valeurs purement humaines, souvent hérité de
la tradition, faussé par les éléments passionnels. C’est ce que Marc
Auréle appelle le tuphos, I'enflure de I'opinion (VI, 13). On peut donc
dire, en un certain sens, que la méthode de définition « physique »
cherche a éliminer 1’anthropomorphisme, si I'on entend ici par
« anthropomorphisme » I’humain trop humain que ’homme ajoute aux

1 I1, 4; II1, 31 ; IV, 21, 5; VII, 29; VIII, 11; IX, 25; IX, 37; X, 9;
XI1I, 10, 18, 29. L’élément matériel correspond a la premiére catégorie, 1’élément
causal & la seconde catégorie, la relation au cosmos a la troisiéme (= maniére
d’étre, cf. Stoic. Veter. Fragm., t. 11, § 550), la durée a la quatriéme (= maniére
d’étre relative). Cf. O. RieTH, Grundbegriffe der stoischen Ethik, Berlin, 1933,
p- 70 sq.

2 L’élément matériel est le corps et le pneuma, I’élément causal, la raison.

3 Cf. IV, 26V, 8, 12.



LA PHYSIQUE COMME EXERCICE SPIRITUEL CHEZ MARC AURELE 233

choses, lorsqu’il se les représente : « Ne te dis rien de plus que ce que
les premiéres représentations te font connaitre de I'objet. Par exemple,
on te rapporte qu'un tel te calomnie. Cela c’est ce que 1'on te rap-
porte. Mais cela : « C'est un dommage pour moi », on ne te le rapporte
pas» (VIII, 49). Un fait objectif est présenté a notre connaissance :
un tel a dit telle parole. Ceci, c’est la représentation premiére. Mais
la plupart des hommes lui ajoutent d’eux-mémes une seconde repré-
sentation, venant de l'intérieur, s’exprimant dans un discours inté-
rieur : « Cette parole calomnieuse est une injure pour moi. » Au juge-
ment d’existence s’ajoute alors un jugement de valeur, jugement de
valeur qui, pour Marc Aurele et les Stoiciens, n’est pas fondé dans
la réalité, puisque le seul mal possible qui puisse atteindre 'homme
c’est la faute morale qu’il pourrait commettre : « Tiens-toi toujours
aux représentations premiéres, conclut donc Marc Auréle, et n’ajoute
rien qui soit seulement tiré de ton propre fonds ; ainsi il ne t’arrivera
rien. Ou plut6t n’ajoute quelque chose qu’en tant que tu es familiarisé
avec chacun des événements qui arrivent dans le monde » (VIII, 49).
I1 y a donc ici deux étapes : tout d’abord s’en tenir a la représenta-
tion premiére, on pourrait dire: naive, c’est-a-dire s’en tenir a la
définition de l'objet ou de 1’événement pris en lui-méme, sans lui
ajouter une valeur fausse ; ensuite donner a 'objet ou a 1’événement
sa valeur vraie, en tant qu’on le rapporte a ses causes naturelles : la
volonté de la Providence et la volonté de I'homme. Nous voyons appa-
raitre ici un théme cher a Marc Auréle: celui de la familiarité de
I’homme avec la Nature ; le sage qui pratique la méthode de défini-
tion «physique » trouve tout «naturel», parce qu’'il est familiarisé
avec les voies de la Nature : « Combien il est ridicule, combien il est
étranger au monde, celui qui s’étonne de quoi que ce soit qui arrive
dans la vie » (XII, 13). « Tout événement est aussi habituel et familier
que la rose au printemps et le fruit en été» (IV, 44).

C’est finalement dans la perspective cosmique de la Nature uni-
verselle que les objets et les événements sont replacés : « Un immense
champ libre s’ouvrira devant toi, car tu embrasses par la pensée la
totalité de I'univers, tu parcours ’éternité de la durée, tu considéres
la rapide métamorphose de chaque chose individuelle, la bri¢veté du
temps qui s’écoule de la naissance a la dissolution, I'infinité qui pré-
céda la naissance, l'infinité qui suivra la dissolution » (IX, 32). Le
regard de 1'dme * vient coincider avec le regard divin de la Nature
universelle 2. De méme que nous respirons avec I'air qui nous envi-
ronne, il nous faut penser avec la Pensée dans laquelle nous sommes
baignés 3.

1 Cf. XI, 1, 3 et XI1, 8.

3 Cf. XII, 2.
3 Cf. VIII, 54.



234 PIERRE HADOT

Cette transformation du regard due a la pratique de la connais-
sance « physique » des choses n’est autre que la grandeur d’dme. Dans
le texte cité plus haut (III, 1), Marc Aurele le dit explicitement :
« Rien n’est mieux capable de produire la grandeur d’dme que de
pouvoir examiner avec méthode et vérité chacun des objets qui se
présentent & nous dans la vie. » Marc Auréle ne donne pas de longue
définition de cette vertu. Tout au plus, note-t-il (X, 8) que le terme
hyperphron (on peut traduire ¢noble», ¢« magnanime») implique
« I'élévation de la partie pensante au-dessus des émotions douces ou
violentes de la chair, au-dessus de la gloriole, de la mort et d’autres
choses de ce genre ». Une telle définition est trés proche de celle que
les Stoiciens donnaient traditionnellement de la grandeur d’ame :
« La grandeur d’ame est la vertu ou le savoir qui nous éléve au-des-
sus de ce qui peut arriver aussi bien aux bons qu’aux méchants»r,
c’est-a-dire au-dessus de ce que le langage technique des Stoiciens
appelait les choses «indifférentes». Pour les Stoiciens, en effet,
étaient indifférentes les choses qui n’'étaient ni bonnes ni mauvaises.
Pour eux, le seul bien était la vertu, le seul mal était le vice. Vertu et
vice dépendaient de notre volonté, étaient en notre pouvoir, mais
tout le reste, la vie, la mort, la richesse, la pauvreté, le plaisir, la
douleur, la souffrance, la renommée, ne dépendaient pas de nous.
Ces choses, indépendantes de notre vouloir, donc étrangeres a 1'oppo-
sition du Bien et du Mal, étaient indifférentes. Elles advenaient
indifféremment aux bons et aux méchants, en raison de la décision
initiale de la Providence et de ’enchainement nécessaire des causes.

Dire que la méthode de définition « physique » engendre la grandeur
d’ame revient donc a dire qu’elle nous fait découvrir que tout ce qui
n'est pas la vertu est indifférent. C’est ce que souligne explicitement
une pensée de Marc Auréle :

« Passer sa vie de la meilleure maniére : le pouvoir de le faire
réside dans 1’ame, si 'on est capable d’étre indifférent aux choses
indifférentes. On sera indifférent aux choses indifférentes, si I’on con-
sidére chacune de ces choses selon la méthode de division et de défi-
nition 2, en se souvenant qu’aucune d’entre elles n’est capable de
faire naitre par elle-méme une évaluation a son sujet et qu’elle ne
peut parvenir jusqu'a nous, mais que les choses demeurent immo-
biles, tandis que c’est nous qui formons des jugements a leur sujet... »
(XI, 16).

1 Stoic. Veter. Fragm., t. 111, § 264. Sur la notion stoicienne d’« indiffé-
rents », cf. Stoic. Veter. Fragm., t. 1, § 47 ; t. 111, § 70-71 et § 117. Sur les origines
et la signification de cette notion, cf. O. LuscHNAT, Das Problem des ethischen
Fortschritts, dans Philologus, t. CII, 1958, p. 178-214.

2 Je lis 6pikdic avec W. Theiler. Si I'on voulait garder Mg, il faudrait

supposer que ce terme signifie une méthode qui replace I'objet dans la totalité
de I'univers.



LA PHYSIQUE COMME EXERCICE SPIRITUEL CHEZ MARC AURELE 235

La signification de la méthode que nous étudions nous apparait
ici sous un nouveau jour. Définir ou diviser l'objet d'une maniére
purement « physique », d'une maniére conforme a la partie « physi-
que » de la philosophie, c’est lui enlever la fausse valeur que 1’opinion
humaine lui attribuait. C’est donc le reconnaitre comme « indifférent »,
c’est-a-dire comme indépendant de notre volonté, mais dépendant de
la volonté divine, c’est donc le faire passer de la sphére banale et
mesquine des intéréts humains a la sphére inéluctable de I'ordre de
la nature.

On remarquera la formule « étre indifférent aux choses indiffé-
rentes ». Il ne semble pas que tout Stoicien l'etit admise. Les Stoi-
ciens admettaient en effet que, parmi les choses indifférentes, un choix
était possible, que certaines étaient « préférables » en raison de leur
conformité plus ou moins grande a la nature: ils préféraient par
exemple la paix a la guerre, le salut de la patrie & sa destruction.
Mais la formule « étre indifférent aux choses indifférentes » rappelle
la définition de la fin de la vie selon Ariston de Chios, le Stoicien
hérétique du IIIe siécle avant Jésus-Christ : « Vivre dans une dis-
position d’indifférence a I'égard des choses indifférentes. »t Ariston
voulait dire par 14 qu’en dehors de la vertu, il n'y a pas de choses
préférables par nature ; les choses ne pouvaient étre préférables qu’en
raison des circonstances 2. Comme l’a bien montré J. Moreau 3,
Ariston voulait étre absolument fidéle au principe fondamental du
stoicisme qui ne reconnait comme seul Bien, comme seule valeur,
que la vertu. Il aurait voulu que la raison f{it capable de reconnaitre
son devoir en chaque circonstance sans avoir besoin de la connaissance
de la nature. Or nous savons que ce fut la lecture des écrits d’Aris-
ton qui provoqua la conversion de Marc Auréle a la philosophie 4.

Précisons bien, d’autre part, le sens que Marc Auréle donne a cette
«indifférence aux choses indifférentes ». Elle consiste & ne pas faire
de différence ; elle est égalité d’ame et non pas manque d’intérét et
d’attachement. Les choses indifférentes ne sont pas sans intérét pour
le sage, bien au contraire, — et c’est l1a le principal bienfait de la
méthode de définition « physique » — a partir du moment ou le sage

1 Stoic. Veter. Fragm., t. 1, § 351.

2 Cf. SExTtUus Empiricus, Adv. Math. X1, 63.

3 J. MoRrREAU : Avriston et le stoicisme, dans Revue des études anciennes, t. L.,
19481 P- 27“48'

4 Lettre de Marc Auréle a Fronton, § 35, ligne 12, dans L. PEPE : Marco
Awrelio Latino, Naples, 1957, p. 129 : « Aristonis libri me hac tempestate bene
accipiunt atque idem habent male : cum docent meliora, tum scilicet bene acci-
piunt ; cum vero ostendunt quantum ab his melioribus ingenium meum relictum
sit, nimis quam saepe erubescit discipulus tuus sibique suscenset, quod viginti
quinque natus annos nihildum bonarum opinionum et puriorum rationum,
animo hauserim. Itaque poenas do, irascor, tristis sum, Zn\oTum®, cibo careo. »



236 PIERRE HADOT

a découvert que les choses indifférentes ne dépendent pas de la volonté
de ’'homme, mais de la volonté de la Nature universelle, elles pren-
nent pour lui un intérét infini, il les accepte avec amour, mais toutes
avec un égal amour, il les trouve belles, mais toutes avec la méme
admiration. C’est 1a un des aspects essentiels de la grandeur d’ame,
mais c’est aussi le point sur lequel, quelle que soit 'influence qu’il
ait subie, Marc Auréle différe profondément de ce que nous savons
d’Ariston de Chios. Ce dernier rejetait la partie « physique» de la
philosophie 1, puisqu’il voulait fonder le devoir d’'une maniére qui
fat indépendante de la connaissance de la nature. Au contraire, Marc
Auréle fonde la grandeur d’dme et l'indifférence aux choses indif-
férentes sur la contemplation du monde physique. L’exercice spirituel
de la définition « physique», auquel nous consacrons la présente
¢tude, est bien la mise en ceuvre de la partie physique de la philosophie
stoicienne.

La liaison étroite entre grandeur d’Ame et connaissance de la nature
se retrouve tout particuliérement chez Sénéquez. Dans la préface
de son traité intitulé Questions naturelles, il expose I'utilité de cette
recherche physique; ce sera précisément la grandeur d’ame: «La
vertu a laquelle nous aspirons produit la grandeur, parce qu’elle
libére I'’dme, la prépare a la connaissance des choses célestes et la
rend digne de partager la condition divine». 3 Sur ce point, les
Stoiciens rejoignaient la tradition platonicienne, inaugurée par le
fameux texte de la République 4+ que Marc Auréle lui-méme cite
sous la forme suivante: « A celui qui posséde la grandeur d’dme
et qui contemple la totalité du temps et la totalité de I’étre, crois-tu
que la vie humaine puisse lui apparaitre comme quelque chose
de grand ?» (VII, 35). La grandeur d’4me est ici liée & une sorte
de vol de l'esprit loin des choses terrestres. Bien que Marc Auréle,
en citant ce texte, ait laissé entendre qu’il se situait lui-méme dans
cette tradition platonicienne, il n’en reste pas moins que, finalement,
sa conception des fondements spéculatifs de la grandeur d’ame est
radicalement différente du théme platonicien du survol imaginatif
de I'ame. Le stoicisme fournit en effet a Marc Auréle une physique de
I'événement particulier, du hic et nunc, et c’est cette physique, qui,
avant tout, fonde la vertu de grandeur d’Ame.

v Stoic. Veter. Fragm., t. 1, § 351-354.

2 Cf. Ilsetraut Hapor, Seneca, p. 115.

3 SENEQUE, Nat. Quaest. 1, 6. Voir aussi Lettve a Lucilius, CXVII, 19.

4 PLATON, Républ. 486 a. Sur le théme « grandeur d’ame et contempla-
tion du monde physique », cf. A.-J. FESTUGIERE : Révélation d’'Hevmés Trismé-
giste, t. 11, p. 441 sq., et pour une présentation d’ensemble, cf. R.-A. GAUTHIER :
Magnanimité. L'idéal de la grandeur dans la philosophie paienne et la théologie
chvétienne, Paris, 1951.



LA PHYSIQUE COMME EXERCICE SPIRITUEL CHEZ MARC AURELE 237

L’événement présent, que la méthode d’analyse quantitative du
continu temporel rendait presque évanescent, retrouve, par la mé-
thode d’analyse en composants essentiels, une valeur, on pourrait
dire, infinie. En effet, si on analyse ses causes, chaque événement
apparait comme 1'expression de la volonté de la Nature déployée ou
répercutée dans l'enchainement des causes qui constitue le Destin.
« Circonscrire le présent», c’est d’abord libérer l'imagination des
représentations passionnelles du regret et de 1'espoir, se libérer ainsi
d’inquiétudes ou de soucis inutiles, mais c’est surtout pratiquer un
véritable exercice de la « présence de la Nature » en renouvelant a
chaque instant le consentement de notre volonté a la Volonté de la
Nature universelle. Ainsi toute I'activité morale et philosophique se
concentre dans l'instant : « Voild ce qui suffit : le jugement fidéle
a la réalité que tu émets dans l'instant présent, I’action communau-
taire que tu accomplis dans I'instant présent, la disposition a accueil-
lir avec bienveillance dans I'instant présent tout événement que pro-
duit la cause extérieure » (IX, 6).

Vues dans cette perspective, on peut dire que les choses sont
transfigurées. On ne fait plus entre elles de « différence » : elles sont
également acceptées, elles sont également aimées : « La terre aime la
pluie ; il aime aussi, le vénérable Ether 1. Quant 4 I'Univers, il aime
a produire ce qui doit naitre. Je dis donc aussi & I'Univers : « J'aime
avec tol. » Ne dit-on pas aussi d'une chose : elle aime a arriver » 2 (X,
21).

Tout a I'heure, tout semblait banal, fastidieux, méme répugnant,
a cause de l'éternelle répétition des choses humaines, la durée était
homogéne ; chaque instant contenait tout le possible. Mais mainte-
nant ce qui était ennuyeux ou terrifiant prend un aspect nouveau.
Tout devient familier pour I’homme qui identifie sa vision a celle de
la Nature : il n’est plus un étranger dans l'univers. Rien ne 1’étonne
parce qu’il est chez lui « dans la chere cité de Zeus» 3. Il accepte, il
aime chaque événement, c’est-a-dire chaque instant présent, avec
bienveillance, avec gratitude, avec piété4. Le mot fAewg, cher a
Marc Aurele, exprime bien ce climat intérieur et c’est sur ce mot que
se terminent les Pensées : « Pars avec sérénité, car celui qui te libére
est lui-méme rempli de sérénité » (XII, 36, 5).

La transformation du regard apporte donc une réconciliation
entre I’homme et les choses. Au regard de ’homme familiarisé avec
la nature, tout retrouve une beauté nouvelle et c’est une esthétique
réaliste que Marc Aurele développe dans la pensée suivante :

! EUrIPIDE, fragm. 898 Nauck.

2 Voir également IV, 23 et VII, 57.

3 IV, 29 ; VIII, 15 ; XII, 1, 5; IV, 23.
4 VII, 54.



238 PIERRE HADOT

« I1 faut remarquer aussi des choses de ce genre : méme les consé-
quences accessoires des phénomeénes naturels ont quelque chose de
gracieux et d’attachant. Par exemple, lorsque le pain est cuit, cer-
taines parties se crevassent a sa surface ; et pourtant ce sont préci-
sément ces fentes, qui en quelque sorte semblent avoir échappé aux
intentions qui président a la confection du pain, ce sont ces fentes
mémes qui, en quelque sorte, nous plaisent et excitent notre appétit
d’une maniere trés particuliére. Ou encore les figues : quand elles sont
bien mires, elles se fendent. Et dans les olives miires, c’est justement
I'approche de la pourriture qui ajoute une beauté particuliére au
fruit. Et les épis se penchant vers la terre, et le front plissé du lion
et '’écume qui file au groin du sanglier : ces choses et beaucoup d’au-
tres encore, si on les considérait seulement en elles-mémes, seraient
loin d’étre belles a voir. Pourtant, parce que ces aspects secondaires
accompagnent des processus naturels, ils ajoutent un nouvel orne-
ment a la beauté de ces processus et ils nous réjouissent le cceur ;
en sorte que si quelqu’'un possede l'expérience et la connaissance
approfondie des processus de 'univers, il n'y aura presque pas un
seul des phénoménes qui accompagnent par concomitance les pro-
cessus naturels, qui ne lui paraisse se présenter, sous un certain
aspect, d’'une maniére plaisante. Cet homme n’aura pas moins de
plaisir a contempler, dans leur réalité nue, les gueules béantes des
fauves que toutes les imitations qu’'en proposent les peintres et les
sculpteurs. Ses yeux purs seront capables de voir une sorte de matu-
rité et de floraison chez la femme ou I’homme agés, une sorte de
charme aimable chez les petits enfants. Beaucoup de cas de ce genre se
présenteront : ce n’est pas le premier venu qui y trouvera son plaisir,
mais seulement celui qui est familiarisé vraiment avec la nature et
avec ses ceuvres » (I11, 2). *

x T %

Nous sommes maintenant bien loin des déclarations pessimistes
citées au début de notre étude. Et pourtant ces déclarations pessi-
mistes faisaient partie du méme exercice spirituel que les hymnes a
la beauté de la Nature que nous venons de lire. Les unes et les autres
correspondent en effet a un exercice spirituel qui consiste a définir,
en lui-méme, I'objet qui se présente, a le diviser en parties quantita-
tives ou intégrantes, a le considérer donc selon la perspective propre
a la partie physique de la philosophie. Cet exercice spirituel de la
définition « physique » a précisément l'effet de nous rendre indiffé-

1 A. S. L. FARQUHARSON (T he meditations of the Emperor Marcus Antonius,
t. I, Oxford, 1944, p. 36) compare a bon droit ce texte avec ARISTOTE : Part.
Animal. 645 a 11.



LA PHYSIQUE COMME EXERCICE SPIRITUEL CHEZ MARC AURELE 239

rents devant les choses indifférentes, c’est-a-dire de nous faire renon-
cer a faire des différences entre les choses qui ne dépendent pas de
nous, mais qui dépendent de la volonté de la Nature universelle. Ne
plus faire de différences, c¢’est donc tout d’abord renoncer a attribuer
a certaines choses une fausse valeur, mesurées seulement a 1’échelle
humaine. C’est le sens des déclarations apparemment pessimistes.
Mais ne plus faire de différences, c’est découvrir que toutes choses,
méme celles qui nous semblaient rebutantes, ont une égale valeur, si
on les mesure 4 ’échelle de la Nature universelle, c’est regarder les
choses avec le regard méme dont la Nature les regarde. C'est le
sens des déclarations optimistes, par lesquelles est exaltée la beauté
de tous les phénomeénes naturels, par lesquelles aussi est exprimé un
consentement aimant a la volonté de la Nature. Cette attitude inté-
rieure par laquelle I’ame ne fait pas de différences, reste égale, devant
les choses, correspond a la grandeur d’ame.

Marc Auréle lui-méme était-il pessimiste ou optimiste ? Souffrait-il
d’'un ulcére a l'estomac ? Les Pensées ne nous permettent pas de
répondre a cette question. Elles nous font connaitre des exercices
spirituels qui étaient traditionnels dans 1’école stoicienne, mais elles
ne nous révélent presque rien sur le « cas Marc Auréle ».

Pierre HADOT



	La physique comme exercice spirituel ou pessimisme et optimisme chez Marc Aurèle

