
Zeitschrift: Revue de Théologie et de Philosophie

Herausgeber: Revue de Théologie et de Philosophie

Band: 22 (1972)

Heft: 3

Artikel: Quelques aspects de la communauté vîrasivaïte

Autor: Marro, Clément A.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-380991

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 15.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-380991
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


QUELQUES ASPECTS

DE LA COMMUNAUTÉ VÎRASIVAÏTE

La communauté vîrasivaïte est très peu connue dans les pays
d'expression française. Seuls quelques ouvrages lui ont été consacrés à
l'Occident, écrits avant tout en anglais, et même ces ouvrages ne sont
pas légion. Habituellement les auteurs occidentaux traitent du
Vîrasivaïsme, ou Lingâyatisme, en quelques pages au sein de
travaux plus importants sur l'Hindouisme en général '. Signalons en
outre qu'à une exception près, aucun texte Lingâyat n'a été traduit
en français. En effet, quelques Vacanas de Basava ont été rendus
dans notre langue par Alain Obvier sous le titre peu adéquat de
« Rêveries de Basava » 2.

Aussi, dès qu'on entreprend l'étude d'un aspect ou d'un autre
du Vîrasivaïsme, il convient premièrement de déterminer, sommairement

au moins, ce qu'est le Vîrasivaïsme, quelles sont ses origines
et les figures marquantes de ses débuts et où se rencontrent la plupart
de ses adeptes. Ce sera l'introduction de cet article. Ensuite nous

exposerons quelques pratiques religieuses du Vîrasivaïsme (I), puis les

aspects sociaux de cette Religion (II), et finalement, nous ferons
quelques remarques sur la communauté lingâyat actuelle (III).

Introduction : Origines et répartition du Vîrasivaïsme

Les Vîrasivaïtes constituent une communauté qui est une branche
de la division sivaïte de l'Hindouisme. Ils se rattachent à ce qu'il est

convenu de nommer le mouvement Bhakti, et plus spécialement Siva-
Bhakti : dévotion mystique pour Siva. Les Lingâyats ont répandu

i Parmi les ouvrages faciles à obtenir, citons : Renou : Inde classique,
vol. I, p. 638. Paris, 1953 ; Filliozat : Les PhUosophies de l'Inde, p. 111-113.
Paris, 1970 ; Gonda : Les religions de l'Inde, vol n, p. 291-301. Paris, 1965.
(L'auteur fournit une abondante bibliographie.) Von Glasenapp : La Philosophie

indienne, p. 224. Paris, 1951.
2 Sans date, sans lieu d'édition. Vacana peut être traduit par : déclaration,

propos, discours.



154 CLÉMENT A. MARRO

leurs idées et leurs doctrines dans le Karnataka, c'est-à-dire en gros
dans l'Etat de Mysore actuel. Les Vîrasivaïtes vivent donc avant
tout dans cet Etat et sont particulièrement nombreux au nord de
cette région. On en rencontre en outre un certain nombre dans les

régions frontahères de l'Etat de Maharashtra et de celui d'Andhra
Pradesh, ainsi que dans quelques régions de l'Etat de Madras. D'après
Chandrasekhariah «, ils sont environ quatre millions et demi. Le
11% % de la population de l'Etat de Mysore est Lingâyat ; dans la
région de Dharwar, Belgaum et Bijapur (Nord de l'Etat de Mysore),
les Vîrasivaïtes représentent le 25 ou 30 % des habitants. La plupart
des Lingâyats (environ 90 %) vivent dans les campagnes et se hvrent
à l'agriculture. Chandrasekhariah ajoute que ce caractère rural
exphque le manque d'éducation des Lingâyats et leur conservatisme ».

Cette remarque était peut-être exacte il y a quelques années ; ü
convient de prêter attention au fait que l'on rencontre actuellement
bon nombre de gens hautement qualifiés au sein de cette communauté.
En effet, depuis de nombreuses années les autorités de la communauté
se sont occupées de l'éducation des membres (Cf. au début du siècle
la fondation de la Lingâyat Education Association dont le siège se

trouve à Dharwar).
Si la région de Belgaum, Dharwar et Bijapur compte un si haut

pourcentage de Lingâyats, cette situation est due surtout à des

raisons historiques. En effet, le Lingâyatisme, au douzième siècle,
s'est propagé à partir de cette contrée et s'est répandu avant tout
dans cette partie de l'Inde.

Les Vîrasivaïtes sont désignés par plusieurs noms, tels que Lin-
gavants, Lingadhâris, Lingâyats, etc. On rencontre le plus souvent
les appeUations Lingâyats et Vîrasivaïtes. Ces deux derniers noms
exigent quelques explications. Les Vîrasivaïtes, monothéistes comme
tous les Sivaïtes, adorent Siva exclusivement, dont ils se montrent
d'ardents défenseurs ; vira signifie héros (Cf. le vir latin : homme,
héros). Vîrasivaïte a donc le sens de « défenseur, héros de Siva ».

Lingâyat, mot dérivé de Lingavant, signifie «porteur du Linga»
(pant : porter). Tout Vîrasivaïte porte un Linga personnel (Ishta-
Linga) qui représente Siva. Ce Linga est donné au cours de l'initiation
et le Lingâyat le porte constamment, généralement autour du cou.
Le Linga n'est évidemment pas propre au Lingâyatisme. Il représente

en effet le symbole par exceUence de Siva pour tous les Sivaïtes
et se dresse dans tous les temples consacrés à cette divinité. Que le

1 K. Chandrasekhariah : A sociological analysis of Vîrasaivism. Thèse
dactylographiée. Francfort, 1955. Les résultats du recensement national d'avril
1971 devraient apporter des renseignements précis.

* Op. cit., p. 88.



QUELQUES ASPECTS DE LA COMMUNAUTÉ VÎRASIVAÏTE 155

Linga ait été porteur d'une signification phalhque ou non, il n'est pas
nécessaire d'analyser ce problème ici.

Dès qu'U aborde l'étude du Vîrasivaïsme, le chercheur se trouve
placé en face d'un problème d'histoire. La personnalité marquante du
Vîrasivaïsme au douzième siècle, Basava, ou Basavêsvara, demeure
encore quelque peu mystérieuse. Mais la vraie question n'est pas là.
Fut-U le fondateur du Vîrasivaïsme ou seulement un réformateur
de cette secte

Les auteurs sont partagés à ce sujet. La tradition affirme que le
Vîrasivaïsme est bien antérieur à Basava et de nombreux ouvrages,
basés sur cette affirmation, déclarent que Basava ne fut qu'un réformateur.

Certains auteurs, généralement plus anciens, font de Basava le
fondateur du Lingâyatisme. Les textes manquent, permettant de
défendre l'une ou l'autre théorie et la question demeure ainsi ouverte.
Quoi qu'il en soit, Basava a donné au Vîrasivaïsme un élan extraordinaire.

Si Basava n'est pas le réel fondateur du Vîrasivaïsme, il est
tout au moins le fondateur du Vîrasivaïsme tel qu'U s'est répandu
dès le XIIe siècle.

La tradition affirme que des cinq faces de Siva sont issus cinq
personnages, les fondateurs et propagateurs du Lingâyatisme. On
dit aussi que, désireux de peupler la terre, Siva créa de sa bouche
cinq âchâryas : Manila Radhyâchârya, Ekoranadhyâchârya, Reva-
naradhyâchârya, Panditaradhyâchârya et Vîsvaradhyâchârya. Chacun

d'entre eux créa sa propre famille {gôtra) à laquelle appartient
tout Vîrasivaïte. Chaque gôtra se divise en seize upagôtras. Les cinq
gôtras issus des cinq âchâryas ou ârâdhyas portent les noms suivants :

Bhringi, Vîra, Vrisha, Skanda et Nandi. Ces cinq personnages ont
eu une autre influence sur la communauté vîrasivaïte. En effet les

cinq matha principaux des Vîrasivaïtes (ou monastères) sont placés
sous leur patronage. Tous les autres matha sont affiliés à ces cinq
monastères, ceux de Bâlêhalli, Ujjain, Varanasi (Bénarès), Srîsailam
et, dans les Himalayas, Kedarnâth. Les chefs des cinq matha
se nomment Jagadgourous, c'est-à-dire « Maîtres du monde ». •

Ces cinq personnalités marquantes du Lingâyatisme se sont réunies

pour la première fois dans l'histoire à Bangalore (capitale de l'Etat
de Mysore) à la mi-novembre 1971. Ainsi, sur une tradition peut-être
légendaire se sont greffées des institutions encore existantes aujourd'hui.

Basava ne fut en aucune matière un systématicien, mais bien plus
un mystique écoutant son cœur et prenant en considération les
souffrances des membres de la société de son époque. Le Basava
Purâna, le Chennabasava Purâna et quelques autres ouvrages nous

1 II existe des Jagadgourous dans d'autres branches du Sivaïsme.



156 CLÉMENT A. MARRO

renseignent sur la vie de Basava. De ces écrits, U convient d'écarter
tout un ajout légendaire. Finalement, sur la base de ces comptes
rendus, on parvient à se faire une idée relativement précise de la vie
de Basava. Il semble être né en 1131 environ, de parents brahmanes
sivaïtes, à Bagevâdi (district de Bijapur, Etat de Mysore). Il ne
tarda pas à se distancer de la tradition védique en refusant de recevoir
le cordon sacré propre aux membres des castes supérieures, ou ce

qui est plus probable en s'en défaisant quelques années plus tard.
Victime de la colère paternelle, il s'enfuit dans une localité voisine.
Il y reçut une instruction poussée dans les Ecritures saintes. En
outre Siva lui donna des ordres. Basava fut par la suite appelé à

remplir les fonctions de Premier Ministre par le roi Bijjala de Kalyâna.
Après de longues hésitations, Basava accepta ce poste et se rendit

à Kalyâna où le roi le reçut avec honneur. Bijjala appartenait à la
famille des Kalachuryas. Il s'était emparé du trône Châlukya en
1156 et abdiqua en faveur de son fils en 1167. Certains auteurs et la
tradition affirment que Bijjala était un Jina ; il est plus probable en
fait, comme certains chercheurs contemporains semblent l'avoir
prouvé sur la base d'inscriptions, que Bijjala était un Sivaïte.

Occupant un poste important, Basava utilisa la puissance dont
il était revêtu pour propager ses idées révolutionnaires en rupture avec
les doctrines védiques tant sur le plan philosophique que sur le plan
social. Ses ennemis lui causèrent de nombreuses difficultés, l'accusant
auprès du roi d'avoir puisé dans le trésor royal pour entretenir ses

disciples. Leur irritation ne connut plus de hmite après que Basava
et ses disciples eurent organisé un mariage entre la fille du
brahmane Madhuvarasa et Haralayya, le fils d'un hors-caste.»
Les deux jeunes gens furent mis à mort. Basava dut recourir à la
fuite pour sauver sa vie. Certaines sources avancent que Basava,
sur le point d'être capturé, tomba dans un puits et s'y noya. Il est
plus probable qu'il se réfugia à Kûdala Sangama 2 où, après quelques
années il atteignit l'union définitive avec son Dieu, Siva (1167 ou
1168.)

Très rapidement les idées religieuses et sociales énoncées par
Basava s'étendirent non seulement au Pays Karnatak, mais encore
à d'autres régions de l'Inde aussi éloignées que le Cachemire par
exemple. Des personnalités remarquables par leur clarté d'esprit et
par leur foi donnèrent au Vîrasivaïsme des bases solides. Ainsi Chenna-
basava — Basava le Beau — neveu de Basava ; il dépassa rapidement

son oncle, au point même de devenir son gourou. Chennabasava

1 Les parents des jeunes gens étaient devenus Lingâyats.
2 L'endroit était sacré à l'époque de Basava déjà. Il se trouve au confluent

des rivières Krishna et Malaprabha (District de Bijapur, Etat de Mysore.)



QUELQUES ASPECTS DE LA COMMUNAUTÉ VÎRASIVAÏTE 157

est l'un des principaux auteurs de la systématisation de la philosophie

vîrasivaïte et spécialement de la doctrine du Shatsthala, sur
laquelle nous reviendrons plus loin. Partant Chennabasava reçut
le nom de Shatsthala Chakravarti — Souverain du Shatsthala.

Une Académie de la Religion fut fondée par Allama Prabhu ;

tous ceux qui assistaient à ses réunions pouvaient émettre leurs idées,
leurs conceptions. Ils y étaient même vivement encouragés ; ainsi
tous contribuaient au développement spirituel de tous. Le compte
rendu des délibérations de cette Académie nous est parvenu dans le
Sûnyasampâdane.

Il est à remarquer qu'au sein de cette Académie nombre de
femmes jouèrent un rôle important et parmi elles surtout Akka
Mahâdêvi, qui occupa une place prédominante dans le Vîrasivaïsme
naissant.

Si l'Hindouisme védique s'adressait avant tout aux classes élevées
de la société, c'est-à-dire à une minorité, le Vîrasivaïsme se tourna
résolument vers les plus pauvres, les non-éduqués, les délaissés. Dès le
début, Basava, suivi par ses disciples, se fixa pour règle d'exprimer
sa pensée en Kannada, la langue parlée dans l'Etat de Mysore actuel.
Il semble qu'il fut ainsi le premier chef religieux à utiliser cette
langue. Signalons que cette utilisation du Kannada donna à la
littérature dans cette langue un extraordinaire élan dont les effets se

manifestent aujourd'hui encore.
Autant par sa philosophie que par ses réformes sociales, Basava

et le Vîrasivaïsme se distançaient fondamentalement de l'hindouisme
védique et des coutumes de la société de son époque.

I. Pratiques religieuses du Vîrasivaïsme

« L'Eglise » vîrasivaïte comprend différentes fonctions, la plus
importante étant ceUe de jangama. Le mot jangama imphque un
mouvement. Le jangama est une représentation de Siva, il est « Siva
en mouvement » Le Vîrasivaïsme reconnaît deux types de jangama :

le Sthira Jangama. (jangama « statique ») et le Chara Jangama
(jangama « dynamique »).

Basava accorde au jangama une importance capitale. Selon lui,
le jangama est une incarnation de Siva qui, dans son amour, permet
ainsi à l'homme une communication directe avec lui.

« Pourrais-tu peindre une image sans une paroi
Pourrais-tu, sans terre, faire croître une semence
Pourrais-tu célébrer un culte sans Jangama
Pourrais-tu analyser la Divinité
Depuis que le Seigneur Kûdala Sangama,



158 clément a. marro

Créateur tranquille, sans corps,
A pris forme de Jangama,
Je ne connais rien d'autre, bon Seigneur »'

Le Sthira Jangama et le Chara Jangama possèdent l'un et l'autre
pour fonction de veiller au bien-être de la communauté. Le Sthira
Jangama, ou gourou, est recherché par des disciples ayant besoin
d'un maître à penser pour les aider dans leur développement spirituel ;

ü les instruit dans la doctrine, prend soin de leur éveil spirituel et de
leur avance sur le chemin du Shatsthala. Il préside à la Linga-Dîkshâ.
Le Chara Jangama, lui, est une prêtre itinérant, chargé de visiter les
membres de la communauté et ainsi de veiller à ce qu'Us respectent la
discipline et évoluent spirituellement. Il n'existe pas de supériorité
d'un des deux types de jangama par rapport à l'autre. Leur
différence est uniquement une différence de fonction. Au sein de la
communauté, l'un et l'autre ont pour mission de maintenir solidarité et
harmonie. Au début, seul le jangama occupait une place à part. Par
la suite, de nouvelles distinctions sont apparues et certaines fonctions
se sont institutionnalisées au point de devenir de véritables castes
dans une communauté se voulant sans castes.

Le Sthira Jangama et le Chara Jangama doivent aider le Vîrasivaïte

dans sa progression vers l'union avec la Divinité. Ce cheminement

comprend six étapes (sthala). Siva, la seule Réahté, est qualifié
par sa Sakti — énergie de Siva, sa puissance créatrice. Cette Sakti
n'est pas différente du Dieu lui-même. La Sakti est cause de l'apparition

des âmes — anga. 2 Séparées de la Divinité par leur ignorance et
l'impureté, ces âmes peuvent parvenir à l'union avec Siva en suivant
ce cheminement en six étapes. En fait l'âme n'est pas essentiellement
différente de Siva ; certes une distinction semble exister entre Linga
et Anga, mais eUe n'est qu'apparente et due à l'impureté emprisonnant
l'âme. C'est lors de la Dîkshâ que l'âme est débarrassée de l'impureté,
pour qu'elle puisse marcher vers l'unification (Aikya) avec Siva.

Dans les trois premiers sthala, les actes (kriyâ) sont importants ;

dans les trois derniers, le rôle prépondérant revient à la connaissance
(jnâna). La connaissance n'est pas pour autant exclue des trois
premières étapes, pas plus que les actes des trois dernières. Bhakti
(dévotion intense), kriyâ, jnâna, en association, accélèrent le mouvement

du progrès spirituel. Au cours de cette marche, la dualité
âme •— Dieu (anga-Linga) va s'amenuisant, pour finalement
disparaître.

1 Les traductions ont été établies sur la base du texte anglais des « Vacanas
of Basavanna », par L.M.A. Menezes et S.M. Angadi, Sirigere, 1967. (V : vacana.)
V. 398, p. 130. Cf. aussi V. 839, p. 280.

2 Anga signifie en fait membre, partie. L'âme est part de Dieu, vers qui
elle tend.



QUELQUES ASPECTS DE LA COMMUNAUTÉ VÎRASIVAÏTE 159

Dans le bhakta-sthala, sont accentuées la vie dévotionnelle et
l'éthique. Le mahêsvara-sthala insiste sur ces premiers éléments, puis
sur une plus grande observance des règles et préceptes du Vîrasivaïsme.
Dans le prasâdi-sthala, la grâce divine est accordée à celui qui marche
vers l'unification avec Siva. La concentration sur le linga personnel
(ishta-linga) reçu lors de l'initiation est accentuée. Au cours de la
quatrième étape, prânalingi-sthala, le Lingâyat reçoit TUlumination
intérieure. Il détourne son attention des objets externes vers les
valeurs internes et réalise que son soi n'est autre que le Soi universel.
Celui qui atteint le sarana-sthàla s'abandonne à la Réahté suprême,
sachant qu'il est part de la Divinité. « Il est un surhomme d'action,
et partant est engagé dans l'étabhssement sur terre du Royaume des

Cieux, ou Satya-yuga. » " Au dernier degré, aikya-sthala, « même les

plus petites distinctions entre anga et Linga disparaissent complètement.

L'anga atteint sa forme originelle qui n'est autre que Linga.
(Ici, Siva.) Comme une rivière se mêle à une autre rivière, l'anga,
purifié, devient un avec Dieu (Linga). »2

« Devenant un Bhakta par sa foi,
Un Mâhêsvara par sa constance dans cette foi,
Un Prasâdi par vigilance dans cette constance,
Un Prânalingi par sa propre expérience dans cette vigilance,
Un Sarana par sa connaissance dans cette expérience :

Le mystère résidant dans un état d'absence de volonté,
Quand cette connaissance s'est unie à la Vérité,
C'est TAikya-sthala. » 3

Tout Lingâyat ayant atteint un certain niveau de sainteté échappe
à une nouvelle naissance. Sur le lit de mort d'un Lingâyat, en présence
de membres de la communauté et des parents du mourant, un gourou
célèbre une dernière cérémonie, Vibhûti Vîle. Cette cérémonie crée
une ambiance de sainteté visant à concentrer l'esprit du moribond
sur Dieu, de sorte que l'âme échappe à une nouvelle naissance. Le
Vibhûti Vue constitue la seule preuve qu'il n'y aura pas de nouveUe
naissance. 4 Le mort sera enterré en position assise, revêtu d'un
hnceul de couleur orange et après que son linga a été placé dans

1 Srî Kumara Swamiji: The Virashaiva Philosophy and Mysticism.
Dharwar, i960 (2), p. 195.

2 H. P. Malledevaru : Vîrasaivism and Saiva-Siddhânta, in Srî Basa-
vêsvara, a Commemoration Volume, (SBCV). Bangalore, 1967, p. 360.

3 Texte traduit de l'anglais. Sûnyasampâdane, trad, par S. C. Nandimath,
L.M.A. Menezes, R. C. Hiremath. Vol. 1. Dharwar, 1965, p. 116.

4 Explications que m'a données Srî Kumara Swamiji au cours d'un entretien.



l60 CLÉMENT A. MARRO

sa main gauche (la main sur laquelle le Vîrasivaïte dépose le linga,
quand il célèbre son culte — linga pûjâ).l

Le culte de l'ishta-linga, c'est-à-dire de Siva, doit être rendu avec
amour. Seule une telle forme de dévotion plaît au Seigneur. Les
Vîrasivaïtes ne célèbrent pas le culte de Siva dans les temples du Sivaïsme
orthodoxe ; Us ne possèdent même pas de temples propres à leur
communauté. Ainsi la linga-pûjâ se célèbre de manière personnelle,
chez soi.

Le Vîrasivaïte doit célébrer une pûjâ quotidienne à l'ishta-linga,
le symbole de Siva qu'U porte constamment sur lui. Il rend son culte,
après avoir lavé le linga avec de l'eau, à l'aide des éléments suivants :

pâte de santal, grains de riz, feuilles et fleurs, encens, feu, offrande
de nourriture et feuilles et noix de bétel. Cependant la méditation sur le

linga semble avoir plus d'importance que ce culte. Pour se concentrer,
le Vîrasivaïte place le linga sur la paume de sa main gauche à quelque
sept à huit centimètres du bout de son nez, à la hauteur des yeux.
Le revêtement noir et brillant de l'ishta-linga aide à la concentration.
Au cours du processus de concentration, l'œil a l'impression que le

linga diminue peu à peu de volume et il ne perçoit plus finalement
qu'un point d'une extrême brillance. Le fait de déposer le linga sur la
main empêche l'énergie de concentration émanant des yeux de

s'échapper. En effet, de la main, cette énergie remonte le bras pour
finalement revenir au cerveau.2

Dans sa progression spirituelle, le Vîrasivaïte reçoit un certain
nombre d'aides sous forme de huit protections (ashtâvarana — huit
boucliers) : le gourou, le linga (symbole de Siva), le jangama itinérant

(gourou et jangama itinérant sont également représentations
de Siva), pâdôdaka (eau lustrale dans laquelle le jangama s'est lavé
les pieds), prasâda (ahment offert au gourou et remis au donateur ;

il a été ainsi rendu sacré), vibhûti (cendre sainte dont le Vîrasivaïte
s'enduit le corps ou le front seulement, par exemple lors de la linga-
pûjâ, de la Linga-Dîkshâ, du Vibhûti Vîle), les graines de rudrâksha
(œil de Rudra, c'est-à-dire Siva ; sous forme d'un rosaire) et finalement

le mantra sacré « Om, Namah Sivâya ». En outre, le Vîrasivaïte
doit respecter certaines règles de conduite qui lui permettront d'être
plus fidèle à Siva et faciliteront sa marche vers l'Aikya.

Le fidèle doit avant tout rendre son culte à Siva exclusivement,
sous la forme du linga personnel ; ce linga il le porte constamment,
généralement autour du cou, enveloppé dans une pièce d'étoffe de

1 Cf. E. Thurston : Ethnographie Notes in Southern India. Madras, 1902,
P- 139-

2 Renseignements fournis à Dharwar par le Swamiji Sri Yogishvar au
cours d'un des entretiens qu'il m'a accordés.



QUELQUES ASPECTS DE LA COMMUNAUTÉ VÎRASIVAÏTE l6l

couleur rouge ou dans une petite boîte. Avant de consommer quelque
nourriture que ce soit, il l'offrira premièrement à Siva. Fidèle au
principe du respect de la vie — ahimsa, le Lingâyat est strictement
végétarien. En outre, il évitera les boissons enivrantes, toute drogue
et le tabac. Il ne mangera pas en compagnie de non-Vîrasivaïtes et
n'acceptera pas même un verre d'eau de leur part.

IL Aspects sociaux du Vîrasivaïsme

Dès le début de son ministère, Basava se fit le champion de l'égalité
de tous les membres de la communauté et de l'égalité entre les sexes.
Cette attitude n'est pas motivée uniquement par le désir de permettre
aux membres les plus déshérités de la société et aux femmes de se

mettre en valeur et d'acquérir des droits égaux. Les raisons, peut-être
plus importantes encore, sont philosophiques et religieuses. Les
motifs de Basava, communs au Sivaïsme dans son ensemble, partent
du fait que tous les hommes étant créatures de Siva, ils possèdent des
droits égaux à atteindre l'Aikya, c'est-à-dire l'union avec Siva.
Certains ont fait de Basava un réformateur exclusivement social. En
fait, son attitude envers la société réside avant tout dans sa volonté de

garantir à tous une chance égale de parvenir à l'union avec Dieu.
Certes, ses réformes sociales ont opéré une révolution au sein de la
société de l'époque, mais il convient de garder à l'esprit les vraies
motivations de Basava.

Basava et ses disciples possédaient au sujet de la société dans
laquelle ils vivaient un certain nombre d'idées révolutionnaires. Ces

idées ne demeurèrent pas dans le domarne inteUectuel, mais passèrent
dans celui de la réahté, avant tout grâce aux assemblées de l'Anubhava
Mantapa, cette Académie de la Rehgion créée par Allama Prabhu.

Il faut se souvenir que très tôt Basava lui-même se distança de
l'orthodoxie védique. Il n'accepta pas de recevoir le cordon sacré

propre aux brahmanes ou il s'en défit quelques années après l'avoir
reçu. Le fait important, queUe que soit la position qu'on prenne,
c'est que Basava rompit avec le système des castes dans son jeune
âge. Cette décision devait marquer toute son attitude face à la société

contemporaine.
Dès lors, il ne faut pas s'étonner que Basava ait voulu que tous les

Lingâyats puissent participer aux déUbérations de l'Anubhava
Mantapa. Aucune distinction n'y existait. Tous se côtoyaient
fraternellement, cherchant en commun à enrichir leur vie spiritueUe et à

développer leur foi. Cette fraternité débordait l'Académie et s'étendait
à la communauté vîrasivaïte dans son ensemble. Une telle attitude
impliquait le rejet absolu de deux principes sociologiques propres à la
société védique traditionnelle : le système des castes ainsi que l'idée
de l'inégalité des sexes.



IÓ2 CLÉMENT A. MARRO

C'était la libre association dans l'égalité de la volonté de Basava, qui,
il faut le remarquer, ne s'occupa pas des inégahtés hors de la communauté,

quoiqu'il n'ait pu les accepter. Dès qu'une personne, homme
ou femme, devenait vîrasivaïte en recevant le linga des mains du
gourou, elle cessait d'appartenir à une caste. Sa condition sociale était
annulée. Qu'il ait été sûdra ou brahmane de naissance, un Vîrasivaïte
ne possédait aucun droit particuher, ne faisait l'objet d'aucune mesure
discriminatoire. Une telle attitude s'opposait à la Loi de Manu qui
affirme que les quatre castes sont nécessaires au bien de la société.
Cette même Loi affirme que le brahmane possède plus de droits que
n'importe quel autre membre de la société (Cp. I). La femme, selon
Manu, doit être constamment soumise à l'homme ; elle ne possède
aucune indépendance (Cp. V). Basava, lui ne cessait d'affirmer que
la valeur d'un homme ne saurait dépendre de sa naissance, mais bien
de ses qualités personnelles.

« Vyâsa est fils d'un pêcheur,
Mârkandêya né d'un hors-caste,
Mandôdari, fille d'une grenouiUe
O, ne regarde pas à la caste ; en fait de caste,
Qu'étais-tu dans le passé

En effet, Agastya était un oiseleur,
Durvâsa, un cordonnier,
Kâsyapa, un forgeron,
Le sage du nom de Kaundanya,
Etait, comme le savent les trois mondes,
Un barbier... Prêtez tous attention. Voici les mots
De notre Kûdala Sanga :

« De queUe importance le fait d'être de basse naissance I

Seul un Bhakta est bien né. »

Ainsi la naissance ne revêt aucune importance. Les sages mentionnés

dans ce vacana ont atteint un niveau très élevé même si leur
naissance fut sans gloire aucune. La qualité d'un homme dépend de

sa dévotion pour Siva, de sa foi en lui.
Le fait que tous soient égaux au sein de la communauté imphque

aussi que les mariages cessent d'obéir à la règle traditionnelle des
castes. Un homme appartenant au Vîrasivaïsme peut épouser toute
jeune fiUe de son goût sans se préoccuper de son propre rang et du

1 Op. cit., V.588, p. 192-193.
Vyâsa : grand sage de naissance illégitime. On dit qu'il a disposé les Vêdas,
écrit les Vedânta et dix-huit Purânas. — Mârkandêya : un autre sage. — Mandôdari

: épouse de Râvanna, roi de Lanka. — Agastya : un rishi, auteur de
nombreux hymnes du Rig Vêda. — Kâsyapa : également un rishi ; de même que
Kaundanya.



QUELQUES ASPECTS DE LA COMMUNAUTÉ VÎRASIVAÏTE 163

rang de l'élue. Ainsi Basava, à Kalyâna, célébra un mariage entre la
fiUe d'un ancien brahmane et le fils d'un ancien intouchable.

Si le système des castes est abandonné au sein du Vîrasivaïsme,
la discrimination entre les sexes est rejetée elle aussi. Une femme ne
possède pas moins de droits qu'un homme. Hommes et femmes sont
des êtres humains créés par le même Dieu ; partant Us ont les mêmes
droits à rechercher l'union avec Siva. Plusieurs femmes avaient
coutume de participer aux délibérations de l'Anubhava Mantapa,
la plus connue étant Akka Mahâdêvi. Au sujet de la différence entre
homme et femme, Dêvara Dâsimayya, une figure marquante du
Lingâyatisme naissant, écrit :

« Si poitrine et longs cheveux se manifestent,
On TappeUe alors une femme ;

Si barbe et moustache croissent,
On l'appelle alors un homme.
L'âme qui veille à l'intérieur
N'est ni mâle ni femelle,
Remarque-le, ô Râmanâtha » '

Ainsi hommes et femmes sur le chemin conduisant à la réalisation de
leur soi possèdent la même situation. Cette égahté et cette fraternité
se manifestaient dans les relations courantes par l'utihsation de termes
tels que « akka » —¦ sœur, « anna » — frère, « amma » — mère. Tous
étaient frères et sœurs, enfants du même Dieu.

Basava lutta pour abohr au sein de la communauté vîrasivaïte
les inégalités aussi bien entre les membres issus des différentes castes
qu'entre hommes et femmes. Il s'intéressa également au problème du
travail. Basava affirme que le monde est réel, puisqu'il est création
de Dieu. Cette réalité du monde implique une certaine philosophie de
la vie. En aucune manière le Vîrasivaïsme ne nie la vie. Un ascétisme
extrême, la vie de sannyasi ne sont pas tenus en très haute estime.
Puisque le monde est saint, ayant été créé par Dieu, ü est ridicule
de s'en retirer. Une des plus remarquables conséquences de cette
conception est exprimée dans cette courte sentence : « Le travail est
un culte ». Tous étaient tenus de travailler. Aucun des membres de la
communauté ne devait manger du pain qu'il n'aurait pas gagné par
son travail. Qui plus est, aucune occupation n'était considérée comme
supérieure à une autre. Tout travail honnête et accomph avec zèle
constitue une forme de culte. Qu'un homme soit un balayeur, rien
ne le rend inférieur à un ministre, par exemple.

1 Cité par H. Thipperudra Swamy : The Vtrasaiva Saints, a Study.
Mysore, 1968. P. 264.



164 CLÉMENT A. MARRO

Signalons deux autres mesures sociales prises par Basava et ses

disciples. Ils autorisaient au sein de la communauté le remariage des

veuves. Une teUe mesure était elle aussi en complète opposition à la
pratique traditionnelle. Il convient de remarquer qu'en Inde, de nos
jours encore, il est exceptionnel de voir une veuve se remarier. D'une
manière générale, la société indienne réprouve une telle pratique.
Toujours dans le domaine des unions, le Vîrasivaïsme s'est opposé
dès ses débuts au mariage des enfants. Cette pratique aussi est
demeurée longtemps vivante dans la société indienne.

III. Conclusion

S. M. Hunashal écrit que deux grandes révolutions ont eu lieu en
Inde : l'apparition du Bouddhisme et « la révolution démocratique
Lingâyat de Basava ». > Les deux mouvements défendirent la cause
des masses opprimées, en combattant l'hégémonie brahmanique.

Il est dès lors fort possible que le Vîrasivaïsme ait rencontré son
plus grand succès dans le Karnataka non pas tant en raison de son
mysticisme et de sa philosophie, mais plutôt par ses positions sociales.
Les couches les plus méprisées de la société ne pouvaient accueillir
qu'avec enthousiasme ce mouvement qui leur permettait de s'émanciper

en leur promettant une société sans castes dont tous les membres
seraient égaux. En conséquence, beaucoup semblent s'être joints à
la communauté vîrasivaïte pour tenter d'améhorer leur sort. (Il
faut se rappeler ici qu'une autre religion défendant l'égalité de ses
membres, l'Islam, a connu un grand succès en Inde avant tout auprès
des castes inférieures et des hors-castes.)

Il est ainsi à craindre que, dès ses débuts, le Vîrasivaïsme n'ait
porté en lui une force qui faisait en même temps sa faiblesse, les
membres de la communauté, plus intéressés par les avantages sociaux,
ne s'occupant souvent que de loin du mysticisme du Lingâyatisme et
de la base philosophique des principes sociaux. Une conséquence
normale s'en est ensuivie. En effet, peu à peu des pratiques propres à
l'hindouisme védique et à la religion populaire ont été réintroduites.
Aujourd'hui, même parmi les gens instruits, plusieurs connaissent
mal leur rehgion. (Par exemple, j'ai reçu cette réponse à une question :

« Je ne sais pas ce qu'est le shatsthala. »)

Pourtant les Lingâyats sont généralement fiers de leur rehgion.
Les auteurs vîrasivaïtes aussi bien que les gens que j'ai rencontrés
adoptent souvent une attitude apologétique non critique. Alors que
je demandais à des Vîrasivaïtes ce qu'ils pensaient de leur rehgion,
voici quelques-unes des réponses que j'ai entendues : «notre rehgion

1 S.M.Hunashal : The Lingâyat Movement : a social revolution in Karnatak.
Dharwar, 1947, P. 25.



QUELQUES ASPECTS DE LA COMMUNAUTÉ VÎRASIVAÏTE 165

est influente ; eUe est ancienne ; eUe est supérieure à toutes les autres
religions ».

Mais il ne suffit pas à une communauté d'être fière de son passé
et de ses origines. Malheureusement, soumis dès le commencement
à la pression de l'Hindouisme védique et des pratiques traditionnelles,
le Vîrasivaïsme semble n'avoir guère tardé à évoluer et à perdre une
partie de la pureté de ses idéaux. Cette évolution paraît s'être opérée
avant tout dans le domaine social. Les principes fondamentaux
sont demeurés inaltérés. Leur mise en pratique, elle, s'est relâchée.

En théorie, nous l'avons vu, tous sont égaux au sein de la communauté

vîrasivaïte. Cependant les castes ont fait leur réapparition
très tôt semble-t-il. La communauté s'est divisée en réintroduisant
le système qu'elle rejetait. Par exemple, les gens dont le nom se
termine en -math (Hiremath, Nandimath, etc.) appartiennent à la
caste des jangama. Le plus souvent ces gens ne sont plus jangama par
leur fonction, mais par leur naissance uniquement. Les Shetty, eux,
appartiennent à la caste des commerçants. Il semble que le processus
de réintroduction du système des castes est dû au fait que les
nouveaux convertis ont été tenus à un rang inférieur par les membres
anciens de la communauté. (Remarquons qu'en Inde il s'agit d'une
attitude généralisée au sein des rehgions « missionnaires ».)

Le principe de l'égalité des sexes est lui aussi un peu passé dans
l'ombre. Il y a quelque temps, dans les environs de Dharwar, lorsqu'il
fallut désigner le nouveau chef d'un matha, le choix se porta sur une
jeune femme préparant un doctorat en philosophie. Cette décision
suscita des remous et Akka Mahâdêvi, la personne choisie, a éprouvé
beaucoup de peine à faire respecter son droit, pourtant accepté par
le Vîrasivaïsme dès le XIIe siècle.

Si la pratique de l'égalité s'est relâchée au sein du Vîrasivaïsme,
l'adhésion à un monothéisme strict a été victime du même phénomène.
En effet d'une manière générale les pratiques rehgieuses de la société
dans laquelle les Vîrasivaïtes vivaient s'opposaient au monothéisme.
Soumis à la pression du milieu, beaucoup de Vîrasivaïtes se mirent à
adorer d'autres dieux. Nous pouvons ainsi remarquer qu'aujourd'hui
de nombreux Vîrasivaïtes n'hésitent pas à adorer les idoles tradition-
neUes, hindoues ou autres. Par exemple, à Solakanakoppa, un village
de 700 habitants à quelque douze kilomètres de Dharwar, où les
habitants sont presque tous Lingâyats, j'ai eu la surprise de découvrir
un certain nombre d'idoles de divinités agraires. Mon guide, un
étudiant Lingâyat, m'a alors affirmé qu'une telle pratique est normale
et acceptée. Il existe en outre dans ce vülage deux temples, fait
surprenant dans un vUlage à majorité Lingâyat.

Actuellement, au sein du Vîrasivaïsme se manifeste une certaine
rupture entre les générations. Alors que d'aucuns, même en ville,



l66 CLÉMENT A. MARRO

refusent encore un verre d'eau de la part d'un non-Vîrasivaïte, de
nombreux jeunes n'hésitent pas à partager leur repas avec n'importe
qui. Souvent les jeunes ne portent pas sur eux l'ishta-linga et négligent

aussi la célébration quotidienne de la linga-pûjâ. Ils se montrent
parfois fort critiques à l'égard de leur religion, de certaines pratiques
et surtout envers certains swamijis vivant dans une opulence
choquante et dont la conduite n'est pas nécessairement modèle. Ils se

plaignent parfois amèrement de ne pas parvenir à se faire recevoir
par eux s'Us ne peuvent leur offrir un riche présent. Ainsi ils sont
impuissants à exprimer leurs revendications.

Sur dix-huit personnes interrogées (âgées de 19 à 50 ans, dont
une majorité de 20 à 30 ans), huit célèbrent la linga-pûjâ régulièrement.

Parmi sept personnes ayant répondu à la question « portez-
vous le linga en permanence », quatre ont répondu par l'affirmative.
La plupart des personnes interrogées sont des étudiants ou ont terminé
des études secondaires.

En résumé, nous pouvons dire tout à la fois que les jeunes ont
relâché leur observance des rites et des prescriptions mais aussi qu'ils
cherchent à retrouver la pureté originelle des doctrines de leur
communauté.

Ce bref survol de la situation actuelle de la communauté Lingâyat
serait incomplet si nous ne mentionnions les efforts entrepris depuis
longtemps dans le domaine de l'éducation. Au début de ce siècle,
cet intérêt s'est concrétisé encore par la création de l'Association
Lingâyat pour l'Education. Certains matha importants comportent
une école, parfois de degré secondaire. A Solakanakoppa, le vUlage
mentionné plus haut, un jeune étudiant tient presque chaque soir
une classe d'alphabétisation pour les jeunes gens de l'endroit (de
18 à 28 ans). Ses cours sont bien fréquentés (36 élèves environ). Le
bâtiment utilisé a été construit par de jeunes Vîrasivaïtes de la région.
Lors de la rencontre des cinq Jagadgourous du Vîrasivaïsme à
Bangalore, en novembre 1971, les organisateurs espéraient recueillir un
million de roupies I, dont la plus grande partie devait être consacrée
à l'éducation d'enfants pauvres.

Faut-il conclure sur un constat d'échec Il est impossible d'apporter
une réponse absolue. Je pense néanmoins que le Vîrasivaïsme se

trouve contraint au renouvellement ; à défaut, il se dirige rapidement
vers la stagnation. Si le Vîrasivaïsme d'aujourd'hui était capable de
se réformer, de retourner à ses sources et ainsi de retrouver le
dynamisme de ses origines, il pourrait se montrer de la plus grande utilité
à la société indienne. En effet, même si le système des castes a été
aboh par la Constitution indienne, les gens appartenant à la caste

1 Soit environ 500 000 fr. suisses.



QUELQUES ASPECTS DE LA COMMUNAUTÉ VÎRASIVAÏTE 167

des sûdras et les hors-castes éprouvent encore de grandes difficultés
à faire valoir leurs droits. Dans le domaine de l'emploi, les Vîrasivaïtes

pourraient faire œuvre utile en réaffirmant qu'aucune
occupation n'est inférieure à une autre et que par conséquent il vaut
mieux accomplir une tâche ne correspondant pas à ses qualifications
que de rester sans travail.

A condition qu'il passe par une réforme profonde, le Vîrasivaïsme
pourrait encore opérer une révolution dans la société indienne de
cette seconde moitié du XXe siècle. En effet la plupart de ses principes
demeurent entièrement valables dans cette société toujours divisée
et au sein de laquelle les forts manquent encore d'intérêt pour les
faibles et les déshérités. Mais Srî Kumara Swamiji, une figure
marquante du Lingâyatisme d'aujourd'hui, me déclarait qu'une telle
réforme était malheureusement impossible, car penseurs et théologiens

sont trop opposés les uns aux autres et ne parviennent pas à

s'entendre. Et pourtant, le Swamiji l'admet, cette réforme est nécessaire
et urgente.

Ainsi donc le Vîrasivaïsme doit prendre conscience de ses richesses
et en faire don à la société indienne contemporaine. Il pourra ainsi
infuser au sein de cette société une force lui permettant de se développer

plus harmonieusement. Pour cela, il faut premièrement que les
Vîrasivaïtes eux-mêmes travaillent à retrouver l'unité perdue et les
valeurs recouvertes par la poussière des siècles.

Clément A. Marro


	Quelques aspects de la communauté vîrasivaïte

