Zeitschrift: Revue de Théologie et de Philosophie
Herausgeber: Revue de Théologie et de Philosophie

Band: 22 (1972)

Heft: 3

Artikel: Quelgues aspects de la communauté virasivaite
Autor: Marro, Clément A.

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-380991

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 15.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-380991
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

QUELQUES ASPECTS
DE LA COMMUNAUTE VIRASIVAITE

La communauté virasivaite est trés peu connue dans les pays
d’expression frangaise. Seuls quelques ouvrages lui ont été consacrés a
I’Occident, écrits avant tout en anglais, et méme ces ouvrages ne sont
pas légion. Habituellement les auteurs occidentaux traitent du
Virasivaisme, ou Lingdyatisme, en quelques pages au sein de
travaux plus importants sur I'Hindouisme en général *. Signalons en
outre qu’a une exception prés, aucun texte Lingdyat n’a été traduit
en frangais. En effet, quelques Vacanas de Basava ont été rendus
dans notre langue par Alain Olivier sous le titre peu adéquat de
« Réveries de Basava»2.

Aussi, dés qu’'on entreprend l'étude d'un aspect ou d’'un autre
du Virasivaisme, il convient premiérement de déterminer, sommai-
rement au moins, ce qu’est le Virasivaisme, quelles sont ses origines
et les figures marquantes de ses débuts et ol se rencontrent la plupart
de ses adeptes. Ce sera l'introduction de cet article. Ensuite nous
exposerons quelques pratiques religieuses du Virasivaisme (I), puis les
aspects sociaux de cette Religion (II), et finalement, nous ferons
quelques remarques sur la communauté lingdyat actuelle (III).

INTRODUCTION : ORIGINES ET REPARTITION DU VIRASIVAISME

Les Virasivaites constituent une communauté qui est une branche
de la division sivaite de ’'Hindouisme. Ils se rattachent a ce qu’il est
convenu de nommer le mouvement Bhakti, et plus spécialement Siva-
Bhakti : dévotion mystique pour Siva. Les Lingayats ont répandu

1 Parmi les ouvrages faciles a4 obtenir, citons: RENoU : Inde classique,
vol. I, p. 638. Paris, 1953 ; FiLL10zAT : Les Philosophies de I'Inde, p. 111-113.
Paris, 1970 ; GONDA : Les religions de I’Inde, vol 11, p. 291-301. Paris, 1965.
(L’auteur fournit une abondante bibliographie.) VoN GLASENAPP : La Philo-
sophie indienne, p. 224. Paris, 1951.

2 Sans date, sans lieu d’édition. Vacana peut étre traduit par: déclaration,
propos, discours.



154 CLEMENT A. MARRO

leurs idées et leurs doctrines dans le Karnataka, c’est-a-dire en gros
dans I’Etat de Mysore actuel. Les Virasivaites vivent donc avant
tout dans cet Etat et sont particulierement nombreux au nord de
cette région. On en rencontre en outre un certain nombre dans les
régions frontaliéres de I'Etat de Maharashtra et de celui d’Andhra
Pradesh, ainsi que dans quelques régions de I’Etat de Madras. D’aprés
Chandrasekhariah , ils sont environ quatre millions et demi. Le
1115 9, de la population de I'Etat de Mysore est Lingdyat ; dans la
région de Dharwar, Belgaum et Bijapur (Nord de I’'Etat de Mysore),
les Virasivaites représentent le 25 ou 30 9, des habitants. La plupart
des Lingdyats (environ go %,) vivent dans les campagnes et se livrent
a lagriculture. Chandrasekhariah ajoute que ce caractére rural
explique le manque d’éducation des Lingayats et leur conservatisme 2.
Cette remarque était peut-étre exacte il y a quelques années ; il
convient de préter attention au fait que I'on rencontre actuellement
bon nombre de gens hautement qualifiés au sein de cette communauté.
En effet, depuis de nombreuses années les autorités de la communauté
se sont occupées de 1’éducation des membres (Cf. au début du siecle
la fondation de la Lingdyat Education Association dont le siége se
trouve a Dharwar).

Si la région de Belgaum, Dharwar et Bijapur compte un si haut
pourcentage de Lingdyats, cette situation est due surtout a des
raisons historiques. En effet, le Lingdyatisme, au douziéme siécle,
s’est propagé a partir de cette contrée et s’est répandu avant tout
dans cette partie de 1'Inde.

Les Virasivaites sont désignés par plusieurs noms, tels que Lin-
gavants, Lingadhiris, Lingiyats, etc. On rencontre le plus souvent
les appellations Lingayats et Virasivaites. Ces deux derniers noms
exigent quelques explications. Les Virasivaites, monothéistes comme
tous les Sivaites, adorent Siva exclusivement, dont ils se montrent
d’ardents défenseurs; vira signifie héros (Cf. le v¢7 latin : homme,
héros). Virasivaite a donc le sens de «défenseur, héros de Siva ».
Lingayat, mot dérivé de Lingavant, signifie « porteur du Linga »
(vant : porter). Tout Virasivaite porte un Linga personnel (Ishta-
Linga) qui représente Siva. Ce Linga est donné au cours de I'initiation
et le Lingayat le porte constamment, généralement autour du cou.
Le Linga n’est évidemment pas propre au Lingayatisme. Il repré-
sente en effet le symbole par excellence de Siva pour tous les Sivaites
et se dresse dans tous les temples consacrés a cette divinité. Que le

1 K. CHANDRASEKHARIAH : A sociological analysis of Virasaivism. Thése
dactylographiée. Francfort, 1955. Les résultats du recensement national d’avril
1971 devraient apporter des renseignements précis.

2 Op. cit., p. 88.



QUELQUES ASPECTS DE LA COMMUNAUTE VIRASIVAITE 155

Linga ait été porteur d’une signification phallique ou non, il n’est pas
nécessaire d’analyser ce probléme ici.

Dés qu’il aborde 1’étude du Virasivaisme, le chercheur se trouve
placé en face d'un probléme d’histoire. La personnalité marquante du
Virasivaisme au douziéme siécle, Basava, ou Basavésvara, demeure
encore quelque peu mystérieuse. Mais la vraie question n’est pas la.
Fut-il le fondateur du Virasivaisme ou seulement un réformateur
de cette secte ?

Les auteurs sont partagés a ce sujet. La tradition affirme que le
Virasivaisme est bien antérieur & Basava et de nombreux ouvrages,
basés sur cette affirmation, déclarent que Basava ne fut qu’un réforma-
teur. Certains auteurs, généralement plus anciens, font de Basava le
fondateur du Lingdyatisme. Les textes manquent, permettant de
défendre I'une ou ’'autre théorie et la question demeure ainsi ouverte.
Quoi qu’il en soit, Basava a donné au Virasivaisme un élan extraor-
dinaire. Si Basava n’est pas le réel fondateur du Virasivaisme, il est
tout au moins le fondateur du Virasivaisme tel qu’il s’est répandu
dés le XITIe siécle.

La tradition affirme que des cinq faces de Siva sont issus cing
personnages, les fondateurs et propagateurs du Lingdyatisme. On
dit aussi que, désireux de peupler la terre, Siva créa de sa bouche
cinq dchdryas : Marula Radhyacharya, Ekoranadhyéichéirya, Reva-
naradhyicharya, Panditaradhyacharya et Visvaradhyachéirya. Cha-
cun d’entre eux créa sa propre famille (gdfra) & laquelle appartient
tout Virasivaite. Chaque géfra se divise en seize upagdtras. Les cinq
gotras issus des cing dchdryas ou drddhyas portent les noms suivants :
Bhringi, Vira, Vrisha, Skanda et Nandi. Ces cinq personnages ont
eu une autre influence sur la communauté virasivaite. En effet les
cinq matha principaux des Virasivaites (ou monastéres) sont placés
sous leur patronage. Tous les autres mafha sont affiliés a ces cing
monastéres, ceux de Balehalli, Ujjain, Varanasi (Bénarés), Srisailam
et, dans les Himalayas, Kedarnath. Les chefs des cinq matha
se nomment Jagadgourous, c’est-a-dire « Maitres du monde ». *
Ces cinq personnalités marquantes du Lingayatisme se sont réunies
pour la premiére fois dans 'histoire a Bangalore (capitale de I'Etat
de Mysore) a la mi-novembre 1971. Ainsi, sur une tradition peut-étre
légendaire se sont greffées des institutions encore existantes aujour-
d’hui.

Basava ne fut en aucune matiére un systématicien, mais bien plus
un mystique écoutant son cceur et prenant en considération les
souffrances des membres de la société de son époque. Le Basava
Purana, le Chennabasava Purina et quelques autres ouvrages nous

r J1 existe des Jagadgourous dans d’autres branches du Sivaisme.



156 CLEMENT A. MARRO

renseignent sur la vie de Basava. De ces écrits, il convient d’écarter
tout un ajout légendaire. Finalement, sur la base de ces comptes
rendus, on parvient a se faire une idée relativement précise de la vie
de Basava. Il semble étre né en 1131 environ, de parents brahmanes
sivaites, & Bagevadi (district de Bijapur, Etat de Mysore). Il ne
tarda pas a se distancer de la tradition védique en refusant de recevoir
le cordon sacré propre aux membres des castes supérieures, ou ce
qui est plus probable en s’en défaisant quelques années plus tard.
Victime de la colére paternelle, il s’enfuit dans une localité voisine.
Il y regut une instruction poussée dans les Ecritures saintes. En
outre Siva lui donna des ordres. Basava fut par la suite appelé a
remplir les fonctions de Premier Ministre par le roi Bijjala de Kalyana.

Apres de longues hésitations, Basava accepta ce poste et se rendit
a Kalyana ou le roi le recut avec honneur. Bijjala appartenait a la
famille des Kalachuryas. Il s’était emparé du tréne Chélukya en
1156 et abdiqua en faveur de son fils en 1167. Certains auteurs et la
tradition affirment que Bijjala était un Jina ; il est plus probable en
fait, comme certains chercheurs contemporains semblent 1’avoir
prouvé sur la base d’inscriptions, que Bijjala était un Sivaite.

Occupant un poste important, Basava utilisa la puissance dont
il était revétu pour propager ses idées révolutionnaires en rupture avec
les doctrines védiques tant sur le plan philosophique que sur le plan
social. Ses ennemis lui causérent de nombreuses difficultés, 1’accusant
auprés du roi d’avoir puisé dans le trésor royal pour entretenir ses
disciples. Leur irritation ne connut plus de limite aprés que Basava
et ses disciples eurent organisé un mariage entre la fille du
brahmane Madhuvarasa et Haralayya, le fils d’un hors-caste. *
Les deux jeunes gens furent mis & mort. Basava dut recourir a la
fuite pour sauver sa vie. Certaines sources avancent que Basava,
sur le point d’étre capturé, tomba dans un puits et s’y noya. Il est
plus probable qu’il se réfugia & Ktidala Sangama 2 ou, aprés quelques
années il atteignit 1'union définitive avec son Dieu, Siva (1167 ou
1168.)

Trés rapidement les idées religieuses et sociales énoncées par
Basava s’étendirent non seulement au Pays Karnatak, mais encore
a d’autres régions de 1'Inde aussi éloignées que le Cachemire par
exemple. Des personnalités remarquables par leur clarté d’esprit et
par leur foi donnérent au Virasivaisme des bases solides. Ainsi Chenna-
basava — Basava le Beau — neveu de Basava ; i1l dépassa rapide-
ment son oncle, au point méme de devenir son gourou. Chennabasava

! Les parents des jeunes gens étaient devenus Lingdyats.
2 L’endroit était sacré i I’époque de Basava déja. Il se trouve au confluent
des rivieres Krishna et Malaprabha (District de Bijapur, Etat de Mysore.)



QUELQUES ASPECTS DE LA COMMUNAUTE ViRASIVAITE 157

est I'un des principaux auteurs de la systématisation de la philoso-
phie virasivaite et spécialement de la doctrine du Shatsthala, sur
laquelle nous reviendrons plus loin. Partant Chennabasava regut
le nom de Shatsthala Chakravarti — Souverain du Shatsthala.

Une Académie de la Religion fut fondée par Allama Prabhu ;
tous ceux qui assistaient a ses réunions pouvaient émettre leurs idées,
leurs conceptions. Ils y étaient méme vivement encouragés; ainsi
tous contribuaient au développement spirituel de tous. Le compte
rendu des délibérations de cette Académie nous est parvenu dans le
Sanyasampadane.

Il est a remarquer qu’au sein de cette Académie nombre de
femmes jouérent un réle important et parmi elles surtout Akka
Mahadévi, qui occupa une place prédominante dans le Virasivaisme
naissant.

Si I’'Hindouisme védique s’adressait avant tout aux classes élevées
de la société, c’est-a-dire A une minorité, le Virasivaisme se tourna
résolument vers les plus pauvres, les non-éduqués, les délaissés. Dés le
début, Basava, suivi par ses disciples, se fixa pour régle d’exprimer
sa pensée en Kannada, la langue parlée dans I’Etat de Mysore actuel.
Il semble qu’il fut ainsi le premier chef religieux a utiliser cette
langue. Signalons que cette utilisation du Kannada donna a la litté-
rature dans cette langue un extraordinaire élan dont les effets se
manifestent aujourd’hui encore.

Autant par sa philosophie que par ses réformes sociales, Basava
et le Virasivaisme se distangaient fondamentalement de I’hindouisme
védique et des coutumes de la société de son époque.

I. PRATIQUES RELIGIEUSES DU VIiRASIVAISME

« L’Eglise » virasivaite comprend différentes fonctions, la plus
importante étant celle de jangama. Le mot jangama implique un
mouvement. Le jangama est une représentation de Siva, il est « Siva
en mouvement » Le Virasivaisme reconnait deux types de jangama :
le Sthira Jangama. (jangama «statique») et le Chara Jangama
(jangama « dynamique »).

Basava accorde au jangama une importance capitale. Selon lui,
le jangama est une incarnation de Siva qui, dans son amour, permet
ainsi & I’homme une communication directe avec lui.

« Pourrais-tu peindre une image sans une paroi ?
Pourrais-tu, sans terre, faire croitre une semence ?
Pourrais-tu célébrer un culte sans Jangama ?
Pourrais-tu analyser la Divinité ?

Depuis que le Seigneur Kiidala Sangama,



158 CLEMENT A. MARRO

Créateur tranquille, sans corps,
A pris forme de Jangama,
Je ne connais rien d’autre, bon Seigneur | »*

Le Sthira Jangama et le Chara Jangama possédent 1'un et I'autre
pour fonction de veiller au bien-étre de la communauté. Le Sthira
Jangama, ou gourou, est recherché par des disciples ayant besoin
d’un maitre a penser pour les aider dans leur développement spirituel ;
il les instruit dans la doctrine, prend soin de leur éveil spirituel et de
leur avance sur le chemin du Shatsthala. Il préside 4 la Linga-DikshAi.
Le Chara Jangama, lui, est une prétre itinérant, chargé de visiter les
membres de la communauté et ainsi de veiller a ce qu’ils respectent la
discipline et évoluent spirituellement. Il n’existe pas de supériorité
d'un des deux types de jangama par rapport a l'autre. Leur diffé-
rence est uniquement une différence de fonction. Au sein de la com-
munauté, I'un et ’autre ont pour mission de maintenir solidarité et
harmonie. Au début, seul le jangama occupait une place a part. Par
la suite, de nouvelles distinctions sont apparues et certaines fonctions
se sont institutionnalisées au point de devenir de véritables castes
dans une communauté se voulant sans castes.

Le Sthira Jangama et le Chara Jangama doivent aider le Virasi-
vaite dans sa progression vers I'union avec la Divinité. Ce chemine-
ment comprend six étapes (sthala). Siva, la seule Réalité, est qualifié
par sa Sakti — énergie de Siva, sa puissance créatrice. Cette Sakti
n’est pas différente du Dieu lui-méme. La Sakti est cause de 1'appari-
tion des dmes — anga. * Séparées de la Divinité par leur ignorance et
I'impureté, ces 4mes peuvent parvenir a 1'union avec Siva en suivant
ce cheminement en six étapes. En fait I'ame n’est pas essentiellement
différente de Siva ; certes une distinction semble exister entre Linga
et Anga, mais elle n’est qu’apparente et due 4 I'impureté emprisonnant
I’ame. C’est lors de la Diksh4d que 1’Ame est débarrassée de I'impureté,
pour qu’elle puisse marcher vers 'unification (Aikya) avec Siva.

Dans les trois premiers sthala, les actes (kr¢yd) sont importants ;
dans les trois derniers, le role prépondérant revient a la connaissance
(jndna). La connaissance n’est pas pour autant exclue des trois
premieres étapes, pas plus que les actes des trois derniéres. Bhakti
(dévotion intense), kriyd, jndna, en association, accélérent le mouve-
ment du progrés spirituel. Au cours de cette marche, la dualité
ame — Dieu (anga-Linga) va s’amenuisant, pour finalement dispa-
raitre.

T Les traductions ont été établies sur la base du texte anglais des « Vacanas
of Basavanna », par L.M.A. Menezes et S.M. Angadi, Sirigere, 1967. (V : vacana.)
V. 398, p. 130. Cf. aussi V. 839, p. 280.

2 Anga signifie en fait membre, partie. L’Ame est part de Dieu, vers qui
elle tend.



QUELQUES ASPECTS DE LA COMMUNAUTE VIRASIVAITE 159

Dans le bhakta-sthala, sont accentuées la vie dévotionnelle et
I’éthique. Le mahésvara-sthala insiste sur ces premiers éléments, puis
sur une plus grande observance des régles et préceptes du Virasivaisme.
Dans le prasddi-sthala, la grice divine est accordée a celui qui marche
vers l'unification avec Siva. La concentration sur le linga personnel
(¢shta-linga) recu lors de l'initiation est accentuée. Au cours de la
quatriéme étape, pranalingi-sthala, le Lingdyat regoit I'illumination
intérieure. I1 détourne son attention des objets externes vers les
valeurs internes et réalise que son soi n’est autre que le Soi universel.
Celui qui atteint le sarana-sthala s’abandonne a la Réalité supréme,
sachant qu'’il est part de la Divinité. « Il est un surhomme d’action,
et partant est engagé dans l’établissement sur terre du Royaume des
Cieux, ou Satya-yuga.»* Au dernier degré, aikya-sthala, « méme les
plus petites distinctions entre anga et Linga disparaissent complé-
tement. L’anga atteint sa forme originelle qui n’est autre que Linga.
(Ici, Siva.) Comme une riviére se méle a une autre riviére, 1'anga,
purifié, devient un avec Dieu (Linga). » 2

« Devenant un Bhakta par sa foi,

Un Mahésvara par sa constance dans cette foi,

Un Prasadi par vigilance dans cette constance,

Un Pranalingi par sa propre expérience dans cette vigilance,
Un Sarana par sa connaissance dans cette expérience :

Le mysteére résidant dans un état d’absence de volonté,
Quand cette connaissance s’est unie a la Vérité,

C’est 1’Aikya-sthala. » 3

Tout Lingayat ayant atteint un certain niveau de sainteté échappe
a une nouvelle naissance. Sur le lit de mort d’un Lingiyat, en présence
de membres de la communauté et des parents du mourant, un gourou
célébre une derniére cérémonie, Vibhiiti Vile. Cette cérémonie crée
une ambiance de sainteté visant a concentrer l’esprit du moribond
sur Dieu, de sorte que I’ame échappe a une nouvelle naissance. Le
Vibhiiti Vile constitue la seule preuve qu’il n’y aura pas de nouvelle
naissance. 4 Le mort sera enterré en position assise, revétu d’un
linceul de couleur orange et aprés que son linga a été placé dans

1 Srf KuMArRA SwaMmiji: The Virashaiva Philosophy and Mysticism.
Dharwar, 1960 (2), p. 195.

2 H. P. MALLEDEVARU : Virasatvism and Saiva-Siddhdnia, in Svi Basa-
vésvara, a Commemoration Volume, (SBCV). Bangalore, 1967, p. 360.

3 Texte traduit de 'anglais. Stinyasampadane, trad. par S. C. Nandimath,
L.M.A. Menezes, R. C. Hiremath. Vol. 1. Dharwar, 1965, p. 116.

4 Explications que m’a données Sri Kumara Swamiji au cours d’un entre-
tien.



160 CLEMENT A. MARRO

sa main gauche (la main sur laquelle le Virasivaite dépose le linga,
quand il célébre son culte — linga pitjd).

Le culte de l'ishta-linga, c’est-a-dire de Siva, doit étre rendu avec
amour, Seule une telle forme de dévotion plait au Seigneur. Les Vira-
sivaites ne célébrent pas le culte de Siva dans les temples du Sivaisme
orthodoxe ; ils ne possédent méme pas de temples propres a leur
communauté. Ainsi la linga-piijd se célébre de maniére personnelle,
chez soi.

Le Virasivaite doit célébrer une p4ijd quotidienne a 1'ishfa-linga,
le symbole de Siva qu’il porte constamment sur lui. Il rend son culte,
aprés avoir lavé le linga avec de I'eau, a 1'aide des éléments suivants :
pate de santal, grains de riz, feuilles et fleurs, encens, feu, offrande
de nourriture et feuilles et noix de bétel. Cependant la méditation sur le
linga semble avoir plus d’importance que ce culte. Pour se concentrer,
le Virasivaite place le linga sur la paume de sa main gauche a quelque
sept a huit centimetres du bout de son nez, a la hauteur des yeux.
Le revétement noir et brillant de I'ishta-linga aide a la concentration.
Au cours du processus de concentration, 1'ceil a I'impression que le
linga diminue peu & peu de volume et il ne pergoit plus finalement
qu’un point d’une extréme brillance. Le fait de déposer le linga sur la
main empéche 1'énergie de concentration émanant des yeux de
s’échapper. En effet, de la main, cette énergie remonte le bras pour
finalement revenir au cerveau. 2

Dans sa progression spirituelle, le Virasivaite regoit un certain
nombre d’aides sous forme de huit protections (ashtdvarana — huit
boucliers) : le gourou, le Zinga (symbole de Siva), le jangama itiné-
rant (gourou et jangama itinérant sont également représentations
de Siva), pddédaka (eau lustrale dans laquelle le jangama s’est lavé
les pieds), prasdda (aliment offert au gourou et remis au donateur ;
il a été ainsi rendu sacré), vibhditi (cendre sainte dont le Virasivaite
s’enduit le corps ou le front seulement, par exemple lors de la linga-
piijd, de la Linga-Diksha, du Vibhiti Vile), les graines de rudriksha
(ceil de Rudra, c’est-a-dire Siva ; sous forme d’un rosaire) et finale-
ment le mantra sacré « Om, Namah Sivdya | ». En outre, le Virasivaite
doit respecter certaines régles de conduite qui lui permettront d’étre
plus fidele a Siva et faciliteront sa marche vers I’Aikya.

Le fidéle doit avant tout rendre son culte a Siva exclusivement,
sous la forme du linga personnel ; ce linga il le porte constamment,
généralement autour du cou, enveloppé dans une pie¢ce d’étoffe de

1 Cf. E. THURSTON : Ethnographic Notes in Southern India. Madras, 1902,
P- 139.

2 Renseignements fournis & Dharwar par le Swamiji Sri Yogishvar au
cours d'un des entretiens qu’il m’a accordés.



QUELQUES ASPECTS DE LA COMMUNAUTE VIRASIVAITE 161

couleur rouge ou dans une petite boite, Avant de consommer quelque
nourriture que ce soit, il I'offrira premiérement a Siva. Fidéle au
principe du respect de la vie — ahimsa, le Lingiyat est strictement
végétarien. En outre, il évitera les boissons enivrantes, toute drogue
et le tabac. Il ne mangera pas en compagnie de non-Virasivaites et
n’acceptera pas méme un verre d’eau de leur part.

II. ASPECTS SOCIAUX DU VIRASIVAISME

Deés le début de son ministére, Basava se fit le champion de 1’égalité
de tous les membres de la communauté et de 1’égalité entre les sexes.
Cette attitude n’est pas motivée uniquement par le désir de permettre
aux membres les plus déshérités de la société et aux femmes de se
mettre en valeur et d’acquérir des droits égaux. Les raisons, peut-étre
plus importantes encore, sont philosophiques et religieuses. Les
motifs de Basava, communs au Sivaisme dans son ensemble, partent
du fait que tous les hommes étant créatures de Siva, ils possédent des
droits égaux a atteindre 1’Aikya, c’est-a-dire l'union avec Siva.
Certains ont fait de Basava un réformateur exclusivement social. En
fait, son attitude envers la société réside avant tout dans sa volonté de
garantir & tous une chance égale de parvenir a l'union avec Dieu.
Certes, ses réformes sociales ont opéré une révolution au sein de la
société de I'époque, mais il convient de garder a I’esprit les vraies moti-
vations de Basava.

Basava et ses disciples possédaient au sujet de la société dans
laquelle ils vivaient un certain nombre d’idées révolutionnaires. Ces
idées ne demeurérent pas dans le domaine intellectuel, mais passeérent
dans celui de la réalité, avant tout grice aux assemblées de I’Anubhava
Mantapa, cette Académie de la Religion créée par Allama Prabhu.

I1 faut se souvenir que trés t6t Basava lui-méme se distanga de
I'orthodoxie védique. Il n’accepta pas de recevoir le cordon sacré
propre aux brahmanes ou il s’en défit quelques années aprés I'avoir
recu. Le fait important, quelle que soit la position qu’on prenne,
c’est que Basava rompit avec le systéme des castes dans son jeune
age. Cette décision devait marquer toute son attitude face a la société
contemporaine.

Dés lors, il ne faut pas s’étonner que Basava ait voulu que tous les
Lingiyats puissent participer aux délibérations de 1’Anubhava
Mantapa. Aucune distinction n'y existait. Tous se cOtoyaient frater-
nellement, cherchant en commun a enrichir leur vie spirituelle et a
développer leur foi. Cette fraternité débordait I’Académie et s’étendait
a la communauté virasivaite dans son ensemble. Une telle attitude
impliquait le rejet absolu de deux principes sociologiques propres a la
société védique traditionnelle : le systéme des castes ainsi que l'idée
de l'inégalité des sexes.

II



162 CLEMENT A. MARRO

C’était la libre association dans1’égalité dela volonté de Basava, qui,
il faut le remarquer, ne s’occupa pas des inégalités hors de la commu-
nauté, quoiqu’il n’ait pu les accepter. Dés qu'une personne, homme
ou femme, devenait virasivaite en recevant le /inga des mains du
gourou, elle cessait d’appartenir a une caste. Sa condition sociale était
annulée. Qu’il ait été siidra ou brahmane de naissance, un Virasivaite
ne possédait aucun droit particulier, ne faisait I’'objet d’aucune mesure
discriminatoire. Une telle attitude s’opposait a la Loi de Manu qui
affirme que les quatre castes sont nécessaires au bien de la société.
Cette méme Loi affirme que le brahmane posséde plus de droits que
n’importe quel autre membre de la société (Cp.I). La femme, selon
Manu, doit étre constamment soumise & ’homme ; elle ne posséde
aucune indépendance (Cp. V). Basava, lui ne cessait d’affirmer que
la valeur d’un homme ne saurait dépendre de sa naissance, mais bien
de ses qualités personnelles.

« Vyasa est fils d'un pécheur,

Mairkandéya né d'un hors-caste,

Mandédari, fille d’une grenouille !

O, ne regarde pas a la caste ; en fait de caste,
Qu’étais-tu dans le passé ?

En effet, Agastya était un oiseleur,

Durvésa, un cordonnier,

Kasyapa, un forgeron,

Le sage du nom de Kaundanya,

Etait, comme le savent les trois mondes,

Un barbier... Prétez tous attention. Voici les mots

De notre Kiaidala Sanga :

« De quelle importance le fait d’étre de basse naissance ? 1
Seul un Bhakta est bien né. »

Ainsi la naissance ne revét aucune importance. Les sages mention-
nés dans ce vacana ont atteint un niveau trés ¢levé méme si leur
naissance fut sans gloire aucune. La qualité d'un homme dépend de
sa dévotion pour Siva, de sa foi en lui.

Le fait que tous soient égaux au sein de la communauté implique
aussi que les mariages cessent d’obéir a la régle traditionnelle des
castes. Un homme appartenant au Virasivaisme peut épouser toute
jeune fille de son gofit sans se préoccuper de son propre rang et du

r Op. cit., v.588, p. 192-193.
Vyasa : grand sage de naissance illégitime. On dit qu’il a disposé les Védas,
écrit les Védanta et dix-huit Purdnas. — Markandéya: un autre sage. — Mando-
dari : épouse de Réivanna, roi de Lanka. — Agastya : un rishi, auteur de nom-
breux hymnes du Rig Véda. — Késyapa : également un rishi ; de méme que
Kaundanya.



QUELQUES ASPECTS DE LA COMMUNAUTE VIRASIVAITE 163

rang de ’élue. Ainsi Basava, & Kalyina, célébra un mariage entre la
fille d’'un ancien brahmane et le fils d’un ancien intouchable.

Si le systéme des castes est abandonné au sein du Virasivaisme,
la discrimination entre les sexes est rejetée elle aussi. Une femme ne
posséde pas moins de droits qu'un homme. Hommes et femmes sont
des étres humains créés par le méme Dieu ; partant ils ont les mémes
droits a rechercher l'union avec Siva. Plusieurs femmes avaient
coutume de participer aux délibérations de 1’Anubhava Mantapa,
la plus connue étant Akka Mahadévi. Au sujet de la différence entre
homme et femme, Dévara Dasimayya, une figure marquante du
Lingayatisme naissant, écrit :

«S1 poitrine et longs cheveux se manifestent,
On l'appelle alors une femme ;

Si barbe et moustache croissent,

On I'appelle alors un homme.

L’ame qui veille a I'intérieur

N’est ni male ni femelle,

Remarque-le, 6 Rimanatha ! » 1

Ainsi hommes et femmes sur le chemin conduisant a la réalisation de
leur soi possédent la méme situation. Cette égalité et cette fraternité
se manifestaient dans les relations courantes par I'utilisation de termes
tels que « akka » — sceur, «anna» — frére, «amma» — mere. Tous
étaient fréres et sceurs, enfants du méme Dieu.

Basava lutta pour abolir au sein de la communauté virasivaite
les inégalités aussi bien entre les membres issus des différentes castes
qu’entre hommes et femmes. Il s’intéressa également au probléme du
travail. Basava affirme que le monde est réel, puisqu’il est création
de Dieu. Cette réalité du monde implique une certaine philosophie de
la vie. En aucune maniére le Virasivaisme ne nie la vie. Un ascétisme
extréme, la vie de sannyasi ne sont pas tenus en trés haute estime.
Puisque le monde est saint, ayant été créé par Dieu, il est ridicule
de s’en retirer. Une des plus remarquables conséquences de cette
conception est exprimée dans cette courte sentence : « Le travail est
un culte ». Tous étaient tenus de travailler. Aucun des membres de la
communauté ne devait manger du pain qu’il n’aurait pas gagné par
son travail. Qui plus est, aucune occupation n’était considérée comme
supérieure a une autre. Tout travail honnéte et accompli avec zele
constitue une forme de culte. Qu'un homme soit un balayeur, rien
ne le rend inférieur & un ministre, par exemple.

1 Cité par H. THIPPERUDRA SwaMY : The Virasaiva Sainis, a Study.
Mysore, 1968. P. 264.



164 CLEMENT A. MARRO

Signalons deux autres mesures sociales prises par Basava et ses
disciples. Ils autorisaient au sein de la communauté le remariage des
veuves. Une telle mesure était elle aussi en compléte opposition 4 la
pratique traditionnelle. Il convient de remarquer qu’en Inde, de nos
jours encore, il est exceptionnel de voir une veuve se remarier. D’une
maniére générale, la société indienne réprouve une telle pratique.
Toujours dans le domaine des unions, le Virasivaisme s’est opposé
dés ses débuts au mariage des enfants. Cette pratique aussi est
demeuree longtemps vivante dans la société indienne.

III. CoNcCLUSION

S. M. Hunashal écrit que deux grandes révolutions ont eu lieu en
Inde : 'apparition du Bouddhisme et «la révolution démocratique
Lingdyat de Basava». * Les deux mouvements défendirent la cause
des masses opprimées, en combattant 1’hégémonie brahmanique.

I1 est dés lors fort possible que le Virasivaisme ait rencontré son
plus grand succés dans le Karnataka non pas tant en raison de son
mysticisme et de sa philosophie, mais plutdt par ses positions sociales.
Les couches les plus méprisées de la société ne pouvaient accueillir
qu’avec enthousiasme ce mouvement qui leur permettait de s’éman-
ciper en leur promettant une société sans castes dont tous les membres
seraient égaux. En conséquence, beaucoup semblent s’étre joints a
la communauté virasivaite pour tenter d’améliorer leur sort. (Il
faut se rappeler ici qu'une autre religion défendant 1'égalité de ses
membres, 1'Islam, a connu un grand succés en Inde avant tout auprés
des castes inférieures et des hors-castes.)

Il est ainsi & craindre que, dés ses débuts, le Virasivaisme n’ait
porté en lui une force qui faisait en méme temps sa faiblesse, les
membres de la communauté, plus intéressés par les avantages sociaux,
ne s’occupant souvent que de loin du mysticisme du Lingiyatisme et
de la base philosophique des principes sociaux. Une conséquence
normale s’en est ensuivie. En effet, peu a peu des pratiques propres a
I’hindouisme védique et a la religion populaire ont été réintroduites.
Aujourd’hui, méme parmi les gens instruits, plusieurs connaissent
mal leur religion. (Par exemple, j’ai regu cette réponse a une question :
« Je ne sais pas ce qu’'est le shatsthala. »)

Pourtant les Lingiyats sont généralement fiers de leur religion.
Les auteurs virasivaites aussi bien que les gens que j’ai rencontrés
adoptent souvent une attitude apologétique non critique. Alors que
je demandais & des Virasivaites ce qu’ils pensaient de leur religion,
voici quelques-unes des réponses que j’'ai entendues : « notre religion

1 SM.HunasHAL : The Lingayat Movement : a social revolution in Karnatak.
Dharwar, 1947, P. 25.



QUELQUES ASPECTS DE LA COMMUNAUTE VIRASIVAITE 165

est influente ; elle est ancienne ; elle est supérieure a toutes les autres
religions ». ‘

Mais il ne suffit pas & une communauté d’étre fiére de son passé
et de ses origines. Malheureusement, soumis dés le commencement
a la pression de I’Hindouisme védique et des pratiques traditionnelles,
le Virasivaisme semble n’avoir guére tardé a évoluer et & perdre une
partie de la pureté de ses idéaux. Cette évolution parait s’étre opérée
avant tout dans le domaine social. Les principes fondamentaux
sont demeurés inaltérés. Leur mise en pratique, elle, s’est reldchée.

En théorie, nous I'avons vu, tous sont égaux au sein de la commu-
nauté virasivaite. Cependant les castes ont fait leur réapparition
trés tot semble-t-il. La communauté s’est divisée en réintroduisant
le systéme qu’elle rejetait. Par exemple, les gens dont le nom se
termine en -math (Hiremath, Nandimath, etc.) appartiennent a la
caste des jangama. Le plus souvent ces gens ne sont plus jangama par
leur fonction, mais par leur naissance uniquement. Les Shetty, eux,
appartiennent a la caste des commercgants. Il semble que le processus
de réintroduction du systéme des castes est dii au fait que les nou-
veaux convertis ont été tenus 4 un rang inférieur par les membres
anciens de la communauté. (Remarquons qu’en Inde il s’agit d'une
attitude généralisée au sein des religions « missionnaires ».)

Le principe de l'égalité des sexes est lui aussi un peu passé dans
Pombre. Il y a quelque temps, dans les environs de Dharwar, lorsqu'’il
fallut désigner le nouveau chef d’'un matha, le choix se porta sur une
jeune femme préparant un doctorat en philosophie. Cette décision
suscita des remous et Akka Mahadévi, la personne choisie, a éprouvé
beaucoup de peine a faire respecter son droit, pourtant accepté par
le Virasivaisme dés le XITe siécle.

Si la pratique de I’égalité s’est relachée au sein du Virasivaisme,
I’adhésion 4 un monothéisme strict a été victime du méme phénomeéne.
En effet d’'une maniére générale les pratiques religieuses de la société
dans laquelle les Virasivaites vivaient s’opposaient au monothéisme.
Soumis a la pression du milieu, beaucoup de Virasivaites se mirent a
adorer d’autres dieux. Nous pouvons ainsi remarquer qu’aujourd’hui
de nombreux Virasivaites n’hésitent pas a adorer les idoles tradition-
nelles, hindoues ou autres. Par exemple, a Solakanakoppa, un village
de 700 habitants & quelque douze kilometres de Dharwar, ou les
habitants sont presque tous Lingayats, j’ai eu la surprise de découvrir
un certain nombre d’idoles de divinités agraires. Mon guide, un étu-
diant LingAyat, m’a alors affirmé qu’une telle pratique est normale
et acceptée. Il existe en outre dans ce village deux temples, fait sur-
prenant dans un village a majorité Lingdyat.

Actuellement, au sein du Virasivaisme se manifeste une certaine
rupture entre les générations. Alors que d’aucuns, méme en ville,



166 CLEMENT A. MARRO

refusent encore un verre d’eau de la part d’'un non-Virasivaite, de
nombreux jeunes n’hésitent pas & partager leur repas avec n'importe
qui. Souvent les jeunes ne portent pas sur eux l'zshia-linga et négli-
gent aussi la célébration quotidienne de la linga-pitjd. Ils se montrent
parfois fort critiques a 1'égard de leur religion, de certaines pratiques
et surtout envers certains swamijis vivant dans une opulence cho-
quante et dont la conduite n’est pas nécessairement modeéle. Ils se
plaignent parfois amérement de ne pas parvenir a se faire recevoir
par eux s’ils ne peuvent leur offrir un riche présent. Ainsi ils sont
impuissants a exprimer leurs revendications.

Sur dix-huit personnes interrogées (agées de 19 a 50 ans, dont
une majorité de 20 a 30 ans), huit célebrent la linga-pijd réguliére-
ment. Parmi sept personnes ayant répondu a la question « portez-
vous le inga en permanence ? », quatre ont répondu par l'affirmative.
La plupart des personnes interrogées sont des étudiants ou ont terminé
des études secondaires.

En résumé, nous pouvons dire tout a la fois que les jeunes ont
relaché leur observance des rites et des prescriptions mais aussi qu’ils
cherchent & retrouver la pureté originelle des doctrines de leur com-
munauteé.

Ce bref survol de la situation actuelle de la communauté Lingayat
serait incomplet si nous ne mentionnions les efforts entrepris depuis
longtemps dans le domaine de I’éducation. Au début de ce siécle,
cet intérét s’est concrétisé encore par la création de 1’Association
Lingiyat pour I'’Education. Certains matha importants comportent
une école, parfois de degré secondaire. A Solakanakoppa, le village
mentionné plus haut, un jeune étudiant tient presque chaque soir
une classe d’alphabétisation pour les jeunes gens de l'endroit (de
18 a 28 ans). Ses cours sont bien fréquentés (36 éléves environ). Le
batiment utilisé a été construit par de jeunes Virasivaites de la région.
Lors de la rencontre des cinqg Jagadgourous du Virasivaisme 4 Ban-
galore, en novembre 1971, les organisateurs espéraient recueillir un
million de roupies 1, dont la plus grande partie devait étre consacrée
a I’éducation d’enfants pauvres.

Faut-il conclure sur un constat d’échec ? Il est impossible d’appor-
ter une réponse absolue. Je pense néanmoins que le Virasivaisme se
trouve contraint au renouvellement ; a défaut, il se dirige rapidement
vers la stagnation. Si le Virasivaisme d’aujourd’hui était capable de
se réformer, de retourner a ses sources et ainsi de retrouver le dyna-
misme de ses origines, il pourrait se montrer de la plus grande utilité
a la société indienne. En effet, méme si le systéme des castes a été
aboli par la Constitution indienne, les gens appartenant i la caste

I Soit environ 500 ooo fr. suisses.



QUELQUES ASPECTS DE LA COMMUNAUTE VIRASIVAITE 167

des stidras et les hors-castes éprouvent encore de grandes difficultés
a faire valoir leurs droits. Dans le domaine de 1’emploi, les Virasi-
vaites pourraient faire ceuvre utile en réaffirmant qu’aucune occu-
pation n’est inférieure a une autre et que par conséquent il vaut
mieux accomplir une tidche ne correspondant pas a ses qualifications
que de rester sans travail.

A condition qu’il passe par une réforme profonde, le Virasivaisme
pourrait encore opérer une révolution dans la société indienne de
cette seconde moitié du XXe siécle. En effet la plupart de ses principes
demeurent entiérement valables dans cette société toujours divisée
et au sein de laquelle les forts manquent encore d’intérét pour les
faibles et les déshérités. Mais Sri Kumara Swamiji, une figure mar-
quante du Lingayatisme d’aujourd’hui, me déclarait qu’'une telle
réforme était malheureusement impossible, car penseurs et théolo-
giens sont trop opposés les uns aux autres et ne parviennent pas a
s’entendre. Et pourtant, le Swamijil’admet, cette réforme est nécessaire
et urgente.

Ainsi donc le Virasivaisme doit prendre conscience de ses richesses
et en faire don a la société indienne contemporaine. Il pourra ainsi
infuser au sein de cette société une force lui permettant de se dévelop-
per plus harmonieusement. Pour cela, il faut premiérement que les
Virasivaites eux-mémes travaillent a retrouver 1'unité perdue et les
valeurs recouvertes par la poussiére des siécles.

CLEMENT A. MARRO



	Quelques aspects de la communauté vîrasivaïte

