
Zeitschrift: Revue de Théologie et de Philosophie

Herausgeber: Revue de Théologie et de Philosophie

Band: 22 (1972)

Heft: 2

Artikel: Études critiques : traduire la Bible, aujourd'hui

Autor: Marguerat, Daniel

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-380989

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 31.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-380989
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


TRADUIRE LA BIBLE, AUJOURD'HUI

« Le grec, traduit dans une autre langue,
ne peut pas toujours être reproduit identiquement,

et c'est ce qui arrive à chaque langue
quand on la traduit ». (Constantin le Philosophe,

préface à la traduction de l'Evangé-
liaire, vers 860.)

La parution simultanée, au printemps 1971, de deux traductions
nouvelles du Nouveau Testament a replacé d'un coup le problème de
la traduction biblique sous les feux de l'actualité. A la Bibhothèque
de la Pléiade, une traduction du Nouveau Testament » a succédé à
celle de l'Ancien Testament entreprise sous la direction d'Edouard
Dhorme (1956 et 1959) ; d'autre part les Sociétés bibliques francophones

ont pubhé une traduction en français courant : « Bonnes
Nouvelles aujourd'hui »2. Si l'on sait en outre que deux autres
traductions nouvelles sont en cours de parution — la Traduction
œcuménique de la Bible (dès 1967) et celle du Père E. Osty (dès 1970)
— la situation invite à la réflexion.

En réahté, ce n'est pas tant l'ampleur que la diversité de cette
production qui donne à penser. Elle nous paraît en effet spécifique
du questionnement actuel de la Bible. L'insatisfaction ressentie devant
les versions françaises classiques de la Bible ne date certes pas
d'aujourd'hui ; même après leurs multiples révisions, la traduction de
Louis Segond (1874) et la version dite synodale (1910) véhiculent une
terminologie et un style marqués par la sclérose du temps, et trahissent

1 La Bible, Nouveau Testament. Introduction par Jean Grosjean ; textes
traduits, présentés et annotés par Jean Grosjean et Michel Léturmy avec la
collaboration de Paul Gros. Bibliothèque de la Pléiade, Paris 1971, 1055 p.
— Une traduction des livres apocryphes est annoncée pour 1972/73.

2 Bonnes Nouvelles aujourd'hui. Le Nouveau Testament traduit en français
courant d'après le texte grec. Illustrations de Annie Vallotton. Edité par les
Sociétés bibliques, l'éd. 1971, 629 p. (présentation livre de poche).



104 DANIEL MARGUERAT

les résultats de la science exégétique du siècle dernier 3. Œuvres de

théologiens, la version de l'Ecole biblique de Jérusalem (1950-1954)
et la version œcuménique reposent sur les derniers résultats de l'exégèse

scientifique 4 ; c'est la réponse de la théologie au constat de
caducité posé sur les versions françaises classiques.

Mais la situation se modifie aujourd'hui : ce constat n'est plus
posé en effet par les seuls théologiens, et le critère d'insuffisance de la
traduction n'est plus établi en fonction de la seule exégèse scientifique.

D'un côté les milieux cultivés connaissent un intérêt croissant
à l'égard de ce phénomène littéraire et religieux peu commun que
constitue la Bible, et recherchent un texte correspondant à leur intérêt

historico-culturel. D'un autre côté, l'Eglise veut retirer le texte
bibhque de la gangue terminologique dans laquelle les traductions
classiques l'ont fixé, pour lui rendre la vigueur et l'actualité de son
interpellation. Cette divergence d'intérêts débouche alors dans une
diversité d'exigences posées à l'opération traduisante. Dans la mesure
en effet où l'on désire que le texte biblique réponde à une nécessité
précise — que ce soit une nécessité d'actualité terminologique, de

précision dans l'interprétation ou de niveau littéraire —- on élit un
cercle de lecteurs et l'on insère la traduction dans un rapport de
communication qui a son langage (ou son code) spécifique. En cristallisant
le vocabulaire de la société religieuse de la fin du siècle dernier, Louis
Segond et les rédacteurs de la version synodale n'avaient pas procédé
différemment ; mais si le rapport de communication n'est plus
univoque — à savoir que le code hnguistique élu par la traduction n'est
plus nécessairement celui de la société religieuse contemporaine, mais
le code des milieux cultivés ou celui des échanges courants — le choix
des termes et du style dans la langue réceptrice va s'opérer selon des
critères divergents et le visage du texte se modifiera considérablement
de traduction en traduction.

La diversité du questionnement actuel de la Bible rejaillit ainsi
au niveau des traductions du texte. Mais que signifie au juste cette
diversité et que révèle-t-elle quant à la procédure de traduction
Il est nécessaire de recourir ici à la distinction opératoire posée par
la hnguistique entre équivalence formelle et équivalence sémantique

3 La version synodale, la plus répandue dans le protestantisme romand,
n'est d'ailleurs pas une traduction originale. Elle repose sur la version d'Ostervald
(1724) qui remonte elle-même, par celle d'Olivetan (1535), à la traduction de
Lefèvre d'Etaples (1530) opérée sur la base de la Vulgate.

4 L'originalité de ces deux traductions nouvelles réside également dans
l'abondance de leurs notes théologiques.



TRADUIRE LA BIBLE, AUJOURD HUI I05

dans le passage d'un message d'une langue à l'autre ». Jusqu'alors,
les exégètes s'étaient penchés sur le seul problème de la correspondance

la plus précise possible entre le texte interprété par l'exégèse
et la langue réceptrice ; la traduction est alors régie par une exigence
de correspondance formelle entre le texte original et le texte traduit,
les aménagements nécessaires à la lisibilité du texte traduit étant
considérés comme un pis-aller ou une concession inévitable. Or le

passage de la totalité de l'information conceptuelle contenue dans
l'original requiert parfois un abandon de l'équivalence formelle, de
manière à éviter une réduction du sens du message ; cela se traduira
par l'éclatement de la syntaxe du texte original, la traduction d'un
terme par un groupe de termes, d'une réalité par d'autres termes,
etc.

C'est là qu'intervient la notion de code linguistique. Le code est
« l'organisation qui permet la rédaction du message et ce à quoi on
confronte chaque élément d'un message pour en dégager le sens » »

ou, en d'autres termes, l'accord qui lie locuteur et destinataire sur le
champ sémantique recouvert par les termes utilisés 3. Or dans la
mesure où cet accord n'est plus réalisé, la traduction devra se prévaloir
d'une équivalence de sens pour légitimer une différence formelle.
« Ainsi la traduction implique deux messages équivalents dans deux
codes différents » 4.

Le terme grec aâpï, chair S, par exemple, recouvre dans le grec
du Nouveau Testament, en vertu de son enracinement vétérotestamentaire,

un champ sémantique extrêmement large englobant en
français les notions de corps, chair, être, homme, nature humaine,
etc. (ces nuances de signification sont évidemment données par le
contexte littéraire) ; il est clair que ni dans le code des milieux cultivés,

ni à plus forte raison dans celui des échanges courants, le terme
« chair » ne recouvre en français un champ de signification aussi
étendu. Le terme uieuoopapTuç, faux témoin, pourra conserver ce sens
dans le premier code mais est étranger au vocabulaire courant ; un

1 Nous nous référons pour la suite aux études de R. Jakobson : Essais de

linguistique générale, Paris 1963 (chapitres 1, 4, 5 et 11) et de E. A. Nida :

Comment traduire la Bible, Alliance biblique universelle, (1961) tr. fr. 1967,
ainsi qu'à la thèse de G. Mounin : Les problèmes théoriques de la traduction,
Paris 1963.

2 A. Martinet : Eléments de linguistique générale, Paris 1967, p. 25.
3 Jakobson a rendu attentif au fait que le code n'englobe pas seulement

« le contenu purement cognitif du discours », mais aussi « la stratification stylistique

des symboles lexicaux » (op. cit, p. 91). Cette précision est utile en ce qui
concerne par exemple les nombreux sémitismes du grec néotestamentaire.

4 R. Jakobson, op cit, p. 80. Il ajoute : « L'équivalence dans la différence
est le problème cardinal du langage et le principal objet de la linguistique. »

5 Ici et dans la suite, nous mettons en italique la traduction usuelle ou
principale donnée du terme grec par les dictionnaires du Nouveau Testament.



I06 DANIEL MARGUERAT

terme équivalent n'étant pas disponible, nieuòóuapTuc sera alors traduit
par un groupe de mots (l'homme qui dépose de fausses accusations,
p. ex.). Dans les deux cas le message a été transmis, dans le premier
selon le principe de l'équivalence formelle, dans le second en recourant
à l'équivalence sémantique.

La recherche linguistique met ainsi à la disposition du théologien-
traducteur un instrument de critique et de contrôle de l'opération
traduisante. La fidélité de la traduction ne peut plus être définie
linéairement, comme le faisait l'exégèse traditionnelle, comme un
souci de correspondance formeUe à l'égard du texte original. La
linguistique fait découvrir au théologien la fidélité du traducteur comme
une double fidélité, et l'opération traduisante comme une opération
en tension. Il y a double fidélité, dans la mesure où, à celle que connaît
l'exègète, s'ajoute la fidélité dans la communication du message traduit
c'est-à-dire dans le choix des termes recouvrant le même espace
sémantique que les termes du locuteur. L'opération traduisante est une
opération en tension, en tant que la fidélité s'exerce aux deux extrémités

de sa démarche ; si la fidélité au texte d'origine l'emporte
(l'équivalence formelle déséquilibre l'équivalence de sens), le message n'est
pas compris; si elle est étouffée au profit d'un «souci d'adaptation»
(l'équivalence de sens déséquilibre l'équivalence formelle), il y a
réduction du message transmis ». Dans les deux cas la communication

instaurée est un leurre, et le message se dégrade.
En d'autres termes, il y va dans la traduction du Nouveau Testament

de deux contextes de communication : celui de la tradition
néotestamentaire (qui parle à qui en fonction de quel code linguistique

et celui de la traduction (à qui la traduction est-elle destinée
quel est son code hnguistique, par quel système de valeurs est-il sous-
tendu L'analyse critique du traducteur devra donc porter sur ces
deux contextes à la fois, de peur d'inféoder la traduction à ses propres
présupposés ou à ceux de la langue réceptrice. Une traduction «littérale

» n'échappe pas à cette exigence de double critique. Même dans ce
cas l'opération traduisante demeure une procédure de recodage, car les

1 Cette tension était déjà remarquée par Louis Segond, qui définit ainsi
sa traduction dans la préface à la première édition (1874) : « Elle ne doit pas
être littérale, c'est-à-dire « faite mot à mot », selon la définition du dictionnaire ;

ce serait énerver le sens même, et risquer de le rendre inintelligible, sans parler
des lois de la grammaire et de la syntaxe qu'on a toujours tort de braver
volontairement. Elle ne doit pas non plus être libre, c'est-à-dire, offrir des additions
ou des suppressions qui ne sont pas strictement motivées, affaiblir ou renforcer
la valeur d'une phrase ou d'un mot... Qu'il y ait place hors du texte pour les
commentaires, extraits, résumés, paraphrases, imitations, etc., c'est bien ;

mais que la source reste pure, et ne se transforme pas elle-même en imitation... »

(p. XV). Discerner quel espace et quelles limites le risque d'« énervement »

du sens crée à l'équivalence sémantique, c'est nous semble-t-il le rôle de la
double analyse critique que nous exposons ici.



TRADUIRE LA BIBLE, AUJOURD HUI I07

mots utihsés dans une traduction dite littérale sont immédiatement
compromis dans un système de valeurs.

Nous avons parlé jusqu'ici de la traduction au sens restreint du
passage d'un message d'une langue à une autre, sans envisager la
traduction au sens large en tant que processus herméneutique. Or
il est incontestable que celle-ci englobe celle-là et la permet. Il est
incontestable aussi que l'opération traduisante s'enracine dans l'acte
même du message biblique qui, pour rendre témoignage à la Parole,
crée un discours. « L'objet de la théologie — comme le dit pertinemment

Ricœur — c'est la parole devenue chair, mais, comme la chair
c'est l'homme et que l'homme est langage —• devenir chair c'est,

pour la parole, devenir langage au sens humain et sécuher du mot.
Que le Logos devienne discours, soit élevé au rang de nos mots, c'est
cela le Geschehen qui crée la rencontre entre la théologie et les études

linguistiques. » »

Le constat de caducité des traductions classiques de la Bible est

partagé, on l'a dit, par trois courants : le renouveau bibhque et exégétique

(en milieu cathohque notamment), l'intérêt littéraire des milieux
cultivés et la volonté de retrouver l'actualité directe du message
biblique. Les deux traductions du Nouveau Testament parues au
printemps 1971 nous permettent, à l'aide des catégories mises en place plus
haut, de cerner la réponse donnée par les deux derniers mouvements.

La traduction du Nouveau Testament de la Pléiade prend place
dans l'entreprise de Dhorme. Sa première parution s'ouvrait par cette
déclaration programmatique : « La Bible est le plus répandu, le plus
lu, le plus traduit, le plus commenté de tous les livres qu'a produits
l'humanité pensante. La Pléiade se devait de l'incorporer à sa collection

des meilleurs auteurs dans leur meilleur texte... Le premier
souci du traducteur doit être la fidélité non seulement à la pensée,
mais encore à l'original. Sans tomber dans un mot-à-mot intolérable,
il faut chercher à conserver à la phrase sa saveur et sa couleur, autant
que faire se peut, sans violer les lois de la langue française »2. C'est
dans le maintien absolu du principe de l'équivalence formelle — et
cela, jusqu'à la hmite de compréhensibilité du texte français —• que
résident l'intérêt et l'originalité de cette œuvre. La procédure est
précisée dans la préface à la traduction du Nouveau Testament : un
mot n'est pas traduit par un groupe de mots, le même terme grec est
traduit par le même terme français (même quand le terme grec est
utilisé dans des sens différents), une famille terminologique grecque
est rendue par une famille analogue en français.3 Cette exigence de

1 P. Ricoeur : Contribution d'une réflexion sur le langage à une théologie
de la Parole. RTP 1968, 5-6, p. 334-5.

2 E. Dhorme : La Bible. L'Ancien Testament I, Paris 1956, p. ix.
3 Op. cit, p. xvi (Jean Grosjean).



I08 DANIEL MARGUERAT

littéralité est aussi précisée comme une exigence polémique : « Afin
de conserver quelque chose de la nouveauté qu'avaient ces textes,
nous avons évité de traduire par des mots français, qui n'ont plus de
sens qu'ecclésiastique, les mots grecs qui, à l'époque, n'avaient de
sens religieux que pour la première fois » ». Le projet est ambitieux :

il s'agit de répéter aujourd'hui le « procès de parole » qui s'est déroulé
aux premiers temps de la formation du kérygme néotestamentaire,
où la Koivri (grec populaire et universel du tournant de notre ère) est
devenue le réceptacle du témoignage sur le Christ ; ses termes se

sont chargés du sens spécifique que leur conférait l'objet du témoignage,
et certains sont devenus de ce fait des termes techniques perdant leur
sens courant pour se restreindre à l'usage ecclésiastique. La nouveauté
de la traduction consiste à les évincer et à élire à leur place, derechef,
des termes « neutres » destinés à communiquer le même message.

Reprenons successivement, de manière critique, les points de
cet exposé méthodologique.

1. Le respect de la forme du texte se traduit en premier lieu par
une absence d'intervention dans le cours de la narration ; l'usage des

particularités graphiques est réduit au minimum, et seul un léger
interligne sépare les péricopes dont toute titulature est évincée. Bien
que les versets soient inexplicablement tous mis à la ligne2, le texte
se présente comme une œuvre littéraire offerte à la lectio continua.
On peut regretter cependant que les citations vétérotestamentaires
n'aient pas été signalées par un procédé graphique quelconque (la
Bible de Jérusalem et la traduction œcuménique les mettent en
italique). Dans l'épître aux Hébreux en particulier, dont certains
chapitres sont un véritable assemblage de citations, le texte en perd
son relief ; or ces césures entre la narration et les citations étaient
parfaitement apparentes pour le christianisme primitif, dont la
réflexion était nourrie de la méditation de l'Ancien Testament (dans
la traduction grecque des LXX). Si elles ne le sont plus pour le lecteur
moderne, ne conviendrait-il pas de les lui signaler

2. La forme du texte est admirablement respectée, l'ordre des
mots conservé jusqu'à la limite du possible (voir Mat. 6: 9-15 ;

I Cor. 15 : 47-50). Ce procédé met en valeur les textes hymniques, dont
la version est fort belle (voir Jean 1, Eph. 1, Phil. 2, etc.) ; il convient
moins au style de la diatribe utilisé parfois par Paul, dont les phrases
denses à la syntaxe abrupte prennent dans leur « calque » français

¦ Ibid. (id.).
2 On sait que la division du texte en versets et chapitres date des copistes

du Haut Moyen Age. La mise à la ligne convient au style sapiential ou poétique,
moins toutefois au contexte narratif des évangiles, p. ex.



TRADUIRE LA BIBLE, AUJOURD HUI IO9

un caractère obscur (Rom. 3: 21 ss) — obscurité qu'elles ne possédaient
pas pour les lecteurs/auditeurs de Paul habitués à cette forme de
discours La traduction tente également de rendre en français la
couleur du style ; ainsi le ton populaire de l'interpellation de Jésus
en Marc 12 :15 : « Apportez-moi voir un denier ».

3. Si l'on excepte le cas des « termes ecclésiastiques », le choix
des termes français s'avère en définitive assez traditionnel. Quelques
termes ont disparu : le péager devient le percepteur (c'était sa fonction),
l'acception de personnes devient la partialité, parler en langues est
traduit : parler en charabia ». Dans l'ensemble, on retrouve les
traductions classiques : paraclet, apôtre, rachat, scribe, scandale,
charité, Mamon, les prémices, les arrhes de l'Esprit...

4. L'« idéal de vérité et d'objectivité » que cite Dhorme en exergue
à son entreprise 2 justifie-t-il l'évacuation des termes « qui n'ont plus
de sens qu'ecclésiastique » et les traductions choisies pour les remplacer

Il les justifie certainement, mais dans la mesure où la recherche
des équivalents se base sur une analyse précise du contexte de
communication des écrits néotestamentaires, de manière à mettre à jour
leur espace sémantique sans entraîner une dégradation du sens ; or
cette condition ne nous paraît pas remplie ici.

Le kérygme de l'Eglise primitive a été exprimé dans la Koivr| du
premier siècle ; or il ne suffit pas de connaître le sens des termes de la
Koivri par la littérature profane contemporaine pour découvrir le sens

qu'ils revêtent dans le Nouveau Testament. Il n'est pas besoin de
démontrer en effet que le grec néotestamentaire n'est pas réductible
à la Koivrj, mais que de très nombreux termes y conservent la mutation
de sens qu'ils ont subie en passant par la version des LXX 3 (l'abondance

des citations vétérotestamentaires dans le Nouveau Testament
n'en est que la face apparente) ; cet enracinement des catégories
néotestamentaires dans l'Ancien Testament, au travers de la LXX,
constitue le postulat sémantique du Dictionnaire de Kittel 4. C'est
ainsi que la traduction de uaKÔpioç heureux par magnifique (cf. les
béatitudes, Mat. 5 et Luc 6) correspond au sens grec où ce terme est

1 Voir plus bas, p. 113, note 3.
2 La Bible. L'Ancien Testament I, Paris 1956, p. x.
3 La traduction de l'Ancien Testament parue à la Pléiade (E. Dhorme)

n'a pas eu à affronter le problème que nous évoquons ici : le grec profane a
subi une profonde invasion de sens de la part des catégories vétérotestamentaires,
et non l'inverse. La critique que nous exposons dans ce point 4, et qui nous
paraît révéler la faiblesse essentielle de la traduction du Nouveau Testament,
ne concerne donc pas celle de Dhorme. C'est bien la chute de qualité de l'une
à l'autre qui surprend.

4 Theologisches Wörterbuch zum Neuen Testament, édité par G. Kittel et
G. Friedrich. Stuttgart, dès 1933.



HO DANIEL MARGUERAT

un attribut divin ou royal, mais crée un contre-sens dans le grec
néotestamentaire où, à la suite de la LXX, il désigne le bonheur
paradoxal conféré à l'homme par Dieu ». ûttokpit^ç hypocrite (Mat. 23)
n'a le sens de «comédien» que dans le grec profane, tandis qu'il
connaît une mutation ad sensum malum dans la LXX. ópoXoyéiu/èEo-

uoXoYÉouai (confesser : Mat. 3 : 6 ; 11 : 25 ; 7 : 23 ; 10 : 32. Jean 4 : 2,
3, 15, etc.), traduits par avouer, quittent leur sens juridique dans la
LXX pour devenir une catégorie rehgieuse exprimant la confession

publique de la foi. àcpfrmi {pardonner: Mat. 18) n'a plus le sens de

remettre une dette. De même, le Nouveau Testament a utilisé un
procédé sémitique inconnu du grec profane, consistant à éviter de
citer le nom de Dieu par une tournure passive ; traduire ces passifs

par la tournure impersonnelle « on » égare le lecteur moderne (voir
Mat. 5 : 4, 6, 7, 9, 21, 27, etc.). Cette non-considération de l'enracinement

vétérotestamentaire des termes n'est toutefois pas conduite
avec rigueur : 6iujkw persécuter, terme technique de la persécution
rehgieuse dès la LXX, est traduit « poursuivre » (traduction trop
faible) dans Luc, une partie des Actes et I Cor., « persécuter » dans
Rom., Phil., I Tim. et une partie des Actes. La même incohérence
régit la traduction de uXripóu) accomplir, dans les mêmes formules
d'introduction aux citations de l'Ancien Testament, soit par remphr
(Mat., Marc, Actes, Gai.), soit par accomphr (Luc, Jean, Actes,
Jacques). Et d'autres encore.

En second heu, certains termes ont reçu de leur insertion dans la
tradition chrétienne, au niveau oral déjà, un sens technique souvent
éloigné de leur sens profane usuel, ßdirrteui baptiser a bien pour sens
originel faire plonger (baptême par immersion), mais sa signification
technique est révélée par le sens figuré qu'il revêt en Marc 10 : 38-9,
Luc 12 : 50, Rom. 6 : 4, etc. (La Pléiade traduit Marc 10 : 38 : « Pou-
vez-vous boire la coupe que je bois, ou être immergés de l'immersion
dont je suis immergé »). On pourrait ajouter l'expression matthéenne
èv exefvijj Tip Kcuptp en ce moment décisif, dont le sens fort (c'est l'heure
de la venue du Fils) s'accommode mal de la traduction « alors » ; Xpioroç
Christ, qui dans les écrits tardifs est l'appellation de Jésus, requiert
la majuscule. Le gros problème posé par la traduction d'è^pui ressusciter

est résolu malencontreusement par le recours au sens originel
« relever » (I Cor. 15 : 12 : « Et si nous prêchons que le Christ a été
relevé d'entre les morts... »)2.

1 Pour toutes les études sémantiques, nous renvoyons une fois pour toutes
aux articles concernés du Dictionnaire de Kittel (note précédente). Nous ne
donnons d'autre part que les références principales des termes cités ; on voudra
bien se référer à la concordance grecque pour une étude exhaustive.

2 Voir plus bas, p. 113-114.



TRADUIRE LA BIBLE, AUJOURD HUI III
La conséquence de cette négligence du contexte de communication,

duquel les catégories néotestamentaires reçoivent leur
signification, est en définitive une perte de sens. Ce n'est pas la volonté
d'évacuation des termes « ecclésiastiques » qui fait en soi problème,
mais les traductions proposées en remplacement. Cette altération de
la démarche scientifique pourrait bien révéler, nous semble-t-il,
une aliénation de l'opération traduisante à un code linguistique
prédéterminé — et par là au système de valeurs qui le sous-tend, dont
le postulat est l'éviction des termes spécifiquement rehgieux. Le
risque couru est la dégradation du message transmis.

5. Disons quelques mots, pour terminer, des notes et des
introductions. Très précises et fouillées, les notes fournissent des explications

historiques, indiquent les variantes textuelles et les variations
de traduction ; elles sont destinées principalement à mettre les textes
en relation les uns avec les autres, refusant en principe toute
interprétation ». —¦ Les introductions exposent la théorie ultra-conservatrice

sur l'origine des écrits, leur apostolicité et leur datation: elles
défendent la thèse du proto-Matthieu araméen comme première source
httéraire, la thèse de l'authenticité pauline de toutes les lettres placées
sous l'autorité de Paul (y compris les Pastorales), de la rédaction de

Jacques par le frère de Jésus et de la httérature johannique par le

disciple Jean... Une chance a été manquée de faire connaître aux
milieux cultivés les résultats de la critique historique moderne 2.

Venue d'un tout autre horizon, la traduction en français courant
« Bonnes Nouvelles aujourd'hui », éditée par les Sociétés bibliques,
a été exécutée par le pasteur vaudois Jean-Claude Margot, collaborateur

de l'Alliance biblique universelle. La vocation de cette version
est double : ecclésiale et missionnaire (Afrique francophone). « Il
s'agit d'une traduction entièrement nouvelle ; elle ne se conforme pas
au vocabulaire et au style traditionnels, mais s'efforce de rendre le
texte grec au moyen de termes et de tournures qui sont d'un emploi
courant parmi ceux qui, partout, utilisent le français pour communiquer

les uns avec les autres » 3. La nouveauté de la traduction est

1 On rencontre néanmoins çà et là quelques exégèses, dont la plus fantaisiste

est l'interprétation de la parabole du samaritain (ad Luc 10: 36), que nous
laissons à la curiosité du lecteur.

2 Les traducteurs n'ont pas procédé non plus à une critique textuelle rigoureuse.

Les doublets et les gloses, dont l'origine postérieure est unanimement
reconnue par la critique et qui devraient être supprimés de la traduction ou à
tout le moins placés entre crochets, sont conservés dans le texte et le problème
signalé en note (cf. Marc 11: 26 ; 15: 28 ; 16: 9-20 ; etc.). Sur le plan des
introductions et de la critique textuelle, cette version défend une position plus
conservatrice que la Bible de Jérusalem, alors que « Bonnes Nouvelles aujourd'hui »

adopte une position critique.
3 Op. cit., seconde page de la préface.



112 DANIEL MARGUERAT

donc explicitement définie comme une nouveauté terminologique :

refus du vocabulaire et du style « traditionnels » (on entend par là
la terminologie religieuse fixée par les traductions classiques) et adoption

du code des échanges courants (on évacue ainsi toute technicité
propre à un code particulier, qu'il soit d'ordre théologique, scientifique
ou littéraire).

Cette œuvre met en application la méthode de traduction élaborée

par Eugène A. Nida ». Partant des difficultés posées par la traduction
de la Bible dans les langues primitives afro-asiatiques, ce linguiste
s'est livré à une étude systématique de l'insertion du message biblique
dans une culture dont la Weltanschauung n'est pas réductible à celle
des écrits bibliques 2. Le postulat de cette méthode repose dans la
priorité accordée à l'équivalence sémantique : « Lorsqu'un traducteur
est appelé à choisir entre la correspondance formelle et ce que nous
appelons la correspondance du sens, il doit forcément accorder la
priorité à la seconde » 3. Concrètement, l'opération traduisante se
caractérise par la recherche de 1'« équivalence dynamique » ou
fonctionnelle 4 : la phrase originale est réduite en une succession de phrases-
noyaux (d'un nombre de types limité), et une équivalence est recherchée

dans la langue réceptrice pour chaque petite unité ; on procède
ensuite à une restructuration du message dans la langue réceptrice,
tenant compte des possibilités syntaxiques et de l'originalité de
celle-ci 5. La priorité donnée au sens intervient alors à deux niveaux :

a) l'ordre des mots et la syntaxe sont modifiés, si la langue réceptrice
n'offre pas la même structure syntaxique ; b) les termes le sont aussi,
s'ils ne correspondent pas à la Weltanschauung du destinataire et si
l'équivalence formelle aboutit à un non-sens, une énigme ou un
contre-sens (recours à l'anthropologie culturelle comme science
auxiliaire).

L'opération traduisante reçoit ici son impulsion de l'autre extrémité

de la démarche ; l'équivalence formelle recherchée par la Pléiade
est rejetée au profit d'une insertion du message dans la langue et la
culture des destinataires. Les principes directeurs de cette traduction
peuvent être ramenés aux propositions suivantes :

1 Voir op. cit. p. 105, note 1. Cf. aussi E.A. Nida et Ch. R. Taber :

The Theory and Practice of Translation, Leiden 1969 (tr. fr. La traduction ;
Théorie et méthode, Alliance biblique universelle ; à paraître prochainement),
ainsi que W. L. Wonderly : Bible Translations for Popular Use, United Bible
Societies 1968.

2 Voir op. cit, ainsi que G. Mounin, op. cit. (ad note 5), p. 61-68.
3 E. A. Nida : Fidélité en traduction (Les Cahiers de l'Alliance biblique

universelle, mars 1970, n° 10, p. 18).
4 E. A. Nida, art. cit., p. 18 et op. cit., p. 108-116.
5 Déterminer dans quelle mesure cette procédure est toujours légitime

déborde le cadre fixé à cet article.



TRADUIRE LA BIBLE, AUJOURD'HUI II3

1. Equivalence par actualisation. Les termes se référant à des

usages caducs sont généralement remplacés par des termes équivalents
dans les usages actuels » : les talents de la parabole (Mat. 18) deviennent
cent pièces d'or ; le sanhédrin devient le Conseil supérieur, le scribe
le maître de la loi, l'ivraie (Mat. 13) la mauvaise herbe ; l'expression
péagers et pécheurs est rendue par «les percepteurs d'impôt et les

gens de mauvaise réputation » (équivalence par groupe de mots). Les
tournures sémitiques du grec néotestamentaire sont évitées ; l'expression

fils de (de l'époux, du royaume, d'Israël) est paraphrasée : les
invités de la noce, ceux qui appartiennent au royaume, les Israélites ;

les passifs divins sont traduits par un actif dont Dieu est sujet. Enfin
les citations vétérotestamentaires sont mises entre guillemets ou
pourvues d'une formule introductive.

2. Equivalence par recours à l'étymologie. De manière généralement

très heureuse, car fondée sur une exégèse minutieuse, des termes
difficiles reçoivent pareille équivalence : Evangile est rendu par Bonne
Nouvelle, paraclet (Jean 14: 16, 26 ; 15 : 26) par « celui qui doit vous
aider », se convertir par changer de vie (uexavoéuu) ou se tourner vers
(èmaTpéqjuj) ; la terminologie de la sainteté est ramenée à son sens propre

de mise à part et d'appartenance à Dieu 2.

3. Equivalence par interprétation. On rencontre là aussi d'heureuses
trouvailles : àitoXuTpuumç rédemption est rendu par délivrance, oKavboXxlw
scandaliser par faire perdre la foi (Mat. 18 : 7) ou faire tomber dans
le péché (Mat. 13 : 41), parler en langues devient parler avec des mots
étranges (I Cor. 14) 3. On approche parfois le commentaire : revêtir
les armes de lumière devient « prendre sur soi les armes qui permettent
de lutter dans la lumière » (Rom. 13 :12) ; le vieil homme devient
« l'homme que nous étions auparavant » (Rom. 6 : 6) 4. Le traducteur
a également buté sur la traduction du terme è-reipiu ressusciter ; sa
proposition de traduction, «faire revenir de la mort à la vie» (I Cor. 15),
est cependant ambiguë : la résurrection n'est pas un passage de la
mort à la vie, mais un acte divin par lequel l'homme accède à une

1 Ceux qui ne peuvent pas l'être figurent dans un glossaire explicatif.
2 Ainsi l'appellation chrétienne « les saints » est rendue souvent par « les

membres du peuple de Dieu » (Rom. 16: 2,15 ; 15 : 25,31 ; etc.).
3 Cette traduction nous semble préférable à celle de la Pléiade (parler en

charabia), dont la connotation péjorative s'allie mal au fait que Paul ne met pas
en question le caractère pneumatique de ce phénomène ; sa critique se situe
plutôt au niveau pédagogique (voir I Cor. 14).

4 On peut regretter que l'occasion n'ait pas été saisie également d'abandonner
d'autres traductions classiques peu heureuses. Ainsi Kduxaouou se vanter, qui a
chez Paul le sens fort d'une prétention et d'un orgueil ; uapaKaXéu) exhorter,
qui dans quelques contextes pauliniens prend le sens d'adjurer ; óuoioóucu dans
les formules d'introduction aux paraboles, qui n'a pas le sens de « être semblable »

mais devrait être rendu « il en va ainsi ».



114 DANIEL MARGUERAT

vie nouvelle. La conservation du terme technique ressusciter est
encore préférable aux équivalences équivoques ».

4. En fonction d'une part des particularités du mode d'expression
courant actuel, d'autre part des caractéristiques des langues africaines,
les substantifs abstraits sont souvent rendus par une périphrase
verbale, et les tournures passives sont souvent renversées à l'actif.
Si l'on prend l'exemple de I Cor. 1: 30, la Pléiade traduit : « Or, c'est

parce que vous êtes en Jésus Christ (passif) qui, grâce à Dieu, est
devenu (passif) pour nous sagesse, justice (substantif abstrait),
sanctification (id.) et rachat (id.) ». Le texte devient ici : « Mais
Dieu vous a unis à Jésus-Christ (actif) et il a fait du Christ (actif)
notre sagesse ; par le Christ nous sommes rendus justes (périphrase
verbale) devant Dieu, nous sommes amenés à vivre pour lui (id.)
et nous sommes déhvrés (id.) »2.

5. L'équivalence se double enfin d'une exphcitation du texte; les

adjonctions, destinées à éclaircir ou préciser le message, sont
innombrables ; souvent fondées sur une interprétation correcte, elles donnent
parfois l'impression de commenter le texte en lui retirant sa forme
incisive 3. « Nous qui portons ce trésor spirituel (nous mettons les

adjonctions en italique), nous sommes comme des vases d'argile... »

(II Cor. 4: 7) ; « Le dieu mauvais de ce monde a aveuglé leur
intelligence » (II Cor. 4 : 4) ; « Beaucoup qui sont maintenant les premiers
seront les derniers » (Mat. 19 : 30) ; « Par la croix du Christ, Dieu a
enlevé leur puissance aux autorités et pouvoirs spirituels » (Col. 2 : 15);
« Autrefois vous étiez morts à cause de vos péchés et parce que vous
étiez des incirconcis, des païens » (Col. 2 : 13).

Dans la mesure où ce procédé explicite le texte au sens strict,
c'est-à-dire énonce une précision ou un correctif implicite relevant
du code linguistique du Nouveau Testament, il acquiert sa légitimité
dans l'opération traduisante. Mais il nous semble dépasser sur deux
points cette définition, et limiter par là la valeur et l'usage de cette
traduction.

a) Les termes d'une valeur connotative très riche sont rendus par
des termes français très différents. Selon le contexte où ils se trouvent,
ê6vn nations est traduit par non-Juifs, païens, nations, étrangers,
peuples, autres peuples; cûiua corps : être, être naturel, corps, cadavre ;

1 Nous pensons en particulier aux techniques médicales actuelles de
réanimation. Relevons que la traduction conserve le substantif résurrection.

2 cf aussi Rom. 3: 21-24 '• Eph. 3: 7-10, 13-14 ; Hébr. 11 : 1 ; I Pierre 1:2;
etc.

3 Au niveau du style, ce procédé convient évidemment mieux au style
narratif et à la diatribe paulinienne qu'aux textes hymniques (contrairement
à la traduction de la Pléiade ; voir p. 108).



TRADUIRE LA BIBLE, AUJOURD HUI II5

aàol chair par tous les termes cités au début de cet article. Mais quel
est ici le sens donné au mot « contexte » Le contexte nous semble
défini de façon limitative comme l'environnement immédiat (quelques
versets) ; à l'intérieur d'une même période littéraire, un même terme
peut être traduit fort différemment. Le contexte ne devrait-il pas
plutôt être élargi aux corpus littéraires du Nouveau Testament
(pauhnisme, lucanisme, johannisme, etc.), régis par une économie
interne où chaque terme reçoit un espace sémantique propre x Il
s'ensuit en effet une perte des catégories principales dans l'articulation

du texte, qui rend cette traduction utile à la lecture pubhque ou
à une première découverte du texte, mais impropre à une étude quelque
peu rigoureuse du message biblique ».

b) L'insertion de l'interprétation au sein du texte lui-même
présuppose un choix de l'exégète-traducteur ; ce dernier prend alors le
risque de bloquer le texte dans le sens qu'il a choisi, et d'étouffer
ce que certains hnguistes appellent le « tremblement de lisibilité »

(dû à la richesse des nuances non exclusives que contient l'expression).
La traduction de la très difficile formule pauhnienne èv Xpun-iî) nous
paraît typique. La particule grecque èv conserve en effet le double
sens locatif et instrumental-causal du be : hébraïque, dans et par ;

le choix de l'une ou l'autre de ces traductions est lourd de sens. En
Romains 6 : il par exemple, « De même vous aussi, considérez que
vous êtes morts au péché et vivants pour Dieu en Jésus-Christ
(èv XpioTû) 'InaoO) » : Paul parle-t-il du passage de l'être-mort à l'être-
vivant comme d'une possibilité ouverte à l'homme dans la communion
actuelle (personnelle, mystique) avec le Christ ou par (à cause de,
sur la base de) l'événement historique et unique du Christ mort et
ressuscité 3 En traduisant uniformément èv XpioTw par la formule
« dans l'union avec Jésus-Christ » 4, le traducteur hvre au lecteur un
texte bloqué. La fidélité à l'original est alors perturbée par la volonté
de constituer un message univoque.

Echec partiel d'une traduction littérale ou blocage du sens du
texte... Dans ces deux risques de dégradation du sens dans la trans-

1 Notons que l'on discerne, dans de très rares cas, cette compréhension
élargie du contexte. Ainsi la notion de ôiKaioauvr] justice, qui dans l'évangile
de Matthieu reçoit son sens spécifique de fidélité dans l'obéissance à la volonté
divine (3: 15; 5: 6, 10, 20; etc.).

2 Cette limitation est imputable à l'absence de notes explicatives, l'exègète
étant alors contraint d'introduire à tout prix l'exphcitation dans le texte
lui-même.

3 Le sens locatif est généralement défendu par l'exégèse catholique, le
sens instrumental-causal par l'exégèse protestante.

4 Ou par une formule analogue. Voir Rom. 6 : 11-23 '• 8 : 1-2 ; 12 : 5 ; 15 : 17.
I Cor. 1 : 2-30 ; etc.



Il6 DANIEL MARGUERAT

mission du message bibhque, risques inhérents à toute entreprise
audacieuse, nous accordons à la seconde tentative le mérite d'un
support scientifique (exégétique et hnguistique) d'une grande solidité.
A quelques corrections près et dans la limite du but qu'elle s'est
proposée, l'œuvre du pasteur Margot pourrait bien avoir réussi cette
procédure de recodage où les linguistes situent la grandeur et le
péril de toute communication. Daniel Marguerat


	Études critiques : traduire la Bible, aujourd'hui

