
Zeitschrift: Revue de Théologie et de Philosophie

Herausgeber: Revue de Théologie et de Philosophie

Band: 22 (1972)

Heft: 2

Artikel: Études critiques : l'Ars Moriendi en Angleterre

Autor: Rapin, René

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-380987

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 17.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-380987
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


L'ARS MORIENDI EN ANGLETERRE

Mlle Nancy Lee Beaty, professeur assistant à l'Université de
Massachusetts à Amherst, vient de publier, dans la série des Yale
Studies in English un important ouvrage, dont le titre. The Craft
of Dying : a Study in the Literary Tradition of the « Ars Moriendi »

in England 1, indique clairement le sujet. Moins exhaustif mais plus
analytique que l'ouvrage, jusqu'ici classique, de Sœur Mary Catharine
O'Connor sur le même sujet2, le hvre de MUe Beaty s'en distingue
aussi par une attitude plus comprehensive (moins « acide », dit, p. 115,
Mlle Beaty à l'égard du Sicke Mannes Salve du calviniste Thomas
Becon 3 et, surtout, par l'accent mis par Mlle Beaty, dans son dernier
chapitre, sur le Holy Dying de Jeremy Taylor, traité justement
célèbre où Mlle Beaty voit l'aboutissement d'un genre littéraire,
l'ars moriendi, qui, dès le premier quart environ du XVe siècle,
connut, en Angleterre comme dans le reste de l'Europe, une fortune
extraordinaire 4.

Dans l'abondante floraison d'ouvrages, aux mérites fort divers,
ainsi consacrés à l'art de bien mourir, Mlle Beaty a choisi d'en étudier
cinq, particulièrement représentatifs, auxquels, en commençant par
The Crafte of Dying, traduction contemporaine par un auteur
anonyme du Tractatus cité ci-dessus note 4, elle consacre les cinq chapitres
de son hvre.

1 New Haven and London, Yale University Press, 1970, XII-299 p.
2 Sister Mary Catharine O'Connor, The Art of Dying Well : The Development

of the Ars Moriendi, New York, Columbia University Press, 1942.
3 Voir plus bas, p. 3-4. — Tous les ouvrages cités ici le sont, comme dans

l'ouvrage de Mlle Beaty, en abrégeant leur titre original, souvent fort long, mais
en respectant l'orthographe.

4 Fortune attestée, dit p. 36 Mlle Beaty, par l'existence de quelque
300 manuscrits du Tractatus artis bene moriendi, ouvrage anonyme paru sous
l'inspiration et par ordre du Concile de Constance : « Les manuscrits latins sont
naturellement les plus nombreux, mais le Tractatus est aussi conservé en traduction

allemande, bas-allemande, hollandaise, italienne, espagnole et française
aussi bien qu'anglaise. »



L'ARS MORIENDI EN ANGLETERRE 87

En analysant, dans son premier chapitre (p. 1-53Ì, The Crafte of
Dying, Mlle Beaty souhgne le caractère scolastique de l'argumentation
de son auteur, la dette, considérable, qu'il a envers le De Arte
moriendi de l'Opusculum Tripartitum de Gerson et la pauvreté de sa

langue comme de sa pensée. Comment expliquer alors l'extraordinaire

succès, dans l'original comme en traduction, d'un ouvrage,
entièrement didactique, aussi dépourvu d'originalité MUe Beaty
voit là le reflet de la hantise de la mort (attestée aussi par la prolifération,

à la même époque, de la danse macabre) que connut alors
l'Europe sous l'influence conjuguée de la peste, de la famine, de la
guerre et du sentiment général d'incertitude et d'angoisse causé par
la carence de l'Eglise et la corruption de son clergé. Le Tractatus
a le mérite de mettre l'accent, non, comme la danse macabre et comme
les sermons de l'époque, sur l'horreur de la mort, mais sur la consolation

que l'Eglise apporte au pécheur repentant, à qui la méditation
des mérites de la Passion du Christ, le renoncement au monde,
l'intercession de la Vierge et des saints et la prière assureront une
bonne mort et le pardon de Dieu. « Anonyme, impersonnel, objectif,
utilitaire », conclut, p. 52, Mlle Beaty, l'art de mourir condamnait
par là même la frénésie imaginative qui corrompait alors la piété
chrétienne, la structure banale, quasi liturgique, l'argumentation
élaborée et autoritaire, la lourdeur du style, la pauvreté du
vocabulaire et des images ne faisant que renforcer l'autorité d'une œuvre
essentiellement doctrinaire, rassurante et pastorale.

Avec le traité, d'un siècle environ postérieur, de l'humaniste
Thomas Lupset, disciple de Colet, d'Erasme, de More et de Budé,
traité paru en 1534 et dont le titre abrégé est The Way of Dyenge
Well, on a affaire, dit Mlle Beaty dans son chapitre II (p. 54-107),
à une œuvre où se mêlent curieusement inspiration chrétienne et
influences païennes. Le style, souvent aisé, l'alternance heureuse,
dans les meilleurs passages, du récit, de l'anecdote, du dialogue et
de l'argumentation logique montrent un auteur famiher des classiques
grecs et latins, et plus particulièrement de Platon et de Sénèque.
L'introduction est un véritable petit traité stoïcien et l'accent, dans
tout l'ouvrage, est mis moins sur la foi que sur la raison, moins sur
la mort que sur la vie et sur l'art de bien vivre si l'on veut bien mourir.
Au mourant, ou à l'homme préoccupé de bien mourir, Lupset propose
des exemples tirés aussi bien de la sagesse antique que de la tradition
chrétienne. Il insiste moins sur la nécessité du repentir que sur celle
du courage nécessaire devant la mort inéluctable et, méconnaissant sa

propre affirmation que le suicide est un acte « abhominable» (sic), il
va jusqu'à proposer à l'admiration du lecteur le suicide de Caton,
comme un noble exemple de sens de l'honneur et de courage. Témoignant,

lui aussi, de l'influence de la pensée stoïcienne, est l'éloquent



88 RENÉ RAPIN

éloge que fait Lupset de la raison, capable à elle seule de conduire
l'homme à Dieu, Dieu du reste étant présenté par Lupset non comme
le redoutable juge de l'Ancien Testament et de la théologie médiévale,
ni non plus comme le Dieu de compassion et d'amour du Nouveau
Testament, mais comme le créateur et le soutien de la loi morale
qu'il a mise lui-même au cœur de sa créature. (Le Christ de même,
chez Lupset, est avant tout Fils de Dieu, Seigneur et Maître (Teacher)
et non, comme dans le Tractatus, essentiellement Dieu-Rédempteur.)

Des contradictions de son argumentation, du danger, inhérent
à sa conception optimiste de l'homme et de ses rapports avec
Dieu, Lupset, dit Mlle Beaty, ne paraît pas avoir eu conscience et
c'est avec la même conviction qu'il invite le chrétien mourant à
imiter saint Laurent, « rôtissant sur un ht de charbons ardents,
aussi tranquille que sur un lit de roses », que le philosophe Canius,
remerciant le tyran Caligula de lui donner l'occasion de bien mourir.

Le chapitre III (p. 108-156) est consacré à une œuvre toute
différente, le traité de 1561 intitulé (en abrégé toujours) The Sicke
Mannes Salve (Le Baume du malade), œuvre de l'écrivain et
prédicateur protestant Thomas Becon, disciple de Colet, Cranmer et
Latimer, mais influencé par Luther et Zwingli aussi bien que par
Calvin.

Comparé à celui de Lupset, le traité de Becon marque un retour
à l'argumentation traditionnelle du Tractatus, mais, s'il reprend tous
les poncifs de cette argumentation, Becon l'enrichit d'un si grand
nombre de références bibhques (38 références, à 22 livres différents
de la Bible, rien que dans les deux pages et demie de l'Introduction,
note, p. 112, Mlle Beaty) que son traité, sept fois plus long que le
Tractatus, en serait considérablement alourdi, n'était la force de conviction,

voire l'agressivité, que met Becon à défendre les exigences
morales de la vie chrétienne, la primauté de la foi sur les œuvres,
l'autorité suprême de la Bible (autorité pour lui égale en chacun de
ses livres) et la totale dépendance du pécheur à l'égard de la grâce,
toutes doctrines calvinistes à quoi Becon oppose, avec une virulence
extrême, les monstrueuses erreurs de ces « ennemis de la Croix du
Christ, pervertisseurs des Saintes Ecritures et corrupteurs des âmes
chrétiennes », que sont les « rusés et méchants papistes » qui placent
le prêtre comme un intermédiaire prétendument nécessaire entre
Dieu et sa créature, mettent l'autorité de l'Eglise au-dessus de celle
de la Bible et, par des inventions diabohques comme la messe, le
purgatoire, les pèlerinages, les messes des morts, nient l'efficacité
rédemptrice de la mort du Sauveur.

L'insistance de Becon à défendre la doctrine de la grâce suffisante
et la virulence de sa critique des pratiques et des dogmes catholiques
donnent à son œuvre un dynamisme, une vitalité, qui fait défaut



L'ARS MORIENDI EN ANGLETERRE 89

au Tractatus comme au Way of Dyenge Well, l'ouvrage de Becon,
au surplus, se distinguant de celui de Lupset par la répudiation
totale de l'idée que la raison à elle seule peut permettre à l'homme de
découvrir le contenu de la loi morale et d'en asseoir l'autorité sur son
âme. La prolixité de Becon, son habitude, par exemple, de raconter
tout au long, pour étayer un seul de ses arguments, l'histoire de

Joseph, de David, de Job, de Tobie et de citer en outre plusieurs
récits tirés des évangiles et plusieurs paraboles, rend son œuvre à

peu près illisible pour un lecteur d'aujourd'hui. Pour le lecteur d'alors,
estime Mlle Beaty, la surabondance même de ses citations et de ses

paraphrases devait constituer un des attraits principaux de cette
œuvre, à une époque où la Bible en langue vulgaire était peu accessible

encore au lecteur moyen et où, sous Marie Tudor, la lecture en
était interdite et dangereuse. Becon d'ailleurs, dans son argumentation,

n'est pas toujours didactique et sec. Il sait parfois être dramatique,

il interpelle directement son lecteur et met dans la bouche
d'Epaphroditus, le chrétien mourant, des paroles dont la langue
famihère et réaliste annonce parfois Bunyan.

Ayant, dans son chapitre III, montré les caractéristiques d'un
ars moriendi protestant, MUe Beaty consacre son chapitre IV (p. 157-
196) à un ars moriendi catholique de la même époque, le First Booke
of the Christian Exercise, appertayning to resolution (1582) du jésuite
anglais Robert Parsons. Ce First Booke... of resolution qui aurait dû
être le premier de trois livres contenant « tout ce qui est nécessaire
au chrétien une fois qu'il a reçu la foi » est le seul qu'ait pu écrire
l'auteur sur ce sujet. Il connut, tant dans ses éditions originales de
1582 et 1585 que dans l'adaptation à l'usage des protestants qu'en
fit paraître, en 1584, le théologien anghcan Edmund Bunny, un
succès que Mlle Beaty estime fort mérité.

S'inspirant des Exercices spirituels de saint Ignace, mais s'adressant

non pas comme saint Ignace et certains de ses disciples à un
lecteur déjà plus ou moins averti, Parsons propose au lecteur non
encore croyant une série de « considérations » sur la nécessité de la
méditation, sur le péché, sur la mort et sur le Jugement dernier qui
sont autant d'initiations à l'exercice spirituel et à la prière. Prenant
le lecteur par la main, Parsons le conduit doucement à imaginer
(c'est un des mots-clefs de son ouvrage) quelle doit être la souffrance
de tout homme (et non pas du seul pécheur) lorsque se livre en lui
le combat qui va aboutir à la séparation, cruelle, de l'âme et du
corps. Plus grande sera sa souffrance s'il approche la mort sans s'y
être préparé. Passant alors, insensiblement, de la troisième à la
deuxième, puis à la première personne, ce n'est plus du mourant
que parle Parsons, c'est à lui qu'il s'adresse, puis c'est lui enfin qu'il
fait parler. Il l'invite à méditer sur ce que va devenir ce corps « que



gO RENÉ RAPIN

tu aimes tant » et c'est finalement le mourant lui-même qui, déplorant
trop tard son aveuglement, s'écrie, lamentablement : « Oh fol et
malheureux aveuglement que le mien Voici donc venue la fin de
tous mes délices et prospérités Où sont mes amis, qui riaient
avec moi Où mes serviteurs, qui me servaient Où tous mes
carrosses et mes chevaux, avec qui je faisais si grand effet, où les
bonnets tirés et les genoux plies qui m'honoraient, où la troupe des

quémandeurs qui me suivaient Où toute ma plaisante musique,
tous mes bâtiments magnifiques, tous mes festins superbes et mes
banquets Tous m'ont abandonné maintenant, ils me laissent
seul ici pour affronter le jour de tous les comptes, et aucun d'eux ne
daignera m'accompagner jusqu'au trône du Juge, ni prononcer un
seul mot pour me défendre. » Même ainsi librement traduit et réduit
d'un quart environ, le passage montre bien la force persuasive en
même temps que la qualité d'imagination et de style d'un auteur qui,
pour la première fois dans l'histoire de l'ars moriendi anglais, mettait
au service d'une argumentation à la fois serrée et subtile, une langue
imagée, dramatique et concrète fort propre à frapper l'imagination
et à toucher le cœur de ses lecteurs.

Ayant ainsi présenté le traité original de Parsons, Mlle Beaty
montre ensuite les modifications que Bunny lui a fait subir pour
l'adapter au vocabulaire et à la doctrine calvinistes, les omissions,
aussi caractéristiques que les substitutions, de Bunny détruisant
parfois l'effet du style et de l'argumentation de Parsons, mais parfois
aussi, en les rendant plus concis, le renforçant.

Le chapitre conclut par l'affirmation que, tout en atteignant chez
Parsons et chez Bunny les qualités proprement littéraires dont il
était dépourvu avant eux, l'ars moriendi anglais, de par l'insistance
mise par ces deux auteurs à faire trembler le lecteur en l'amenant à

imaginer vivement la vanité des choses de ce monde, l'horreur de

l'agonie et la terreur du Jugement dernier, oublie un peu trop qu'un
traité destiné à être mis dans les mains d'un malade ou d'un mourant
devrait, tout en étant ferme, être aussi rassurant. Ce sera le mérite
de Taylor, affirme aux dernières lignes de ce chapitre Mlle Beaty,
d'écrire un traité qui, dans une forme parfaitement achevée, saura
unir l'intensité imaginative de Parsons et de Bunny à la ferme et
sécurisante cure d'âme des premiers artes moriendi.

Le chapitre ainsi annoncé, cinquième et dernier de l'ouvrage, est
consacré au Holy Dying de Jeremy Taylor, titre abrégé d'un ouvrage
(le titre complet, analytique, n'a pas moins de 79 mots) paru à Londres
en 1651.

Ce chapitre V, qui va de la p. 197 à la p. 270 et est ainsi de quelque
20 à 30 pages plus long que chacun des chapitres précédents, est
l'aboutissement de tout l'ouvrage, de même que le Holy Dying de



LARS MORIENDI EN ANGLETERRE 9I

Taylor est, pour Mlle Beaty, l'aboutissement et le couronnement,
nous le disions au début de cette étude, de l'ars moriendi de langue
anglaise.

Le Holy Dying de Taylor, dit Mlle Beaty à la première page de

ce chapitre, reprend la tradition ancienne du « livre de conduite, où un
pasteur compatissant conduit Tout-Homme au ciel à travers la crise
de la mort en dirigeant sa vie et en pourvoyant aux besoins de son
âme avec autorité ». Taylor, pour Mlle Beaty, est donc avant tout un
directeur de conscience. Mais c'est un directeur de conscience d'une
science et d'une autorité exceptionnelles, dont le livre, qui paraît
alors que son auteur, pasteur puis évêque anglican, a 38 ans et qu'il
a derrière lui une longue pratique de la casuistique, du ministère
pastoral et de la confession, montre qu'il dispose aussi de toutes les

ressources que l'humanisme (Taylor a tout lu), la pensée réformée,
la foi chaleureuse et l'imagination de la Contre-Réforme peuvent
offrir à un conducteur spirituel, convaincu que, s'il veut amener tout
homme à bien mourir, il faut lui faire prendre conscience du fait
que toute sa vie, et non la seule heure dernière, doit être une préparation

à la mort. Au contraire des traités précédents, tant cathohques
que protestants, où la mort est dramatiquement opposée à la vie et le
jour de la mort présenté comme une redoutable confrontation avec
le Juge suprême, Taylor présente ce jour comme une épreuve, décisive
et solennelle certes, mais que surmontera victorieusement le chrétien
qui s'y est chaque jour préparé. L'art de bien mourir de Taylor est
donc un art de bien vivre, cet art consistant à rappeler à tout homme

que chaque minute de sa vie le rapproche de la minute dernière,
mais que le Dieu qui le jugera alors, s'il est un Juge redoutable, est
aussi ce Dieu d'amour qui, connaissant la faiblesse de sa créature,
lui a offert inlassablement chaque jour la grâce de son pardon et de
cette « liberté parfaite » qu'est son service.

En mettant ainsi l'accent, comme Lupset, mais dans un esprit et
avec des arguments tout différents, non sur la mort mais sur la vie,
non sur le Jugement mais sur la grâce, non sur la mortification et
l'ascétisme mais sur la pratique quotidienne de la méditation de la
Bible, de la prière et sur l'efficacité des sacrements, Taylor, dit très
bien Mlle Beaty, est un parfait exemple de cette piété anglicane dont
l'aboutissement, en un Lancelot Andrews, un George Herbert et en
Taylor lui-même, a été justement défini comme « une pratique de la
présence de Dieu. »

Taylor ne veut ni terrifier le pécheur, ni surtout forcer sa conscience

en le convertissant au sens où l'entendent certains évangélistes
modernes : il veut le guider, l'avertir, le réconforter. Il veut, surtout,
le persuader. Comment il s'y prend pour ce faire, s'appuyant sur ces
trois pihers de la piété anglicane que sont «l'Ecriture, la tradition



92 RENÉ RAPIN

et le sens commun », Mlle Beaty le montre en analysant en détail le

premier chapitre de Holy Dying et en passant ensuite en revue ses

quatre autres chapitres. Nous ne la suivrons pas dans cette analyse,
nous contentant de relever avec elle, d'une part la fermeté d'une
argumentation orientée, certes, vers la mort mais considérant celle-ci
comme l'aboutissement naturel d'une vie bien vécue, d'autre part,
les qualités de pensée et de style qui mettent, à son avis, le Holy
Dying de Taylor au-dessus de tous les traités précédents. Cette
prééminence de Taylor est défendue par de nombreuses citations qui,
en dépit de leur trop grande brièveté, permettent au lecteur de se
faire une idée de l'originalité et de la beauté d'une langue qui constamment

donne une vie nouvelle aux images usées de l'apologétique
chrétienne. Taylor, par exemple, exprime la joie que le chrétien
mourant éprouve en communiant avec l'Esprit Saint en disant que
le vin qu'il boit alors « danse dans le calice » ; il compare l'homme qui
vit selon la chair à un marin qui, sitôt qu'il a quitté le port, voit sa
barque être la proie d'une tempête qui « fait craquer les cordages » et
« s'ouvrir sous lui la quille de son navire » ; la lumière (de la vie, de la
révélation, de l'amour divin), image favorite de Taylor, n'est jamais
chez lui image statique : son attribut essentiel, dit fort bien, p. 265,
Mlle Beaty, est « une activité rayonnante Elle palpite, elle danse,
elle luit, elle vacille, elle étincelle, elle brûle, elle a toujours la vibration
d'une réalité vivante. » Comme le montrent ces exemples, Taylor,
théologien, casuiste, directeur spirituel, est aussi poète, mais chez
lui la poésie n'est pas, comme l'ont dit et comme le disent encore
certains critiques littéraires, ornement splendide, elle est partie
intégrante et fonctionnelle d'une argumentation qu'elle rend plus
convaincante en la rendant plus imagée et plus concrète. Nous voilà
donc près d'affirmer avec MUe Beaty que Taylor, dont le génie unit
tant de qualités qu'on ne trouve réunies chez aucun de ses

prédécesseurs, leur est infiniment supérieur à tous. Nous n'irons pas tout à
fait jusque là. Tout ce que dit Mlle Beaty de Taylor et de son Holy
Dying est incontestablement vrai et sa démonstration est sohde.
Mais c'est dans cette démonstration même que nous trouvons, p. 221-
222, certaines affirmations qui nous laissent penser que, si supérieur
que soit, à tant d'égards, Taylor à ses devanciers, il ne leur est pas
supérieur à tous égards. Avec MUe Beaty nous tombons d'accord que
Taylor guide le lecteur pécheur et pénitent sur le chemin de la Croix
« avec l'autorité que donnent la raison et la révélation combinées. »

Mais c'est à un lecteur cultivé, capable de suivre un raisonnement
parfois ardu, et capable par lui-même de penser, que s'adresse ce
« gentleman cultivé, érudit et plein d'urbanité » qu'est Taylor. Son
discours est « aimable, mais impersonnel, famiher mais plein de
réserve, il a le ton pastoral du prêtre que la conscience de sa dignité



LARS MORIENDI EN ANGLETERRE 93

sacerdotale empêche de céder au sens de l'humour aussi bien qu'à la
colère prophétique. » C'est là le côté négatif, nous semble-t-il, de
ces qualités éminemment anglicanes, la modération, l'humanisme
éclairé, le sens des convenances, le respect de la conscience d'autrui,
que MUe Beaty admire si justement chez Taylor. A tant de modération
et d'irénisme, il peut être permis de préférer parfois l'accent plus
personnel et l'argumentation plus passionnée d'un Parsons et d'estimer,

comme le dit très honnêtement, p. 221, Mlle Beaty (ce qui
détruit en partie sa propre thèse) que, pour accepter la direction
spirituelle de Taylor le chrétien mourant doit être « a rather well-
bred Moriens », un mourant « passablement cultivé », qui, « non seulement

doit accepter la théologie anglicane et la forme de gouvernement
(the ecclesiastical polity) de l'Eglise d'Angleterre, mais qui doit aussi

apporter à la lecture de Holy Dying un certain degré de capacité
intellectuelle et d'éducation qu'on ne saurait attendre de Tout-
Homme. »

Synthèse vigoureuse en même temps qu'analyse pénétrante,
l'ouvrage de Mlle Beaty est pourvu (p. 271-281) d'une excellente
bibliographie et (p. 283-299) d'un index bien fait, que nous avons
consulté à plusieurs reprises avec profit. L'érudition, qui est
considérable, est mise au service d'une argumentation claire et précise,
dont nous espérons avoir montré que, si, sur un point particuher,
elle ne nous a pas entièrement convaincu, elle nous a paru, partout
ailleurs, pertinente et convaincante. René Rapin


	Études critiques : l'Ars Moriendi en Angleterre

