
Zeitschrift: Revue de Théologie et de Philosophie

Herausgeber: Revue de Théologie et de Philosophie

Band: 22 (1972)

Heft: 2

Artikel: Études critiques : la phénoménologie de l'expérience de Jean-Pierre
Leyvraz

Autor: Voelke, André-Jean

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-380986

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 12.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-380986
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


ÉTUDES CRITIQUES

LA PHÉNOMÉNOLOGIE DE L'EXPÉRIENCE
DE JEAN-PIERRE LEYVRAZ

Depuis Le Temple et le Dieu », M. J.-P. Leyvraz passe pour
un auteur profond et difficile. Son nouveau livre 2 confirme cette
réputation. En le présentant ici, nous ne chercherons pas à en masquer
la difficulté, mais nous nous efforcerons avant tout d'en dégager les

lignes maîtresses, qui nous paraissent fort claires. Souhaitons que
cette analyse, qui se veut descriptive et non critique, fasse entrevoir
l'originalité et la profondeur d'une recherche qui ne sacrifie à aucune
mode philosophique.

Ce que M. Leyvraz nous propose, c'est une phénoménologie de
notre expérience complète. Son point de départ réside dans la constatation

que la pensée moderne, depuis Descartes, s'efforce de délimiter
a priori les pouvoirs de l'esprit en posant du même coup l'existence
d'une « invincible altérité » (p. i) qu'elle situe au-delà de ces limites.
Cette altérité, c'est l'imaginaire, que l'esprit s'épuise à nier et qui
pourtant ne cesse de le hanter.

Contestant le principe même de cette opposition initiale, qui
conduit à « mettre en mouvement les possibles sur le fond d'un
premier refus» (p. 2), M. Leyvraz affirme qu'il y a une «perfection de
notre expérience au niveau même de l'imaginaire » (p. 1), que celui-ci
peut être « clairement et distinctement visé » (p. 8) dans une intuition
antérieure à l'intuition mathématique. Ainsi la description de notre
expérience complète doit s'arrêter à un premier niveau ou champ,
celui de l'altérité. Tout élément saisi à ce niveau (p. ex. une sensation
mal définissable, un nom propre que j'ai sur la langue, un fantasme)
est distinct. Il « n'est pas rien ». Employant une expression sur laquelle
nous reviendrons, M. Leyvraz dit qu'il « enveloppe l'être » (p. 9).
Mais il ne fait pas partie d'un ensemble mathématique, ce qui revient
à dire qu'il n'entre pas dans une relation d'ordre, qu'il ne possède

1 Paris, José Corti, i960.
2 Phénoménologie de l'expérience. La Haye, M. Nijhoff, 1970, 311 p.



82 ANDRÉ-JEAN VOELKE

pas l'identité. Ainsi, bien qu'il soit certain que l'autre vise l'élément
imaginaire, cet élément n'a pas à être constaté le même par deux ou
plusieurs consciences. Cette absence d'identité n'est pas un défaut :

le champ d'altérité a sa perfection propre et rien ne lui manque. Mais
il nous « signale » une « exigence d'identité » (p. 2) qui sera réalisée au
niveau mathématique.

En effet tout élément qui fait partie d'un ensemble mathématique
est actuellement identique dans d'autres ensembles. L'intuition
mathématique est celle d'un élément « dont l'identité est radicalement
plurielle » (p. 35), sans qu'aucune totalisation puisse venir à bout de
cette pluralité. Ne possédant pas Tunité, le champ mathématique
signale une exigence d'unité.

Au niveau physique, nous avons l'expérience d'un acte d'unité
qui est en même temps exigence de continuité. L'élément physique
est un quantum qui peut être lui-même, la même unité singulière,
dans une multiplicité d'ensembles à la fois. C'est ainsi que la lumière
qui nous parvient d'une étoile existe comme quantum lumineux ici
et maintenant, mais aussi dans d'autres espaces-temps. Du fait de
cette existence simultanée dans une multiplicité d'espaces-temps,
l'élément physique ne s'insère pas dans un monde continu : il n'y a

pas de continuité entre mes dimensions temporelles et celles de
l'étoile que je perçois. Ainsi se vérifie l'affirmation que la continuité
n'est à ce niveau qu'une exigence.

C'est au niveau biologique que cette exigence est réalisée, sous
forme d'objets continus perçus dans la visée d'une conscience
biologique. Telle est par exemple l'aiguille de sapin pour la fourmi qui la
vise dans son comportement. Dans ce champ les objets existent dans
un monde et sont des messages « spécifiques » sans dénomination
générale. De tels messages exigent « une traduction dans un langage
général » (p. 90). Cette exigence de généralité est exigence de socialite :

se présenter sous une notion générale, c'est exister pour un être social.
Lorsque nous passons du niveau biologique à celui de la socialite,

nous rencontrons l'objection de la pensée critique : pour penser les

champs antérieurement décrits, il faut être dans la situation d'un
esprit humain, ce qui présuppose une société humaine ; nous nous
trouvions donc d'emblée à ce niveau social que nous prétendons
découvrir seulement maintenant. A cette objection, M. Leyvraz
répond que « le champ social n'est pas la société humaine ou l'esprit
humain, mais une structure générale de groupe... » (p. 3). Dans cette
structure se déchiffre un « acte d'association » qui est la visée même du
groupe. Tout objet qui fournit un thème à cet acte d'association est

un objet social, un « texte » dont les éléments sont assez semblables
aux composants d'une langue. C'est ainsi que dans la visée de groupe
où je suis situé une forme dentelée se dessinant sur le ciel, le vert



LA PHÉNOMÉNOLOGIE DE L'EXPÉRIENCE DE J.-P. LEYVRAZ 83

d'une forêt, le relief d'un rocher se lient dans le thème d'une montagne.
Du fait que le groupe est mentalement présent dans ma perception
de cette montagne, celle-ci est une visée générale, mais elle n'a pas
d'universalité. Car il y a pluralité de groupes, et ceux-ci ne peuvent
être intégrés dans le scheme d'une histoire universelle : ils ne sont

pas « des histoires dans l'histoire totale du monde » (p. 126).
Ainsi se révèle une exigence d'historicité à laquelle le niveau historique

offrira une réponse. Cette réponse, c'est ce qui se découvre
dans la visée d'une communauté universelle, le fait qui ne saurait
être contesté quand il se produit, l'événement. L'événement ne doit
pas être défini comme « ce qui a de l'importance » pour la communauté,
mais comme « ce qui arrive réellement » (p. 166). Il ne faut pas y
voir l'expression d'un esprit de la communauté qui donnerait sens
et valeur à certains faits. La visée historique est la visée objective
d'un passé vrai, et non l'interprétation d'un déroulement temporel
par un esprit. En dissipant « l'image d'une communauté humaine
dépositaire de l'esprit et conservatrice de ce qu'il est licite d'apercevoir
dans le devenir universel» (p. 177), nous voyons clairement «qu'il
n'existe rien dans le champ des événements qui s'appelle l'esprit
humain, la personne humaine » (p. 201), mais nous découvrons en
même temps une exigence d'esprit ou de personne qui se réalise au
niveau personnel.

Nul besoin, pour identifier la personne, de se référer à une histoire.
Le champ personnel est le champ des idées, l'acte de la personne se

définit comme la « compréhension d'une structure d'idées » (p. 228).
En découvrant qu'une personnalité identique existe dans la visée
d'une pluralité d'idées, nous déchiffrons notre existence comme « acte
d'identité personnelle ». Mais aucun moi n'est à l'œuvre dans cet
acte associant les idées. Tant que nous demeurons dans le champ de

la personne, la plurahté des idées visées ne suscite aucun dépassement
vers une origine unitaire : nous poserons que « la limite du champ
de l'esprit, de l'acte de la personne, est dans le fait qu'elle ne réalise

pas le moi » (p. 244). L'exigence propre au niveau personnel est
donc « exigence d'un être-moi réel » (p. 231), exigence d'un « champ
d'ipséité ».

Le champ d'ipséité est le dernier niveau d'expérience que nous
ayons à explorer. Ce que nous y découvrons, ce « n'est pas un « moi »

qui s'assure de sa puissance dans son origine divine ou dans le caractère

absolu de sa volonté » (p. 4), mais l'acte contingent de la créature.
Cet acte « n'a pas à être compris dans une plurahté plus vaste, totale,
dans une ordonnance ultime de l'esprit » (p. 267) : « Il est la chance

singulière inscrite dans la diversité actuelle du champ d'expérience
réelle » (p. 269). Cette chance n'est pas prédéterminée dans une
plurahté de possibles, elle n'est pas une potentialité. Elle est « donnée



84 ANDRÉ-JEAN VOELKE

à ma visée comme le choix actuel de mon existence, mais non pas
comme l'unique possibilité de mon existence» (p. 275), comme «un
choix dans une diversité de chemins » (p. 276).

Dans les traits de la créature qui fait l'expérience réelle de la
mort se montre une exigence de divinité : «... Je vois que la figure de
la mort, dans le champ d'ipséité, est incompréhensible, et que la faute,
c'est de la comprendre. Elle est incompréhensible, car ici, il s'agit
du désastre même de l'ipséité dans la figure d'un « moi » qui ne revient
pas... C'est dans la saisie de cette perte irréparable du « moi » qu'est
la visée réelle de l'exigence de divinité » (p. 302-303).

« Le champ d'ipséité ne nous donne pas la clé de l'ordonnance
des champs, des niveaux ou des catégories de l'expérience, car il ne
nous révèle pas, dans une ultime démarche, qui est ce nous que nous
avons posé successivement comme déchiffrant l'acte, le mouvement
de chaque niveau. L'ipséité ne nous dit pas : voici qui est l'être dont
les niveaux précédents parlaient dans l'abstraction, et qui maintenant
montre sa vraie nature. Le champ d'ipséité ne justifie pas le langage,
les catégories choisies dans l'exposition de cet ouvrage. Celles-ci
demeurent contingentes, et c'est bien ce que, à chaque niveau, nous
avons dit : nous sommes, nous nous trouvons, nous voici, dans ce champ.
C'est tout » (p. 306-307).

Efforçons-nous de préciser, en partant de ce passage annonçant
l'achèvement de l'exploration entreprise dans ce livre, les grands
traits de la « dialectique ascendante » mise en œuvre par M. Leyvraz.
Si les « champs » successifs auxquels nous nous sommes arrêtés peuvent
être considérés comme des « étapes dialectiques » (p. 107), le passage
de l'un à l'autre n'a rien d'un mouvement nécessaire, de style hégélien.
Ces champs ne sont nullement liés en un système. Il n'y a pas constitution

ou émergence d'un champ à partir de l'autre. De la sorte nous
n'avons ni à justifier a priori leur succession ni à montrer comment
s'opère le passage de l'un à l'autre. En dépit de leur caractère contingent,

ces champs ne sont pas arbitraires, car chacun d'eux donne à
notre expérience un objet véritable, qu'il s'agit de décrire, de déchiffrer,
d'explorer, « sans nous embarrasser d'une ontologie qui les relie tous »

(p. 165). Bref, la distinction des champs «se donne comme l'évidence »

(P- 52).
Deux notions capitales interviennent à tous les niveaux de cette

dialectique, celles d'exigence et d'enveloppement : chaque niveau
d'expérience exige le niveau suivant, qui l'enveloppe.

L'exigence n'est pas un défaut, une « réclamation » de quelque
chose qui manque. A chaque niveau notre expérience est parfaite,
mais elle découvre sa Hmite dans le fait que ce champ ne réahse pas
ce qui se présente au champ suivant, et saisit cette hmite comme le

signal d'une exigence qui ne recevra sa réponse que dans ce champ



LA PHÉNOMÉNOLOGIE DE L'EXPÉRIENCE DE J.-P. LEYVRAZ 85

nouveau. Le recours à cette notion soulève à nos yeux une question
centrale : peut-on introduire dans la description d'un niveau
quelconque l'idée qu'il est exigence de ce qui existe au niveau suivant
sans présupposer la description de ce niveau suivant Et, lorsqu'on
arrive au dernier niveau, celui de l'ipséité, peut-on faire intervenir
une exigence de divinité sans présupposer une théologie

Quant à l'enveloppement, il ne faut pas le concevoir comme un
rapport de contenance, d'implication ou de causalité. Un champ
« enveloppe » un autre champ lorsqu'il lui succède sans lui être réductible

et sans le nier, lorsqu'il n'y a pas à chercher en lui un élément
quelconque du champ précédent. C'est ainsi que, portant mon regard
d'un objet à l'autre, je puis dire que le premier est enveloppé dans le
second >. La proposition initiale « l'imaginaire enveloppe l'être » ne
signifie donc pas que l'être se trouve dans le premier niveau. Se

figurer l'imaginaire en tant que tel, c'est l'opposer au néant, mais
sans avoir l'idée d'atteindre la réalité de cette figuration, ni même
l'idée qu'elle soit possible. De même, dire que le champ personnel
enveloppe celui de l'histoire, c'est dire que la personne doit être
originellement saisie hors de toute situation historique.

C'est l'usage conjoint de ces deux notions qui donne à la description

toute sa rigueur en lui permettant de délimiter avec précision
les divers niveaux de l'expérience et de distinguer en chacun d'entre
eux le clair du confus. La confusion apparaît en effet lorsqu'un niveau
est envisagé « sous la condition » du niveau précédent, qu'il enveloppe,
ou du suivant, qui répond à son exigence. Cette double confusion est
source de représentations imaginaires qui se rencontrent à tous les
niveaux. Tels sont par exemple « le dogme de la présence du niveau
biologique dans le social » (p. 104) ou, inversement, l'idée d'une
socialite qui existerait au niveau biologique. Ces représentations
imaginaires, M. Leyvraz les dénonce avec perspicacité, en des pages
qui n'offrent pas moins d'intérêt que celles où il se consacre à la
description des objets véritables de notre expérience. Enfin, du fait
qu'elle prétend structurer notre expérience complète, la description
a un caractère systématique qui se marque dans la possibilité d'effectuer

à tout moment une récurrence, c'est-à-dire un retour au point
de départ, grâce à un ensemble de transformations.

André-Jean Voelke

1 M. Leyvraz ne s'en tient pas toujours à ce sens technique : lorsqu'il
déclare que le champ mathématique « enveloppe » l'identité, ce verbe signifie
« impliquer ».


	Études critiques : la phénoménologie de l'expérience de Jean-Pierre Leyvraz

