
Zeitschrift: Revue de Théologie et de Philosophie

Herausgeber: Revue de Théologie et de Philosophie

Band: 22 (1972)

Heft: 1

Artikel: Étude critique : réalité et foi

Autor: Grin, Edmond

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-380982

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 31.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-380982
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


ÉTUDE CRITIQUE

REALITE ET FOI

Peu après la publication du tome premier de Wirklichkeit und
Glaube, le bruit a couru que le tome II de cet important ouvrage du
successeur de Karl Barth paraîtrait sans trop tarder, et qu'il y aurait
un rapport étroit entre les deux livres. Il a donc paru sage d'attendre

la sortie du second volume. Cette attente s'est révélée judicieuse :

en effet, l'auteur le dit nettement, le tome II — en ce qui concerne
sa motivation théologique —• est la suite directe du tome I. Mais
alors, quelle gageure de prétendre présenter de façon assez brève
(recension du genre traditionnel) une œuvre aussi riche Il est exclu
de tenter même de résumer ici ces deux travaux. Ils méritent une
étude critique plus poussée. En attendant qu'elle paraisse, dans notre
Revue ou dans une autre, il suffira de tâcher d'indiquer l'intention
théologique de M. Ott, puis de signaler les chapitres qui retiennent
spécialement l'attention. —¦ Le tome I est connu des lecteurs de langue
française par un chapitre de l'ouvrage d'André Dumas : « Une théologie

de la réalité » : Les interprétations de Bonhoeffer (IX). Il serait
par trop cavaUer, pourtant, de se contenter ici de renvoyer à cette
dizaine de pages. Disons plutôt : aux yeux du professeur Ott, aujourd'hui,

vingt ans et plus après sa mort, Bonhoeffer est actuel comme
jamais. Ceux qui se penchent attentivement sur sa théologie voient
dans son œuvre bien davantage qu'une donnée « historique ». Car le
théologien-martyr est en avance sur nombre de points capitaux de la
discussion théologique contemporaine. C'est dans ses écrits qu'on
trouve, selon Ott, par exemple, la charnière entre le « positivisme de
la révélation » d'un Barth, et la tendance « individualiste » d'un
Bultmann ; également des clartés, précieuses, relativement aux
actuels débats — souvent décevants — concernant l'existence, ou la
non-existence de Dieu. (Cf. les déclarations d'un Robinson, d'un

1 Heinrich Ott : Wirklichkeit und Glaube. Ier Band : Zum theologischen
Erbe Dietrich Bonhoeffers. IIer Band : Der persönliche Gott. Göttingen und
Zürich, Vandenhoeck & Ruprecht, 1967, 394 p. et 1969, 386 p.



RÉALITÉ ET FOI 35

Braun notamment) ; sans oublier un apport des plus utiles dans le

dialogue entre confessions, engagé sur le plan œcuménique, à propos
de la réalité de l'Eglise. H. Ott est très conscient de l'importance
capitale de la contribution de Bonhoeffer sur ces points-là, mais aussi
de l'urgente nécessité de systématiser cette pensée demeurée par trop
vague, afin de la mener plus avant, et de la creuser. C'est la tâche à

laquelle il s'est voué dans Wirklichkeit und Glaube. A ses yeux rien
de plus pressant que d'aller plus profond dans l'étude du problème
de la réalité, en l'envisageant sous tous ses aspects. Pour lui, c'est la
question de la théologie aujourd'hui. Ces déclarations font saisir la
raison d'être du plan suivi par le professeur bâlois : /Te partie : Situation

et méthode : i) Bonhoeffer et la théologie contemporaine. 2)

L'héritage de B. et la méthode de son développement. IIe partie : L'apport
de B : 3) L'interprétation « non reUgieuse ». 4) Jésus-Christ et la
réalité. 5) La communion des saints. 6) Le problème de l'éthique.
7) La Providence divine. IIIe partie : Perspectives : 8) La réahté,
thème de B. et notre thème. 9) La perspective de la doctrine de Dieu.
10) La perspective christologique. — A noter que, par cet exposé,
très vaste, Ott ne prétend aucunement donner une interprétation
complète et systématique des idées de B. La présentation des conceptions

de « son » théologien ne lui est pas davantage une occasion
de proposer ses notions personnelles. Il tient à dialoguer loyalement
avec l'un des maîtres dont il se réclame : ce maître dit le premier mot,
et aussi — pour chaque sujet — le mot capital ; mais pas forcément
le dernier. H. Ott le sait par expérience, la vérité, dans le domaine
religieux, théologique ne peut être atteinte que par approches successives

découlant d'un entretien. Pour rendre justice à un penseur, il ne
faut pas d'abord parler de lui, mais parler avec lui de ce qui lui tient
à cœur. Et nous n'y pouvons parvenir vraiment que si les « affaires »

qui sont les siennes sont aussi nos « affaires » à nous. C'est la raison
d'être, profonde, des citations nombreuses, parfois très étendues,
auxquelles Ott a recours. A son sens, c'est le seul moyen de permettre
au lecteur de juger du bien-fondé de l'interprétation qui lui est ici
présentée.

Au cours de la rédaction de ce tome I, H. Ott a été amené à

discerner nettement que le chemin sur lequel il s'est engagé conduit plus
loin encore. Sa recherche sur Réalité et Foi doit être poursuivie. Et
les deux prochains « pas » qui s'imposent sont ceux-ci : 1) une présentation

théologique de la personnauté de Dieu en relation avec la
personnalité de la créature humaine ; 2) l'élaboration d'une éthique
nettement christologique, absolument distincte de toute casuistique
(cela fera l'objet du t. III). — Beaucoup de pasteurs de la Suisse



36 EDMOND GRIN

romande ont lu le volumineux ouvrage du professeur Edm. Rochedieu

: « La personnalité divine » (1939). L'auteur y propose carrément
l'abandon de la notion de personnalité divine : quelque effort qu'on
fasse, dit-il, cette notion demeure flottante et imprécise. J'ai objecté
amicalement (jadis) à mon collègue de Genève qu'il ne peut pas,
même qu'il ne doit pas en aller autrement : la notion philosophique
de Dieu, notion très pauvre, peut être claire du fait même de cette
pauvreté. La notion évangéhque de la personnalité divine, qui nous
place sur le plan de l'expérience vécue, est infiniment riche et
complexe, et ne peut pas « bénéficier » de la même clarté. Mais comment
conserver la foi au Dieu Père (le Dieu de Jésus-Christ) sans attribuer
à ce Dieu un caractère personnel Est-il besoin de le dire, M. Ott
n'est pas prêt à emboîter le pas à M. Rochedieu. Il ne s'alarme pas
devant le succès de la théologie de la « mort de Dieu ». Il sait avec
quelle rapidité passent les « vogues » et les « modes » en théologie.
Il sait surtout que ce problème a été mal posé. Le vrai problème, le

problème existentiel qui se présente à nombre de nos contemporains
n'est pas celui de Dieu envisagé d'une façon générale, mais, très précis,
celui du Dieu personnel ; du Dieu que nous invoquons parce que nous
avons l'idée qu'U nous entend ; parce que nous attendons sa réponse
et son appui dans notre vie individuelle, comme dans l'existence de
la société. C'est là le seul problème qui vaut d'être posé, à notre
époque « apocalyptique » ; et il ramène la fameuse question de la
« mort de Dieu » à ses justes proportions. Bultmann, un des maîtres
à penser de H. Ott, demandait : « Quel sens cela a-t-il de parler de
Dieu » Son disciple de Bâle modifie l'interrogation : « Quel sens cela
a-t-il aujourd'hui de parler d'un Dieu personnel » Refuser de tenter
de répondre à cette question serait une grave erreur. Mais il faut le
faire sérieusement, et non de façon superficielle. Ott n'a pas écrit ce
second volume simplement pour mener une polémique contre la
« Gott-ist-tot-Theologie ». Mais bien parce qu'il discerne dans ces

questions un problème tout à fait fondé, et qui s'impose à la réflexion
théologique contemporaine. —¦ Impossible d'énumérer, ici, même
seulement les titres des treize chapitres du tome IL On trouvera, je
crois, un intérêt tout spécial aux chapitres I : Problemstellung : Die
Frage nach dem Glauben als Frage nach dem persönlichen Gott ; II :

Die Erfahrung des Denkens und das Denken des Glaubens ; VI : Die
Über-Persönlichkeit des persönlichen Gottes ; X : Die Gemeinschaftlichkeit

des Glaubens ; XI : Glaube und Unglaube ; XIII : Existenz vor
dem dreieinigen Gott.

Un exemple concret, tiré de l'introduction au chapitre VI — Die
Über-Persönlichkeit des persönlichen Gottes —¦ donnera une idée claire
du cheminement théologique de Ott, et laissera entendre le vif intérêt
de ses exposés : Quelle est la découverte de la foi Celle du Dieu



RÉALITÉ ET FOI 37

personnel, auquel elle peut faire confiance. Car fondamentalement la
foi est confiance. Relevons que la confiance personnelle que nous
accordons à un être humain n'est pas identique à la confiance que
nous mettons dans le fonctionnement parfait d'une machine. Or la
confiance que la foi accorde à Dieu ressemble à celle que nous faisons
à un homme. C'est pourquoi la foi parle à Dieu. La foi dont U s'agit
dans la Bible est toujours la foi qui s'entretient avec Dieu et attend
de lui une réponse. Jamais autre chose.

Cette foi ne commence pas par faire la découverte de Dieu, pour
ensuite croire en Lui. Elle ne commence pas non plus par croire, pour
ensuite « découvrir ». C'est dans la mesure où la foi « croit » qu'elle
trouve Dieu. En effet la foi n'est pas un temps d'arrêt dans la découverte,

elle est un cheminement, elle progresse. Dans ce sens découvrir
signifie apercevoir la réalité divine (cachée par le visible), et en
devenir absolument certain. Mais cette personne invisible de Dieu,
que la foi découvre, est d'une autre espèce que celle des personnes
visibles que nous rencontrons. Certes nous nous comportons avec
Dieu d'une manière personnelle, lui parlant (dans la prière), lui faisant
confiance, lui obéissant. Mais tout ce comportement est différent de
notre comportement avec un homme. Car la foi simple sent d'emblée
que Dieu n'est pas une personnalité « surhumaine ». C'est pourquoi
les accusations d'anthropomorphismes formulées contre le Dieu des
chrétiens ne portent pas. La vraie foi sait que son Dieu personnel
« dépasse » les dimensions de la personnaUté humaine d'une manière
toute particulière, unique. Cela, seule la certitude de l'Incarnation
peut nous le faire comprendre ; et la réflexion théologique sur le
caractère suprapersonnel de Dieu doit se prolonger par une réflexion
sur la Trinité divine. — A lire ces considérations, on pense à Vinet :

« L'humanité a besoin d'un Dieu personnel, afin que ce Dieu soit son
Dieu. Un Dieu qui n'est pas personnel n'est rien pour elle, par cela
même qu'il est tout» (Discours...). Ressemblances, oui; mais aussi
différences. — Dans un bref avant-propos, l'auteur avertit loyalement
son lecteur : Comme toute autre science, la théologie systématique a
le droit, et le devoir, d'enrichir son langage propre (Fachsprache).
Cela créera peut-être des difficultés aux « non initiés » que sont les

laïques. On pourra lui reprocher dans bien des cas, il le reconnaît, de
n'avoir pas « exprimé les choses compliquées de façon plus simple ».

A son gré, impossible qu'il en aille autrement : ce Streben nach strenger
Methodik est pour la théologie une question de vie ou de mort. —
Peut-être... Mais si l'enjeu d'une pensée chrétienne est estimé trop
capital pour être la « chasse gardée » des spécialistes, le théologien
ne doit-il pas tout faire pour parler un langage, non pas simpliste
certes, mais limpide, et par là même accessible au plus grand nom-
Dre ¦ Edmond Grin.


	Étude critique : réalité et foi

