Zeitschrift: Revue de Théologie et de Philosophie

Herausgeber: Revue de Théologie et de Philosophie
Band: 22 (1972)

Heft: 1

Artikel: Matthieu 28:16-20

Autor: Zumstein, Jean

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-380981

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 31.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-380981
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

MATTHIEU 28: 16-20°

Les rédacteurs des évangiles ne sont pas seulement les porteurs et
les compilateurs des traditions relatant la destinée et la prédication
de Jésus, ils en sont également les interprétes. Chacun d’entre eux,
au fil de sa narration, se fait le défenseur d’une théologie originale et
profilée. Chacun, a sa maniére et en réponse a une situation concreéte,
livre son interprétation de la foi chrétienne. L’évangile selon Matthieu
(= Mt) ne fait pas exception a cette régle.

Dans cette perspective, I'une des originalités souvent remarquées
de Mt se manifeste dans I'intérét particulier qu’il porte aux catégories
du maitre et du disciple 2. Or ces catégories — il convient de s’en sou-
venir — ont une signification actuelle et décisive dans le monde juif
du Ier siécle. Tous les principaux mouvements se réclamant alors de
la foi juive sont constitués sur le modéle de la relation du maitre et
du disciple. Le rabbi enseigne ses éléves. Le prophéte apocalyptique
appelle ses fideles a le suivre (cf., par exemple, Qumran). Le chef
zélote rassemble ses compagnons de combat. Il n’en va pas autrement

t L’article qui suit reproduit sous une forme revue et corrigée l'un des
douze chapitres du mémoire que nous avons consacré a la relation du maitve
et du disciple dans le bas-judaisme palestinien el dans I'évangile selon Matthien.
Ce mémoire a été composé a l'occasion d'une recherche de deux ans, menée
dans le cadre de I'Institut des sciences bibliques de 1'Université de Lausanne
et avec I'appui du Fonds national suisse de la recherche scientifique. Il a été
déposé dans ledit Institut ou il peut étre consulté.

Par ailleurs, les sigles que nous utilisons dans le présent article sont a inter-
préter comme suit : Mt = Matthieu ; mt = matthéen (adjectif formé & partir de
Matthieu) ; Mc = Marc; Lc = Luc; Jn = Jean; Dn = Daniel ; Did = Dida-
ché ; S = Sondergut (tradition propre a Mt dans le cadre des synoptiques) ;
art. = article ; art. cit. = article cité; éd. = édition ; ouvr. cit. = ouvrage cité ;
p. = page; pp. = pages; v. = verset. Pour les autres abréviations, nous
renvoyons a Die Religion in Geschichte und Gegenwart, 38 éd., publiée par K. Gal-
ling, 6 tomes, 1957-1962, ol 'on trouvera toutes les indications utiles.

2 L’analyse statistique qui fonderait cette affirmation n’a pas sa place ici.
Rappelons simplement que no@ntrg, d1ddokarog, kiprogsont des termes centraux
de la narration mt et portent une forte empreinte rédactionnelle.



MATTHIEU 28 : 16-20 I5

du Jésus historique qui groupe autour de lui ses adhérents pour les
associer a son travail. En faisant de la relation du maitre et du dis-
ciple une des structures fondamentales de son évangile, Mt choisit des
catégories qui lui permettent de définir 1'identité de la foi chrétienne
aussi bien face au judaisme que dans le christianisme naissant. Il est
ainsi en mesure de montrer polémiquement en quoi la relation entre
Jésus et ses disciples dépasse définitivement le judaisme, mais aussi
en quoi elle est fondatrice et exemplaire pour toute Eglise.

Conscients de I'impact de la réflexion mt sur ce théme particulier,
nous avons donc a nous demander : quelles connexions fondamentales
Mt établit-il entre les catégories du maitre et du disciple ? Plus pré-
cisément : quelle est 1'identité (dans un sens non trivial ) du maitre
que présente Mt ? quel est le groupe de personnes désigné par paénroi ?
quelle est la nature des relations qui s’instituent entre ce maitre et ses
adhérents ? Pour tenter de répondre aux questions ainsi soulevées, il
s’agit de procéder a l'exégése d’une péricope particuliérement repré-
sentative de la théologie matthéenne (= mt), car c’est 1a la condition
d’une mise en perspective pertinente des catégories envisagées. Or un
consensus régne actuellement pour voir dans Mt 28 : 16-20 sinon la
clef, du moins un sommaire capital de ’évangile *. L’étude qui suit
a pour but de dégager I'apport de ce texte cardinal a la compréhen-
sion de la pensée mt dans son ensemble.

I. ANALYSE LITTERAIRE

1. Le plan de la péricope

Un accord est réalisé quant au plan de la péricope 2. Notre récit
comprend deux parties : les v. 16-18a décrivent succinctement 'appa-
rition du Ressuscité devant ses disciples en Galilée tandis que les
v. 18b-20 rapportent la déclaration que Jésus aurait faite a cette
occasion. Cette déclaration comporte trois éléments : a) la révélation
de la toute-puissance de Jésus (v. 18b), b) I'ordre de mission aux dis-
ciples (v. 1g9-20a), ¢) la promesse d’assistance de Jésus (v. 20b). Ces
trois éléments sont étroitement liés entre eux : on passe de 18b a

1 G. BORNKAMM : Der Auferstandene und dev Ivdische, Mt. 28 : 16-20, dans
G. BornkamM, G. BartH, H. J. HeLD : Uberlieferung und Auslegung im
Matthiusevangelium, WMANT 1, 5¢ éd. revue, 1968, p. 291 ; O. MicHEL : Der
Abschluss des Matthdusevangeliums, EvTh 10, 1950-51, p. 21 ; W. TRILLING :
Das wahve Isvael, StANT 10, 3¢ éd. revue, 1964, p. 21I.

2 Cf. G. BorNKAMM, ouvy. cit., ibid. ; FERD. HAuN : Das Verstindnis der
Mission im Neuen Testament, WMANT 13, 1963, p. 53; O. MICHEL, a#t. cif.,
p. 19; G. STRECKER : Der Weg der Gerechtigkeit, FRLANT 82, 22 éd., 1966,
p. 210; U. WILCKENS : Awuferstehung, Themen der Theologie 4, 1970, p. 69.
Ajoutons que le texte grec, sur lequel nous travaillons, est celui édité par
K. Aland : Synopsis quattuor Evangeliovum, 2¢ éd., 1964.



16 JEAN ZUMSTEIN

19-20a par ’adverbe olv et de 19-20a 4 20b par I'expression xai ido0 ;
le quadruple mag (18, 19, 20a, 20b) souligne et renforce cette unité.

2. Tradition et rédaction

Du point de vue de la critique des sources, Mt 28: 16-20 appartient
a S. Nous ne disposons donc d’aucun paralléle, mais nous sommes
fondés a croire que Mt — comme tout au long de son évangile —
retravaille ici des traditions transmises par sa communauté. En nous
appuyant sur les techniques rédactionnelles et le vocabulaire propres
a I'évangéliste, tentons d’opérer une séparation élémentaire entre
tradition et rédaction 1.

a) La terminologie des v. 16-20

v. I6 : si nous n’avons pas les moyens de nous faire une conviction
définitive sur 16a 2, il semble bien que 16b soit rédactionnel, car
1) dpog est dans tout I'évangile le lieu de la révélation (cf. 5: 1,
15: 29, 17 : 1), 2) le verbe tdocew est mt, 3) le motif rédactionnel du
rassemblement sur la montagne introduit une discrépance avec
28 : 7, 10, passages qui annoncent le nétre, mais ot le motif de 1'6pog
n’est pas mentionné.

v. 17 : 1dovreg - mpooexvuvnoav est un couple verbal cher a Mt. Le
verbe mpookuvéw apparait 13 fois chez Mt, 2 fois chez Mc et 2 fois
chez Lc. Awtdtw ne figure que chez Mt (2 fois). Le v. 17 marque une
deuxiéme discrépance par rapport a 28: 7, 10: alors que 28: 7, 10
mettent tout I’accent sur I'apparition de Jésus, 28 : 17 la rapporte de
maniére quasi allusive.

v. 18a : peut étre considéré comme rédactionnel. TTpooeA@uv appa-
rait 52 fois chez Mt, 5 fois chez Mc, 10 fois chez Lc. L’expression
é\dAnaev avtoic Aéywy est rédactionnelle en 13: 3, 14 : 27, 23 : 1. Nous
notons une troisiéme discrépance par rapport a 28: 7, 10: il y était
annoncé une vision du Ressuscité et nous assistons a une instruction.

v. 18b : n’est pas propre & Mt. L’opposition oUpavég - i, par
exemple, est constamment pré-mt 3.

1 Voir sur ce point : G. BARTH : Das Gesetzesverstindnis des Evangelisten
Matthius, dans : G. BorNkaMmMm, G. BarTH, H. J. HELD : Uberh'efemng und
Auslegung im Maitthdusevangelium, pp. 122, 123; G. D. KiLPATRICK : The
Origins of the Gospel according to St. Matthew, 2 éd., 1950, pp. 48, 49 ; G. STREC-
KER, ouvr. cit., pp. 208-210.

2 G. STRECKER, owvr. cit., p. 208, pense pouvoir affirmer que évdexa et elgTnyv
FoAhafav sont rédactionnels. Ce jugement est trop catégorique, car tant évdexa (cf
Mc 16: 24,Lc 14 : 9-33) que €ig v Nohiadav (cf. Mt 26 : 32 par. Mc 14: 28;
Mt 27:7,par.Mc16: 7; Mt 27: 10) sont des motifs bien connus de la tradition pas-
cale des synoptiques. L’argumentation d’adéquation au contexte n’est pas fondée
puisqu’il y a précisément discrépance.

3 Avec G. STRECKER (voir le matériel rassemblé par ce dernier, ouvr. cit.,
p- 2098) et contre G. D. KILPATRICK, ouvr. cit., p. 49.



MATTHIEU 28 : 16-20 17

v. I9a : contient une terminologie typiquement mt. TTopedesban,
employé dans un sens pléonastique, apparait en 9: 13, 10: 7, 18 : 2,
21: 6, ... Le olv mt est bien connu. Madntedewv, verbe propre & Mt, se
retrouve dans deux autres passages (I3: 52 et 27:57) de maniére
également rédactionnelle. TTavra & €6vn est employé 4 fois dans ’évan-
gile 1 : une fois sur la base de Mc (Mt 24 : 14), une fois en complétant
Mc (Mt 24 : g), les autres attestations ressortissent a S (Mt. 25 : 32,
28 : 19).

v. 19b : est une tradition liturgique pré-mt.

Certains ont vu dans le v. 1gb une interpolation tardive et lisent
padntedoote mavra Té €0vn év T dvduatt pov arguant que la formule
trinitaire n’apparait qu’aprés le Concile de Nicée ; mais c’est faire
I’économie, d'une part, de la bonne tradition textuelle de notre
passage, d’autre part, d'une attestation chronologiquement proche
de Mt, celle de Did 7 : 1 2.

v. 20 : contient nombre de mots typiquement mt: m™peiv (6 fois
chez Mt, 1 fois chez Mc, absent chez Lc), wévra, évréesbou (5 fois chez
Mt, 2 fois chez Mc, 1 fois chez Lc), xai idov, cuvrérewa Tod aidvog (5 fois
chez Mt, absent chez Mc et Lc). Si la forme actuelle du logion est
incontestablement rédactionnelle, ses motifs sont traditionnels
(cf. 18 : 20).

Conclusion : L’analyse de la terminologie de notre passage fait
apparaitre une forte imbrication entre les traditions recueillies par Mt
et la rédaction qu'’il en donne. Ainsi, s’il est vrai que les v. 16, 17 s’en-
racinent sur un motif bien attesté par la tradition — l’apparition du
Ressuscité aux Onze en Galilée — il n’en reste pas moins que I'em-
preinte théologique du premier évangéliste est trés forte (voir v. 16b,
17). Semblablement, la déclaration faite par Jésus a ses disciples est
composée de trois motifs traditionnels (voir plus loin), mais également
fortement réinterprétés par Mt (voir en particulier 19a, 20a).

b) L’'unité prérédactionnelle du passage

Le rédacteur ne réinterpréte pas seulement la tradition en la
reformulant, mais également en unissant des motifs primitivement
indépendants les uns des autres. D’ou la question : les traditions figu-
rant dans notre passage constituaient-elles déja une unité sous leur
forme pré-mt ? Et, en particulier, les trois éléments de la déclaration
du Christ étaient-ils déja liés ? Selon G. Strecker 3, 18b, 19-20a, 20b
se présentaient déja comme une unité achevée dans la tradition
reprise par 1'évangéliste et avaient leur « Sitz im Leben» dans la

t Cf. W. TRILLING, ouwvr. cit., p. 26.
2 Avec H. Grass : Ostergeschehen und Osterbevichie, 22 éd., 1962, p. 3I.
3 G. STRECKER, ouvr. cit., p. 210.



18 JEAN ZUMSTEIN

liturgie de la communauté mt. Un examen détaillé de la tradition
synoptique invite a une plus grande prudence. En effet, Mt 28 : 18b-zo0
est le seul passage synoptique ol ces motifs sont mis en rapport les
uns avec les autres. Dans tous les autres cas, chacun des motifs appa-
rait séparément (ainsi le motif du v. 18b en Mt 11: 27, Jn 3:35;
celui de 1gb en Mc 16 : 15 ; celui de 20b en Mt 18: 20). La tradition
n’atteste aucun clivage entre ces trois thémes et il est donc plus vrai-
semblable de supposer que c’est I'évangéliste lui-méme qui a réuni
ces trois logia .

Ce résultat a une conséquence directe. En effet, si 18b-20 sont des
logia réunis par I'évangéliste, il est impossible qu’ils aient été trans-
mis avec 16, 17. D’ailleurs, la tradition de I’apparition de Jésus aux
Onze en Galilée a été traitée de tout autre fagon par Mc et donc pas
dans le sens suggéré par les v. 18b-20 2.

Concluons. En 28 : 16-20, I'activité rédactionnelle de Mt se mani-
feste aussi bien par la collation de motifs traditionnels indépendants
que par leur reformulation. Notre passage est une composition origi-
nale du premier évangéliste et, a ce titre, il est représentatif de sa
théologie.

3. Quelle est la tradition christologique utilisée dans les v. 18b-207

Malgré sa relevance capitale pour la compréhension du Christ mt,
28 : 16-20 ne contient aucun titre qui permettrait d’identifier d’em-
blée la tradition christologique qui lui est sous-jacente. Il convient
donc d’analyser les motifs de notre passage pour décider a quel type
de christologie il se rattache. La plupart des exégétes admettent que
Dn 7 : 13, 14 est le modéle qui a inspiré Mt 28 : 18-20 et qu’a ce titre
notre péricope est dominée par la christologie du Fils de I'Homme 3.
Mais Dn 7 : 13, 14 est-il vraiment un point de départ satisfaisant pour
interpréter notre passage ? C'est le mérite d’A. Vogtle4 d’avoir
montré qu’il n’en était rien. Nous rappelons briévement le point déci-
sif de sa démonstration. Mt 28 : 18 ne peut étre considéré comme

1 Avec G. BARTH, ouvr. cit., p. 124 ; G. BORNKAMM, ouvr. cif., p. 29I ; FERD.
HAHN, ouvr. cit., p. 53 ; O. MICHEL, art. cit., pp. 20, 21. Sans les attribuer expli-
citement a Mt, H. Grass (ouvr. cit., p. 30) voit également dans les v. 18b-20
une composition tardive.

2 Sur ce point, voir plus bas notre analyse du « Sitz im Leben ».

3 Ainsi, par exemple, P. BONNARD : L’Evangile selon saint Matthiew, CNT
1, 22 éd. revue et augmentée, 1970, p. 418 ; G. BARTH, ouvr. cif., p. 125 ; H. Grass,
ouvr. cit., p. 30 ; E. LOHMEYER : Das Evangelium des Matthius, Meyer K Sonder-
band, éd. par W. Schmauch, 3¢ éd. revue, 1962, pp. 425, 426; O. MICHEL,
art. cit., p. 22 ; J. SCHNIEWIND : Das Evangelium nach Matthdus, NTD 2, 10° éd.,
1965, p. 276 ; U. WILCKENS, owvr. cit., p. 70.

4 A. VOGTLE : Das christologische und ekklesiologische Anliegen von Mt
28 : 18-20, Studia Evangelica 1II, TU 87, 1964, pp. 266-294.



MATTHIEU 28 : 16-20 19

I’accomplissement de la prophétie de Dn 7 : 13 dans la mesure ou, chez
Mt (cf. 24: 30c, 25 : 31-46, 26 : 46b), la venue du Fils de I'Homme
sur les nuages appartient au cycle de la parousie et non de Paques;
en d’autres termes, Dn 7 : 13 est chez Mt I'objet d’une espérance et
donc inadéquat pour rendre compte de I’événement décrit en 28 : 18.
De plus, la narration daniélique développe une série de thémes
absents chez Mt (présentation du Fils de ’'Homme devant Dieu,
éternité et indestructibilité de son royaume, soumission politique des
peuples) et ne comporte pas ceux qui figurent chez Mt (le champ de
I’é&ovoio du Christ, 'ordre de mission). Il en résulte que les identités
verbales entre Dn et Mt (ébéen mot mion ¢Eovala et mhvta TG €0vn) soit
sont le fait d’une coincidence, soit remontent effectivement a Dn 7: 13,
mais ce dernier passage a alors été si complétement réinterprété par
Mt qu’il n’est plus d’aucune utilité pour élucider notre péricope.

A notre avis, pour parvenir a une solution satisfaisante, il convient
plutot de se demander : comment le Ressuscité est-il présenté dans
les v. 18-20 ? Comme le signale le v. 18 et, en particulier, la notion
d’¢ovoia, le Ressuscité est investi de la toute-puissance sur le ciel et
sur la terre, il occupe désormais la fonction de xipiog. C'est dire que,
dans notre texte, résurrection et élévation sont congues comme un
seul événement. L’identification de ces deux motifs n’est pas propre
a Mt ; elle est trés ancienne et se retrouve en particulier dans les tra-
ditions prépauliniennes 2, Son sens en est que, par la résurrection, le
Christ a été élevé par Dieu au rang de Seigneur tout-puissant. A cette
premiére connexion d’origine archaique s’en ajoute une seconde tout
aussi intéressante : la xupiétng du Ressuscité est liée a la mission uni-
verselle. Cette association n’est pas née dans le judéo-christianisme
palestinien ol la tiche missionnaire — d’ailleurs souvent limitée a
Israél — est légitimée par l'imminence de la parousie du Fils de
I’'Homme, mais bien dans le christianisme hellénistique 3. S’il est vrai
qu’a l'origine, dans ce dernier, la xvpiétng du Christ signifiait d’abord
la victoire sur les puissances du monde, elle suscite rapidement une

t Dans notre texte, la parousie est indiquée par ocuvrehela ToU aidvog ;
elle est donc située dans le futur.

2 Sur ce point, voir U. WILCKENS, ouvr. cit., pp. 37-39, 53-55. 70, 71I. A
titre de tradition prépaulinienne liant résurrection et élévation, on peut citer,
par exemple, Rm 1 : 3, 4. Il convient d’ajouter que tant la notion d’élévation
(cf. FERD. HAHN, ouvr. cit., pp. 53, 54) que la foi au kUpio¢ (G. BORNKAMM,
ouvr. cit., p. 295) ont leur origine dans le judéo-christianisme hellénistique et,
en particulier, dans le groupe des « hellénistes ».

3 Dans le judéo-christianisme palestinien particulariste, la mission ne s’exerce
qu’a I'égard d’Israél ; la conversion des paiens est réservée a Dieu lors de la
fin. La conception d’une mission adressée d’emblée a tous les peuples et légitimée
par la kuptdtng du Christ ne peut se développer que dans le judéo-christianisme
hellénistique (FErD. HAHN, ouvr. cif., pp. 43-48, 57).



20 JEAN ZUMSTEIN

compréhension définie des charismes et de la prophétie, c’est-a-dire
de la mission des disciples .

Concluons ces bréves remarques. L’étroite connexion que Mt
établit entre résurrection et élévation, d'une part, élévation et mission
universelle, d’autre part, nous invite a penser que la tradition chris-
tologique dont il s’inspire ici est la confession de foi hellénistique au
xipiog et non le modéle daniélique. Nous verrons plus loin comment il
infléchit cette tradition christologique a partir de sa compréhension
de la Loiz.

4. Le « Sutz vm Leben » 3

Pour déterminer le «Sitz im Leben» de notre péricope, il est
capital de remarquer que Mt n’accorde quasi aucune importance a la
description de I’apparition du Christ comme telle ; le cadre historique
a presque totalement disparu 4. La phrase xoi id6vreg abtdv mposekivn-
oav, oi d¢ édloTacav (28: 17) présuppose 'apparition sans la décrire. Le
texte ne nous dit rien sur les circonstances de 1’apparition du Christ,
puis de sa disparition, rien sur la joie, la frayeur ou la confession de
foi des disciples alors que ces divers ¢léments occupent généralement
une place importante dans les récits paralléles (Jn 20 : 16, 20, Lc 24 :
25 ss, 31 ss.). Dans ces conditions, le motif du doute (28 : 17) prend
une importance particuliére 5 bien qu'’il s’agisse la encore d’un Jocus
classicus des péricopes pascales . L’originalité de Mt tient dans la
réponse qu’il donne au doute des disciples. Le doute n’est pas dissipé
par un geste matériel du Christ (Lc 24 : 41 ss.), ou par une vérification
empirique des disciples (Jn 20: 24 ss.), ou par une nouvelle appari-
tion du Ressuscité (Mc 16 : 14 ss.), mais par la seule parole de ’Elevé.
Le disciple doit surmonter son doute en renongant a toutes preuves
matérielles et en s’en remettant a la seule parole de '’Elevé 7.

1 G. BoRNKAMM (ouvr. cit., Pp. 204-299) a fait une étude détaillée de 1’his-
toire des relations entre élévation et mission universelle a laquelle nous renvoyons.
A titre d’exemples on le culte du kiipiog débouche sur une compréhension parti-
culi¢re de la mission, citons la conclusion secondaire de Mc (16 : 15ss), la concep-
tion de I'apostolat et la description des « hellénistes » dans les Ac, l'interpréta-
tion de ’apostolat dans les deutéro-pauliniennes.

2 Avec R. BULTMANN : Die Geschichte der synoptischen Tradition, FRLANT
20, 6 éd., 1964, p. 313, et G. BORNKAMM, ouvr. cif., pp. 297, 298, 30I.

3 Voir avant tout sur ce point : O. MICHEL, art. cit., pp. 17-19, et G. BORN-
KAMM, ouvr. cit., pp. 289, 290.

4 M. DiBELIUS : Die Formgeschichte des Evangeliums, 3¢ éd., 1959, avec
un appendice de G. IBER, p. 285 ; G. BorRNKAMM, ouvr. cit., p. 289.

5 G. BORNKAMM, ouvr. cit., p. 290.

6 Le motif du doute s’amplifie avec le développement de la tradition. Il
est déja beaucoup plus massif chez Lc (24 : 36-49) et chez Jn (20 : 19-23, 24-29),
cf. 'analyse de U. WILCKENS, ouvr. cit., pp. 71-74. Il atteint son paroxysme
dans les évangiles apocryphes (matériel chez H. Grass, ouvr. cit., p. 29).

7 Ainsi aussi U. WILCKENS, ouvr. cil., p. 69.



MATTHIEU 28 : 16-20 21

Si, a la problématique de la résurrection, il n’est plus répondu par
I’6papa, mais par le kipuype, alors nous n’avons plus affaire A la couche
la plus ancienne de la tradition, mais & une situation plus tardive.
Cette situation est celle de la communauté mt en quéte d’une certitude
quant a la résurrection. Mt 28 : 16-20 répond a4 cette question 2:
comment confesser le Ressuscité dont la manifestation historique
appartient apparemment a un passé révolu ?

5. Forme littéraire et contexte

La détermination de la forme littéraire des v. 16-20 est difficile,
car nous n’avons pas affaire & un texte construit selon un schéma
classique et bien connu. Notre péricope n’est assimilable ni au schéma
de révélation gnostique 3, ni a celui des premiéres confessions de foi
chrétiennes célébrant I'intronisation du Christ 4. Il ne s’agit pas non
plus, a proprement parler, d'un récit d’apparition 5 puisque le fait de
I'apparition ne joue quasi aucun rdle (voir plus haut). Mt ne nous
présente pas non plus un discours d’adieux ¢ puisque le théme du
départ est précisément évité, ni une légende cultuelle accréditant la
pratique du baptéme 7, car ce n’est pas 1 le but du texte. Il faut
plutdt y voir une histoire pascale dont le centre est I'ordre de mission
donné aux disciples par le Ressuscité et qui a sa source dans la tradi-
tion archaique des apparitions en Galilée 8. On ajoutera que notre

1 O. MicHEL, a#t. cit.,, p. 1I9.

2 Le fait que Mt réponde A une question présente de sa communauté par
la narration d’'un événement passé est souligné par la maniére dont s’achéve
la péricope : les paroles de I’Elevé ne sont suivies d’aucun récit de séparation
ou d’ascension, mais s'adressent directement a 1'église mt et ceci jusqu’a la fin
des temps.

3 Contre M. DiBELIUS, ouvr. cit., ibid. Le schéma gnostique suggéré par
Dibelius se compose de deux éléments: autorecommandation et appel. Or
le v. 18 ne décrit pas la qualification du révélateur (commeen 11 : 27, par exemple)
mais 'installation du Ressuscité dans sa fonction de xipioc.

4 Contre FErRD. HAHN, ouvr. cit., pp. 52-57 et O. MICHEL, art. cit., pp. 22.
23. Le schéma des premiéres confessions de foi (exemple : Phil. 2 : g-11) est
composé de trois éléments : intronisation - proclamation - acclamation. Or le
v. 18b présuppose l'intronisation du x¥piog sans la décrire, les v. 19, 20a ne
sont pas une proclamation adressée aux puissances, 1'acclamation ne retentit
nulle part.

5 Contre E. LOHMEYER, « Mir ist gegeben alle Gewalt!» Eine Exegese
von Mt 28 : 16-20, dans : In Memoriam Evrnst Lohmeyer, 1951, pp. 26, 27.

6 Contre J. MuNck, Discours d’adieux dans le Nouveau Testament et dans
la littérature biblique, dans : 4ux sources de la tradition chrétienne, Mélanges
offerts a Maurice Goguel, 1950, p. 165.

7 Contre R. BULTMANN, ouvr. cit., pp. 313, 314, et, proche de lui, G. STREC-
KER, ouvy. ¢il., p. 210,

8 Avec R. BULTMANN, ouvr. cit., ibid., et G. BORNKAMM, ouvr. cit., p. 289,
Ci. aussi Lc 24 : 44-49, Ac 1:4-8, Jn 20: 19-23.



22 JEAN ZUMSTEIN

scéne a un caractére «idéal » dans la mesure ou, en elle, Mt a résumé
et concentré toutes les traditions d’apparition aux disciples *.

I1 est important de remarquer que Mt 28 : 16-20 clot a la fois le
cycle pascal et ’évangile de Mt. Mais il ne ’achéve pas en tant que
derniére péripétie chronologique d'une longue histoire. Notre péricope
est tout a la fois la conclusion théologique et le sommaire de 1'évan-
gile dans son ensemble ; elle est «la clef de compréhension du livre
dans sa totalité » 2.

II. EXEGESE

v. 16 : le cercle des disciples qui assistent a la scéne finale de
I’évangile est restreint aux Onze (oi d¢ evdexa pabntal n’intervient
qu’ici dans Mt 3). "Evdexa exclut-il la signification paradigmatique de
uabn™g, pourtant si fréquente dans 1’évangile ? implique-t-il une his-
toricisation de la notion en vue de fonder, par exemple, I'autorité
apostolique ? Trois raisons nous invitent & voir dans les Onze les
premiers disciples, mais en tant qu’ils sont représentatifs de I’Eglise
dans son ensemble. Premiérement, 1’étude du « Sitz im Leben » nous
a montré qu’a travers l'attitude des Onze, c’est la question de la
communauté mt quant a la résurrection de son Seigneur qui se fait
jour. Deuxiémement, le v. 17 évoque la condition paradoxale et
typique du disciple, c’est-a-dire d'un disciple partagé entre la foi et
le doute. Troisiémement, 1'utilisation du verbe padnredewv au v. 19
démontre que la condition du disciple n’est pas limitée aux seuls
témoins oculaires et croyants du Jésus terrestre.

Le voyage des disciples en Galilée est conforme a 1’ordre donné
par I'ange en 28 : 7 et par le Ressuscité en 28 : 10 (cf. aussi 26 : 32).
Il n’est d’ailleurs théologiquement pas indifférent que le Ressuscité
retrouve les siens en Galilée, lieu ot se déroula 1'essentiel de son
ministere ; « cela suppose une continuité entre le Christ terrestre et
le Christ ressuscité, continuité que le v. 20a soulignera explicite-
ment » 4. L’élément introduit par Mt réside dans le fait que le rendez-
vous ait lieu sur une montagne 5. En insérant le motif de 1’6poc dans
sa narration, I’évangéliste veut donner a comprendre que la rencontre

1 Avec H. FrH. vON CAMPENHAUSEN: Der Ablauf der Ostevereignisse und
das leeve Grab, SHA, 3¢ éd., 1966, p. 17, et H. Grass, ouvr. cit., p. 28.

2z O. MIcHEL, art. cit., p. 2I.

3 28: 7 et 28: 10, qui annoncentle méme événement, parlent respectivement
des Toig¢ pnodnToig alTol et des Toig ddeApoic pou. Mt n’insiste pas sur le nom-
bre évdexoa.

4 P. BONNARD, ouvr. cit., p. 417.

5 Il en résulte une tension avec 28 : 7, 10 qui ignore tout du motif de I'8pog.



MATTHIEU 28 : 16-20 23

qui suit a valeur de révélation, car la montagne désigne constamment
dans I’évangile le lieu de la révélation I.

v. 17 : xoi idbvreg avtév, Ce qui frappe immédiatement ici, c’est la
singuliére sobriété mt dans la description de la rencontre entre Jésus
et les Onze. L'apparition du Ressuscité n’est méme pas décrite, elle
est simplement présupposée dans le idévrec. Le cadre historique passe
a l'arriére-plan et il en résulte une tension avec 28 : 7, 10 ou tout le
poids porte sur I’apparition en tant que telle (28 : 7 : éxei altdv dyeore ;
28 : 10 : xaxel ue dyovrar), Ce recul de l'intérét documentaire rend
perceptible 'imbrication de la situation de la communauté mt dans
le récit, car, pour elle, le theme de la vision du Ressuscité a perdu sa
force de persuasion et de signification z.

A D'apparition du Ressuscité répond la proskynése des disciples.
Le verbe mpookvuveiv 3, particuliérement cher a Mt, décrit dans le pre-
mier évangile la dépendance confiante, voire 1’adoration de I’homme
pour Jésus. Cette relation de soumission résolue est I'indice de la foi.
Mais confrontés au Ressuscité, les disciples ne font pas que croire,
ils doutent aussi. AwtéEewv4 est un mot propre & Mt et qu’il applique
aux seuls disciples (14:31; 28: 17); ce verbe décrit, de maniere
analogue a I’dhyomwotie, le doute & l'intérieur de la foi. Le doute mt
apparait lorsque, dans la vie des disciples, les évidences mondaines
jugent et détruisent la foi alors que la foi devrait juger les évidences
mondaines. Ici, par exemple, I’évidence mondaine de 1'impossibilité
de la résurrection prend le pas sur la confiance dans la promesse de
Jésus (cf. 26 : 32) et sur la realité de son apparition.

Le ol b¢ édioracav doit-il étre traduit par « mais certains dou-
térent » 5 en supposant que le oi 3¢ a une valeur 4 la fois adversa-
tive et restrictive ? Cela nous semble contestable car le oi d¢,

1 Avec E. LOHMEYER, a#f. cif., pp. 24, 25, et W. ScaMmAUcCH : Orte der
Offenbarung und der Offenbarungsort im Neuen Testament, 1956, pp. 67-80 (en
particulier p. 71). Plus hésitant : G. DELLING, art. 8pog, ThW 5, pp. 484, 485.

2 Avec G. BORNKAMM, ouvr. cit., p. 290 ; W. GRUNDMANN : Das Fvangelium
nach Matthdus, ThHK 1, 1968, p. 576 ; O. MICHEL, a#t. cif., pp. 17-19.

3 Sur I'emploi mt de mpookuveiv voir : H. GREEVEN, arf. TPOOKUVEW,
ThW 6, pp. 759-767 (en particulier p. 764); FErRD. HABN : Christologische
Hoheitstitel, FRLANT 83, 3° éd., p. 86'; H. J. HELD : Malthdus als Interpret
der Wundergeschichten, dans : G. BorNKAMM - G. BARTH - H. J. HELD : Uber-
lieferung und Auslegung im Matthdusevangelium, p. 217. TIpookuveiv apparait
13 fois chez Mt et seulement 2 fois chez Mc et 2 fois chez Lc. I1 décrit toujours
une attitude de confiance et de respect face & Jésus (jamais affirmé des adver-
saires de Jésus !). Se prosternent devant Jésus : a) les mages (2 : 2, 8, 11), b) les
disciples (14 :33; 28 : 9, 17; voir aussi 18 : 26), ¢) les personnes sollicitant son
aide (8 :2;9:18; 15:25; 20:20). 4: 9, 10 sont deux attestations appartenant
au récit de la tentation.

4 H. J. HELD, ouvr. cit., p. 283.

5 Ainsi P. BONNARD, ouvr. cit., p. 416 ; E. LOHMEYER, ouvr. cif., pP. 412 ;
J. SCHNIEWIND, ouvr. cif., p. 275 ; mais aussi Bl.-Debr. § 250.



24 JEAN ZUMSTEIN

construit sans le ol uév, peut également avoir une valeur exclusive-

ment adversative . Nous traduirions alors : « mais ils doutaient » z.

Les disciples qui rencontrent le Ressuscité sont partagés entre la
foi et le doute. Ils sont incroyants au sein méme de leur existence
croyante 3. N’est-ce pas la la situation de la communauté mt en
quéte d'une nouvelle certitude quant a la résurrection ?

v. 18a : le v. 18a est rédactionnel (voir plus haut). Il introduit
directement l'instruction du Ressuscité sans que 'on sache si les
disciples sont dans la joie ou la frayeur, s’ils ont reconnu leur maitre,
si Jésus a dissipé leur doute 4. Le cadre historique est de nouveau
réduit a sa plus simple expression si bien que tout le poids du récit
porte sur les paroles qui suivent. Mt utilise les v. 16-18a pour préparer
et introduire les v. 18b-20 ; la mention de 1’dpope (16-18a) est au ser-
vice du xfpuypa (18b-20). Au doute de la communauté est opposée
non pas l'apparition du Ressuscité comme telle, mais la parole qu'’il
a prononcée a cette occasion. Le Ressuscité édifie sa communauté en
allant a elle par sa parole 5. Mais quelle est cette parole ?

v. 18b : le centre de la premiére partie de l'instruction du Res-
suscité A ses disciples (v. 18b) est constitué par la notion d’éovoia,
Il ne s’agit pas 1a d’un élément qui distingue le Ressuscité du Jésus
terrestre 6. Avant PAques déja, toutes choses lui ont été remises par le
Pére (11:27) 7. Que ce soit son enseignement (7 :29), son activité
miraculeuse (8 : g), son action pardonnante (g : 6, 8), tout son minis-
tére est déja placé sous le signe de I'é2ovaia. 1.’¢Eovaia unit le terrestre et
le Ressuscité plutét qu’elle ne les sépare. Bien plus, tant chez le
terrestre (II: 25-20 ; II : 29 : pabeiv) que chez le Ressuscité (28 : 18-20;
28 : 19 : padntelew), elle débouche sur un appel a revétir la condition
de disciple 8.

1 Cf. Bl.-Debr. § 251.

2 Avec W. GRUNDMANN, ouvr. ¢it., p. 572.

3 Tant W. C. ALLEN (The Gospel according to St. Matthew, 3 éd., 1912,
p. 305) que M. J. LAGRANGE (Evangile selon saint Matthiew, 1923, P. 543)
méconnaissent cette situation de crise dans l’existence croyante, pourtant si
typique de la rédaction mt. Le édiotacav se rapporte dés lors soit & d’autres
personnes, soit & un événement antérieur.

4 Il s’agit 1a d’un motif constant dans les récits du cycle pascal. Dans Lc 24,
Jésus dissipe le doute de ses disciples (v. 25-27, 30, 38-43), provoque leur frayeur
(v. 37), leur joie (v. 41, 52). Dans Jn 20, le motif de la joie apparait au v. 2o,
celui de la dissipation du doute aux v. 16, 24-28.

5 W. GRUNDMANN, owvr. cil.,, p. 576 ; O. MICHEL, arl. cit., pp. 21, 22 ;
U. WILCKENS, ouvr. cit., p. 69.

6 Contre E. KLOSTERMANN, owuvr. cil., p. 231I.

7 Comme en témoigne le verbe (mopa)dfdwwt qui apparait aussi bien en
11 : 27 qu'en 28 : 18b, le Pére est la source souveraine de l’autorité de Jésus
avant et aprés sa résurrection.

8 G. BORNKAMM, owuvr. cit., p. 293.



MATTHIEU 28 : 16-20 25

La nouveauté de Mt 28 : 18 ne réside donc pas dans le fait que le
Ressuscité soit le dépositaire de 1'¢Zovoia, elle consiste en ce que cette
¢koucio s’exerce désormais partout sans limitation d’aucune sorte . Ev
obpavd xai ém Th¢ YAg désigne ici, comme d’ailleurs en 5:18 et en
24 : 35, le tout, 'ensemble du monde, la création dont Dieu est le
Seigneur, cf. 11 : 25 2. Le don qui est fait au Ressuscité est donc a la
fois la confirmation de I'é2ovsie qu’il détenait déja et son extension a
I'universalité.

On peut alors se demander : quand Dieu a-t-il étendu I’éEovaia du
Fils a4 l'universalité ? comment faut-il interpréter 'aoriste passif
€d66n ? W. Grundmann 3 propose de fixer ce moment au dw'dptt de
26 : 64, certains le lient & I’événement de la résurrection, d’autres
enfin le situent entre la résurrection et I'événement dont parle le
texte 4. L’absence de solution contraignante est significative, car —
a dire vrai — le texte n’est pas intéressé a révéler quand le Christ a été
investi par le Pére 5, mais il insiste au contraire sur le fait que le
Ressuscité régne universellement, maintenant et jusqu’a la fin des
temps (v. 20). Résurrection et élévation constituent un seul événe-
ment chez Mt 6. Les v. 19, 20 préciseront comment Mt comprend
cette tradition trés ancienne et qui trouve son expression achevée
dans la confession du xbpiog,

On souligne souvent que notre v. est proche de Dn 7: 14a
(LXX) : €d66n abtd é&ovaia. Nous avons déja évoqué les arguments
qui s’opposent a une telle filiation. Remarquons simplement ici
que d{dww et éfovoia sont également mis en rapport par Mt dans
d’autres contextes parfaitement étrangers a Dn 7:14; cf. 9: 8;
I0: I; 2I: 23.

v. 19-20a : L’instruction missionnaire des v. 19-2oa est reliée au
v. 18b par odv : I’ékovaie du Christ sur la création débouche concréte-
ment sur la tiche qu’il confie a ses disciples. Quelle est la structure
interne des v. 1g9-zoa ? On peut admettre que le v. 19a présente
I’idée principale, développée ensuite par les deux participes pamtiZovreg
(v. 1gb) et dwddokovreg (v. 20a) 7.

I Ainsi G. STRECKER, ouvr. c¢it., pp. 211, 212.

2 J. ScuMiD : Das Evangelium nach Matthdus, RNT 1, 58 éd. revue, 1965,
P- 391, et W. TRILLING, ouvr. cil., P. 24.

3 W. GRUNDMANN, ouvr. c¢it., p. 577.

4 P. BONNARD, ouvr. cit., p. 418, et E. LOHMEYER, ouvr. cit., p. 416.

5 Une fois encore, 18b n’est pas une assertion directe sur 'acte d’intronisa-
tion, mais une parole témoignant d’un acte déja accompli (€566n). Ce fait souligne
la faiblesse de la thése voyant dans notre passage 1’emploi du schéma d’intro-
nisation.

6 Déja ainsi : B. WE1ss : Das Matthius-Evangelium, MeyerK 1/1, 4° éd.,
1898, p. 507.

7 Avec A. ScHLATTER : Der Evangelist Maltthdus, Seine Sprache, sein Ziel,
seine Selbstindigkeit. Ein Kommentar zum evsien Evangelium, 6¢ éd., 1963,
p- 798., et B. WEIss, owvr. cit., p. 508.



26 JEAN ZUMSTEIN

Comme en 10 : 6, mopebeodut exprime 1’envoi missionnaire des dis-
ciples 1. Cette mission consiste a faire de toutes les nations les dis-
ciples de Jésus. Maéntedav est, dans le cadre des synoptiques, un
terme propre a Mtz On le retrouve en 13: 52 et en 27 : 57 sous la
forme d’un déponent signifiant « étre, devenir disciple » alors qu’en
28 : 19, il s’agit d’une forme transitive active se traduisant par
« faire de quelqu’un un disciple » 3.

L’emploi délibéré par Mt du verbe pobnrederv dans un contexte
missionnaire est riche de sens. 1l signifie en effet que la condition du
disciple telle qu’elle est décrite dans 1’évangile n’est pas I’apanage des
seuls compagnons historiques du Jésus terrestre, mais qu’au contraire,
elle est la condition dans laquelle tout homme est désormais invité a
entrer 4. S’il en est ainsi, la figure du disciple telle qu’elle apparait
dans le tout de I’évangile, n’appartient pas a un passé désormais
révolu, elle est, au contraire, une catégorie paradigmatique dans
laquelle chaque croyant est appelé a se reconnaitre. « Oi paénraf est la
notion ecclésiologique spécifique de 1’évangéliste. » §

Les disciples sont placés devant I'exigence de faire de toutes les
nations les disciples de Jésus. Que recouvre exactement mévra T& €8vn ?
S’agit-il de tous les peuples, y compris Isra€l ? 6 Ou de tous les peuples
a l'exclusion d’Israél, & supposer que l'opposition T2Y)/TQY soit
encore active chez Mt ? 7 Examinons I'emploi de wévra ta €6vn qui,
hormis notre passage, apparait encore en 24: 9, 14; 25: 32. 24: 9
et 25: 32 désignent incontestablement toutes les nations y compris
Israél, alors que le sens de 24 : 4 est ambigu 8. Si I’on ajoute a cela la
visée rhétorique du texte qui parle moins d’exclusion que d’extension,
on comprendra de préférence wévra ta €0vn dans un sens universaliste
non restrictif.

1 F. Hauck/S. ScuuLz, art. mopebouot, ThW 6, pp. 574, 575; B. WEiss,
ouvr. cit., ibid.

2 Pour décrire l'activité missionnaire, Mc (16: 15) et Lc (24 : 47) utilisent
knpvacelv.

3 'W. BAUER : Grieschisch-deutsches Wortevbuch zu den Schriften des Neuen
Testaments und der tibrigen urchvistlichen Literatur, 5° éd. revue et augmentée,
1963, col. 959, 960 ; Bl-Debr § 148 ; K. H. RENGSTORF, arf. uadntebw, ThW 4,
p- 465 ; W. TRILLING, ouvr. cif., pp. 28-31.

4 G. BoRNKAMM (ouvr. cif., p. 301) écrit & ce propos: « Visiblement, ...
avec ... unodntedewv (28 : 19) qui est emprunté A la relation avec le terrestre,
on déclare cette relation obligatoire méme maintenant apres la résurrection ».
Voir aussi, dans la méme direction, E. LOHMEYER, ouvr. cif., p. 419, et W. TRiL-
LING, ouvr. cif., pp. 30, 31I.

5 G. BorNKAMM, ouvr. cit., ibid.

6 E. LOHMEYER, ouvr. cil., p. 418 ; A. SCHLATTER, ouvr. ¢if., p. 798. J. SCHMID,
ouvr. cit., p. 391 ; K. L. ScHMIDT, ar. €0voc, ThW 2, pp. 366, 367 ; G. STRECKER,
ouvr. cit., p. 117 ; W. TRILLING, ouvr. cit., pp. 31, 32.

7 R. WALKER : Die Heilsgeschichte im ersten Evangelium, FRLANT o1,
1967, pp. III-II3.

8 Analyse détaillée chez W. TRILLING, ouvr. cit., pp. 26-28.



MATTHIEU 28 ! 16-20 27

L’expression mévra ta €6vn figure également en Dn 7: 14b. Mais
si le Fils de I'Homme daniélique asservit et soumet les peuples par
sa force et son autorité, pour le Christ mt, ils sont objet de mis-
sion 1.

En élucidant panredev par le baptéme d’abord, par l’enseigne-
ment ensuite, Mt montre que son intérét est dirigé vers la vie de
I’Eglise plutét que sur la pratique missionnaire comme telle, qu'’il
cherche a définir la régle de vie d'une Eglise universaliste 2.

L’homme devient d’abord le disciple du Christ en recevant le
baptéme (BomriZovre). Le baptéme 3, tel qu’il est pratiqué dans la
communauté mt, est I'acte par lequel le croyant accepte dans 1'obéis-
sance 1’appel et 'exigence que lui adresse le Christ ; il fonde et scelle
son appartenance au Seigneur et, du méme coup, a I’Eglise. L’expres-
sion ei¢ 6vopa souligne I'aspect sotériologique de I’acte baptismal : en
invoquant sur le prosélyte le Pére, le Fils et le Saint-Esprit, la com-
munauté l'introduit dans la réalité du salut. La formule triadique
appartient a la pratique liturgique de 1'église mt 4.

L’homme devient ensuite le disciple du Christ en conservant
I’enseignement de Jésus 5. Cette derniére élucidation est plus impor-
tante que la premiére, car si, pour évoquer le baptéme, Mt utilise
une tradition liturgique, pour présenter l’enseignement de Jésus il
recourt & une terminologie qui lui est propre et donc représentative
de sa théologie 6. Le verbe mpeiv, dans Mt, désigne I'obéissance fidele
et concréte aux commandements divins (cf. Mt 19: 17 et 23: 3) 7.
Mais quelle obéissance les Onze doivent-ils enseigner ? Quel est le
contenu de la fidélité dont ils sont les dépositaires ? La réponse tient
dans l'expression 6oca éveredunv piv, Or, Comme l’a bien montré
G. Bornkamm 8, cette expression a deux particularités. Premiérement,

1 'W. GRUNDMANN, ouvr. cit., p. 577, et E. LOHMEYER, ouvy. ¢it., p. 418.

2 G. BORNKAMM, ouvr. cil., p. 304.

3 Voir sur ce point : H. BIETENHARD, a7¢. dvoua, ThW 5, p. 274 ; G. DELLING:
Die Zueignung des Heils in dev Taufe, Eine Untersuchung zum neutestamentli-
chen «taufen auf den Namen », 1961, pp. 94-96 ; H. Grass, ouvr. cit., p. 30;
W. GRUNDMANN, ouvr. cit., p. 578 ; O. MicHEL, art. cit., p. 24 ; G. STRECKER,
ouvr. cit., p. 216.

4 G. BORNKAMM, ouvr. cit., ibid., et G. STRECKER, ouvr. cit., p. 210.

5 L’ordre de succession baptéme-enseignement ne refléte pas une pratique
ecclésiale. Le point de vue adopté ici par Mt est principiel : de méme que le
baptéme, la pratique des commandements divins est constitutive de la condi-
tion chrétienne (ainsi aussi W. TRILLING, ouvr. cil., p. 39).

6 Ainsi déja J. WE1ss-W. Boussert : Die Schriften des Neuen Testaments I,
3¢ éd., 1917, p. 392. Ajoutons : le fait que Mt utilise une tradition liturgique
pour parler du baptéme suppose sa pratique réguliére dans la communauté.
Par contre, sa mention de ’enseignement des commandements ne refléte aucune
activité ecclésiale définie.

7 H. RIESENFELD, art. Tnpéw, ThW 8, p. 143.

8 G. BORNKAMM, ouvr. cit., ibid.



28 JEAN ZUMSTEIN

le verbe évréMeoBor définit et caractérise I'ensemble de la prédication
de Jésus comme un commandement. C’est 13 un cas unique dans toute
la tradition synoptique ; dans un contexte semblable, Lc présente
la prédication de Jésus comme la uerdvora €ic apeov auapmidv (Le 24 :
47) et Mc comme I'edayyéhiov (Mc 13: 10 ; 14 : 9). Mt évite cette ter-
minologie et lui substitue le verbe « commander ». Deuxiémement, le
verbe évréeoOm est A 1'aoriste. Ici encore, Mt fait cavalier seul, car la
tradition préfére parler de la prédication de la parole présente du
Seigneur élevé par la bouche de ses prophétes inspirés (Jn 16 : 13 ss.,
14 : 25 ss., Ac 13: 2, Ap. 2: 7, 11, 17 ; 18 : 20). Mt se concentre non
pas sur ce que le Seigneur élevé dit présentement a 1’Eglise, mais sur
ce que le Jésus terrestre a enseigné. L’expression mévra 8ca éveteihdunv
signifie donc que «le Ressuscité, et 1’Elevé, rend normatif pour
I’Eglise... de tous les temps et jusqu’a la fin du monde, la parole du
Jésus terrestre » 2. Le message du Ressuscité est identique a celui
du Jésus terrestre. Le xlprog n’est personne d’autre que le didascale
Jésus de Nazareth. Annoncer le Ressuscité implique le rappel de la
prédication du Jésus historique.

Mais quel est ce message ? Que désigne 'expression mwavto Goo ?
I1 s’agit « de la volonté de Dieu, annoncée dans la Loi et les Prophétes,
interprétée souverainement dans I’enseignement de Jésus, concrétisée
et résumée dans le commandement d’amour » 3.

v. 20b : le v. 20b constitue la troisiéme et derniére partie de la
déclaration du Ressuscité. Son théme en est ’assistance permanente
du Ressuscité A ses disciples 4. Le «ai idbo0 relie 2ob 4 ce qui précéde.
L’expression ped’pdv el est d’origine vétérotestamentaire 5. Yahvé
promet son assistance a certains individus particuliers ou au peuple
dans son ensemble quand il s’agit de remplir une mission ou d’affronter
un danger (exemples : Jos1: 5, Is 43 : 1 s., 4 s.). Dans les synoptiques
et singuliérement chez Mt (cf. 1: 23, 18 : 20), Jésus promet aux dis-
ciples la méme assistance que Yahvé assurait naguére a son peuple, et

1 G. SCHRENK, art. €vTélopal, évtolr), ThW 2, p. 54I.

2 G. BOoRNKAMM, ouvr. cit., p. 305; dans le méme sens: P. BONNARD,
ouvr. cit., p. 418, et G. STRECKER, ouvr. cit., p. 212. Autrement, B. WEiss,
ouvr. cif., p. 508.

3 G. BORNKAMM, ouvr. cif., p. 306; dans le méme sens: P. BONNARD,
ouvr. cit., p. 419, 457, et W. TRILLING, ouvr. cit., pp. 38, 39. Voir, par exemple,
5: 17-20 et les « antithéses ». L’originalité de Mt est ici absolument décisive :
le contenu de la prédication missionnaire n’est ni le kérygme (annonce de la
mort et de la résurrection du Christ), ni la proclamation du Bacilefa, mais bien
I’enseignement de la Loi réinterprétée par Jésus.

4 Comme le montre bien H. Grass (ouvr. cif., pp. 31, 32), cette promesse
d’assistance permanente souligne & nouveau combien le Ressuscité est déja,
aux yeux de Mt, le Seigneur élevé.

5 W. GRUNDMANN, owvr. cif., p. 579, et art. glv - uetd, ThW 7, p. 775;
E. LoBEMEYER, ouvr. cit., p. 422 ; W. TRILLING, ouvr. cit., Pp. 40, 41.



MATTHIEU 28 : 16-20 29

cela en vertu de 1’¢tovoia dont il est désormais le dépositaire. Il accorde
son secours a ses envoyés engagés par lui au sein méme de 1’histoire
des hommes. Il le dispense constamment (méoag Tag Nuephs) jusqu’a la
fin de I'éon présent (éwg Tiig ouvtelelag Tob aidvog) 1,

L’évangile s’achéve par cette ouverture illimitée sur l’avenir,
laquelle démontre, s’il en est encore besoin, que l'instruction finale du
Ressuscité s’adresse par-dela les Onze, a tous les croyants de toutes
les époques. Le Christ mt autorise ainsi ’avenir de 1’Eglise.

On se permettra enfin de souligner que si 20a affirmait que le
Ressuscité n’est personne d’autre que Jésus de Nazareth, 2o0b améne
la proposition inverse : Jésus de Nazareth n’est personne d’autre que
le x0prog qui régne avec autorité et miséricorde sur la création.

La pointe du vécit : Aux croyants de sa communauté en quéte
d’une nouvelle certitude quant au Ressuscité, Mt répond en affirmant
I'identité du terrestre et du Ressuscité. Le croyant rencontre le
Ressuscité en se mettant a 1’écoute obéissante de la prédication his-
torique de Jésus de Nazareth.

Excursus : la réinterprétation mi des traditions chrétiennes palestiniennes
et hellénistiques en 28 : 16-20 2

La tradition christologique utilisée par Mt 28 : 18-20 est d’origine
hellénistique. En accord avec elle, Mt présente le Ressuscité comme le
xUpro¢ tout-puissant habilitant ses envoyés a la mission universelle.
Mais la similitude s’arréte la. Alors que, pour le christianisme hellé-
nistique, les envoyés du xipiog sont remplis de I’Esprit, accomplissent
prodiges et miracles, annoncent une prédication libérée de la Loi,
pour Mt, la mission des disciples est dépourvue de tout trait charis-
matique, elle est recentrée sur I'annonce du « commandement » du
Jésus terrestre. La confession de foi hellénistique au x0piog est réin-
terprétée a partir de la tradition palestinienne de l'obéissance a la
Loi (Nachfolge). Par cette reprise concertée de deux traditions fonda-
mentalement différentes ou « les éléments de I'une servent de critique
et de correction a ’autre » 3 et inversement, Mt s’oppose efficacement
aux deux fronts qui le menacent. D’une part, la christologie hellénis-
tique lui donne la possibilité de lutter contre le judaisme d’apres 70
et de briser le particularisme de la communauté palestinienne. « Mais
d’autre part, 1’étroite mise en relation de la Tora et de la christo-

I G. STRECKER (ouvr. cit., pp. 212, 213) voit dans le v. 20b ’expression de
la seule présence de Jésus par sa parole et récuse toute idée d’assistance. 20b
serait alors le doublet de 2o0a, ce qui contredit le plan, clairement marqué, des
v. 18b-20.

2 Nous exposons ici la thése de G. BorNKAMM (ouvr. cit., pp. 297-307) a
aquelle nous adhérons.

3 G. BorRNKAMM, ouvr. cit., p. 306.



30 JEAN ZUMSTEIN

logie... aboutit & une correction nette et résolue d'un christianisme
hellénistique coupé de ses racines. » ¥ Ce n’est que dans la mesure ot
I'on garde a I'esprit, d'une part, 'envergure du conflit idéologique ol
se trouve engagé Mt, d’autre part, son utilisation dialectique de la
tradition, que I'on peut juger de sa perspicacité théologique.

III. THEMATISATION THEOLOGIQUE

1. En racontant ’apparition et I'instruction du Ressuscité aux Onze,
Mt répond a sa communauté en quéte d'une nouvelle certitude quant
a la résurrection de son Seigneur.

1.1. La volonté du rédacteur d’éclairer la situation présente de
sa communauté par 1’évocation d’'un événement passé et décisif
est attestée par 'absence, dans son texte, de la description des
circonstances d’apparition, puis de disparition du Ressuscité,
par l'accent exclusif mis sur sa parole.

1.2. La volonté du rédacteur d’éclairer la situation présente de
sa communauté par I’évocation d’'un événement passé et décisif
est attestée par la description typique des disciples — partagés
entre la foi et le doute — par 1’omission de leurs réactions face a
I'instruction du Ressuscité.

2. Le Ressuscité est identique au Jésus terrestre de méme que le
Jésus terrestre est identique au Ressuscité. Cela signifie : le croyant
de I’église mt ne rencontre le Ressuscité que dans la personne de Jésus
de Nazareth, mais en rencontrant Jésus de Nazareth, il est confronté
au Ressuscité.

2.1. Le Ressuscité est identique au Jésus terrestre.

2.11. Le Ressuscité se voit confirmé dans 1’¢Eovsfa qu’exer-
cait le Jésus terrestre.

2.12. Le Ressuscité rend normative la prédication du Jésus
terrestre,

2.121. Pour annoncer le Ressuscité, il faut précher
le Jésus terrestre.

2.122. L’enthousiasme pneumatique, fréquent dans
le christianisme hellénistique, qui préche la parole
présente du Ressuscité sans se référer a la prédication
du Jésus terrestre, est a repousser.

2.13. Le Ressuscité exige du croyant la méme obéissance a
la volonté de Dieu que revendiquait le terrestre.

1 G. BOorRNKAMM, ouvr. cit., pp. 306, 307.



MATTHIEU 28 : 16-20 3X

2.131. L’antinomisme du christianisme hellénistique
est a rejeter.

2.2. Le Jésus terrestre est identique au Ressuscité.

2.2I. Le Jésus terrestre n’est personne d’autre que le xipiog
qui régne maintenant universellement (élargissement de
I’é’éouoia),

2.22. Le Jésus terrestre n’est personne d’autre que le xipiog
ordonnant la mission universelle.

2.221. Le particularisme, présent dans le christia-
nisme palestinien, est a rejeter.

2.23. Le Jésus terrestre n’est personne d’autre que le xipiog
assurant les croyants de son aide jusqu’a la fin du monde et
permettant ainsi 1'existence de I’Eglise.

3. La condition du disciple historique de Jésus de Nazareth est le
paradigme de la condition du croyant.

3.I. En rendant normative la prédication de Jésus de Nazareth,
le Ressuscité rend normative la condition de paénmic comme
modéle d’adhésion a son message.

3.11. La mission donnée par le Ressuscité a ses madnraf
consiste a faire de tous les hommes et jusqu’a la fin du monde
des nadntod,

3.2. Le baptéme et l'enseignement sont les deux éléments qui
introduisent dans la condition de wodntic,

3.21. L’entrée dans la condition de modntic n’est donc pas
limitée & une période historique — la vie terrestre de Jésus —
elle est le fait de la vie de I'Eglise dans son ensemble.

4. Si, d'une part, le Ressuscité se donne a connaitre dans la personne
de Jésus de Nazareth et si la personne de Jésus de Nazareth révéle le
Seigneur actuel du xdopog, si, d’autre part, la condition du disciple
historique de Jésus de Nazareth est le paradigme de la condition
actuelle du croyant, alors ce dernier doit sans cesse se confronter a la
relation entre Jésus de Nazareth et son disciple historique pour
confesser son Seigneur et comprendre son existence dans la foi.

4.1. Le croyant apprend a connaitre son Seigneur et a vivre
devant lui en lisant le récit de I’histoire de Jésus et de ses disciples.

4.2. La narration de cette histoire est I’objet du premier évangile.

IV. CONCLUSIONS ET PERSPECTIVES

Dans notre introduction, nous avons souligné l'intérét que le
rédacteur du premier évangile attribue aux catégories du maitre et



32 JEAN ZUMSTEIN

du disciple. L’exégése de 28 : 16-20 devait nous permettre de préciser
comment il les interpréte, et ainsi nous autoriser a dégager une des
lignes directrices de sa théologie. Dans cette perspective, nous avions
posé trois questions auxquelles nous avons maintenant a répondre.
Nous nous demandions tout d’abord quelle était I'identité du maitre
présenté par Mt. Les résultats auxquels nous sommes parvenus nous
permettent d’affirmer que cette identité est paradoxale : le Ressuscité
qui régne actuellement n’est personne d’autre que le Jésus terrestre
qui enseigna naguere, de méme que le Jésus terrestre qui enseigna
nagueére n’est personne d’autre que le Ressuscité qui régne actuelle-
ment. L’identité du maitre est constituée par 1'unité paradoxale du
terrestre et du Ressuscité. Nous nous interrogions ensuite sur la signi-
fication exacte de nadnmic. La encore, la réponse peut surprendre, car,
pour Mt, le disciple historique de Jésus est le paradigme de la condi-
tion du croyant (cf. 28 : 17, 19a). Le croyant est appelé a se recon-
naitre et & se comprendre dans la figure historique des peéntal si bien
qu’il n’y a pas de différence spécifique entre le disciple de la premiére
génération et celui d’'une époque ultérieure. Nous en venons alors a
notre troisiéme interrogation : quelle est la nature des relations qui
s’instituent entre le « maitre » Jésus et ses disciples ? Pour répondre
correctement a cette question, il est indispensable de remarquer que
c’est l'identité paradoxale du maitre qui détermine l'identité des
disciples. Qu’est-ce & dire ? Si le Jésus terrestre est identique au
Ressuscité et réciproquement, cela signifie que le croyant, qui désire
rencontrer le Ressuscité, ne peut le faire qu’en se mettant a 1’écoute
et a la suite du terrestre, mais que, ce faisant, il est confronté au
Ressuscité. On se demandera alors: comment le croyant peut-il se
mettre a 'écoute et a la suite du terrestre ? Il ne le peut qu’en deve-
nant le contemporain des disciples historiques de Jésus ou, si l'on
préfére, en se reconnaissant et en se comprenant dans la figure des
premiers podntoai qui se mirent jadis a I'écoute et a la suite de Jésus.
Si le Ressuscité rend normatif ce que fit et dit le terrestre, alors la
catégorie du naéntig est paradigmatique.

Les trois remarques que nous venons de formuler sont d’une portée
absolument décisive, car s’il est exact que le maitre Jésus de Nazareth
est le Ressuscité qui régne actuellement et que, par conséquent, le
disciple historique de Jésus est le paradigme du croyant, alors la
relation du maitre et du disciple chez Mt n’appartient pas au seul
domaine de la facticité historique, mais a une valeur kérygmatique *.

I La faveur qui s’attache actuellement au terme « kérygme» ’a rendu
parfaitement incompréhensible, car, employé par tous, il I’est par chacun dans
un sens différent. Par Aérygme, nous entendons la proclamation d'une histoire
passée prétendant nourrir le présent ; par catégorie kérygmatique, nous désignons
les éléments du discours qui mettent immédiatement en rapport le présent de



MATTHIEU 28 : 16-20 33

Ce qui signifie : la relation du maitre et du disciple — telle qu’elle est
comprise par Mt — transforme I'histoire passée de Jésus de Nazareth
en une histoire qui prétend nourrir et interpeller le présent. Ce que le
maitre a dit naguére a ses disciples, ce qu’ils ont vécu ensemble, devient
directement matiére d’enseignement et de parénése. Et, en ultime
analyse, c’est précisément parce que la relation du maitre et du dis-
ciple est kérygmatique qu’il est décisif pour Mt d’écrire un évangile.
L’évangile n’est en effet rien d’autre que 'histoire de cette relation,
c’est-a-dire 1'histoire de la foi ou, plutét, ’histoire qui fonde la foi.

* * *

En conclusion, nous dégagerons briévement l’enjeu théologique
général de la perspective que nous avons cru découvrir dans le pre-
mier évangile. L’accent décisif de la réflexion de Mt nous semble
resider dans le role qu'’il attribue a « I'histoire de Jésus ». A ses yeux —
et précisément dans la mesure ou la relation du maitre et du disciple
est kérygmatique — l'histoire de Jésus est 1'histoire normative de la
foi. Sans cesse ouverte sur le présent de I'Eglise, elle est la source de
compréhension et d’édification dans laquelle le croyant puise a jamais
I'intelligence de sa propre histoire. La foi s’accomplit dans ce que
Kierkegaard appelait la contemporanéité, c’est-a-dire dans ce retour
incessant et irremplacable a I'histoire fondatrice et exemplaire du
maitre et du disciple. Le présent de la foi vit de ce passé fondateur
parce que justement ce passé prétend nourrir le présent. Et c’est pré-
cisément cette dialectique indispensable entre I'histoire de Jésus et
I'existence croyante qui justifie, pour Mt, la rédaction d'un évangile.

Semblablement, cette dialectique entre le passé fondateur et le
temps de la foi présuppose une concentration christologique d’'une
radicalité insoupconnée. Pour 'auteur du premier évangile, il n’y a
pas de rupture entre I'histoire de Jésus et le temps de 1'Eglise. La
communauté des croyants ne représente pas une nouvelle période
dans I’économie du salut. A 'exemple des premiers disciples, elle vit
immédiatement de l'enseignement et de l'action du maitre. Méme
I’Esprit ne saurait modifier en quelque fagon ce qui a été dit et fait
«une fois pour toutes» L’évangile qui retrace la prédication et la
destinée du Seigneur eschatologique est désormais la seule médiation
de la foi.

JEAN ZUMSTEIN.

la foi et son fondement passé. Nous nous rapprochons ainsi de la catégorie
de lembrayeur, définie par R. JAKOBSON : Essais de linguistique générale,
Ed. de Minuit, 1963, pp. 176-196 — pour lequel est embrayeur tout élément du
discours établissant une relation entre le procés de 1’énoncé et celui de 1'énon-
ciation.



	Matthieu 28:16-20

