
Zeitschrift: Revue de Théologie et de Philosophie

Herausgeber: Revue de Théologie et de Philosophie

Band: 22 (1972)

Heft: 1

Artikel: Matthieu 28:16-20

Autor: Zumstein, Jean

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-380981

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 31.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-380981
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


MATTHIEU 28 : 16-20

Les rédacteurs des évangiles ne sont pas seulement les porteurs et
les compilateurs des traditions relatant la destinée et la prédication
de Jésus, ils en sont également les interprètes. Chacun d'entre eux,
au fil de sa narration, se fait le défenseur d'une théologie originale et
profilée. Chacun, à sa manière et en réponse à une situation concrète,
Uvre son interprétation de la foi chrétienne. L'évangile selon Matthieu

Mt) ne fait pas exception à cette règle.
Dans cette perspective, l'une des originalités souvent remarquées

de Mt se manifeste dans l'intérêt particuher qu'il porte aux catégories
du maître et du disciple 2. Or ces catégories — il convient de s'en
souvenir —• ont une signification actuelle et décisive dans le monde juif
du Ier siècle. Tous les principaux mouvements se réclamant alors de
la foi juive sont constitués sur le modèle de la relation du maître et
du disciple. Le rabbi enseigne ses élèves. Le prophète apocalyptique
appelle ses fidèles à le suivre (cf., par exemple, Qumran). Le chef
zélote rassemble ses compagnons de combat. Il n'en va pas autrement

1 L'article qui suit reproduit sous une forme revue et corrigée l'un des
douze chapitres du mémoire que nous avons consacré à la relation du maître
et du disciple dans le bas-judaïsme palestinien et dans l'évangile selon Matthieu.
Ce mémoire a été composé à l'occasion d'une recherche de deux ans, menée
dans le cadre de l'Institut des sciences bibliques de l'Université de Lausanne
et avec l'appui du Fonds national suisse de la recherche scientifique. Il a été
déposé dans ledit Institut où il peut être consulté.

Par ailleurs, les sigles que nous utilisons dans le présent article sont à
interpréter comme suit : Mt Matthieu ; mt matthéen (adjectif formé à partir de
Matthieu) ; Me Marc ; Le Luc ; Jn Jean ; Dn Daniel ; Did Didachè

; S Sondergut (tradition propre à Mt dans le cadre des synoptiques) ;

art. article ; art. cit. article cité ; éd. édition ; ouvr. cit. ouvrage cité ;

p. page ; pp. pages ; v. verset. Pour les autres abréviations, nous
renvoyons à Die Religion in Geschichte und Gegenwart, 3e éd., publiée par K.
Galling, 6 tomes, 1957-1962, où l'on trouvera toutes les indications utiles.

2 L'analyse statistique qui fonderait cette affirmation n'a pas sa place ici.
Rappelons simplement que uaOnxriç, 6ioào"KaÀ.oç, Kupioç sont des termes centraux
de la narration mt et portent une forte empreinte rédactionnelle.



MATTHIEU 28 : 16-20 15

du Jésus historique qui groupe autour de lui ses adhérents pour les
associer à son travail. En faisant de la relation du maître et du
disciple une des structures fondamentales de son évangile, Mt choisit des

catégories qui lui permettent de définir l'identité de la foi chrétienne
aussi bien face au judaïsme que dans le christianisme naissant. Il est
ainsi en mesure de montrer polémiquement en quoi la relation entre
Jésus et ses disciples dépasse définitivement le judaïsme, mais aussi
en quoi elle est fondatrice et exemplaire pour toute Eglise.

Conscients de l'impact de la réflexion mt sur ce thème particuUer,
nous avons donc à nous demander : quelles connexions fondamentales
Mt établit-il entre les catégories du maître et du disciple Plus
précisément : quelle est l'identité (dans un sens non trivial du maître
que présente Mt quel est le groupe de personnes désigné par pa9nTaî

quelle est la nature des relations qui s'instituent entre ce maître et ses
adhérents Pour tenter de répondre aux questions ainsi soulevées, il
s'agit de procéder à l'exégèse d'une péricope particulièrement
représentative de la théologie matthéenne mt), car c'est là la condition
d'une mise en perspective pertinente des catégories envisagées. Or un
consensus règne actuellement pour voir dans Mt 28 : 16-20 sinon la
clef, du moins un sommaire capital de l'évangile ». L'étude qui suit
a pour but de dégager l'apport de ce texte cardinal à la compréhension

de la pensée mt dans son ensemble.

I. Analyse littéraire

i. Le plan de la péricope

Un accord est réalisé quant au plan de la péricope 2. Notre récit
comprend deux parties : les v. i6-i8a décrivent succinctement l'apparition

du Ressuscité devant ses disciples en Galilée tandis que les

v. i8b-20 rapportent la déclaration que Jésus aurait faite à cette
occasion. Cette déclaration comporte trois éléments : a) la révélation
de la toute-puissance de Jésus (v. 18b), b) l'ordre de mission aux
disciples (v. i9"2oa), c) la promesse d'assistance de Jésus (v. 20b). Ces

trois éléments sont étroitement liés entre eux : on passe de 18b à

1 G. Bornkamm : Der Auferstandene und der Irdische, Mt. 28 : 16-20, dans
G. Bornkamm, G. Barth, H. J. Held : Überlieferung und Auslegung im
Matthäusevangelium, WMANT 1, 5e éd. revue, 1968, p. 291 ; O. Michel : Der
Abschluss des Matthäusevangeliums, EvTh 10, 1950-51, p. 21 ; W. Trilling:
Das wahre Israel, StANT 10, 3e éd. revue, 1964, p. 21.

2 Cf. G. Bornkamm, ouvr. cit., ibid. ; Ferd. Hahn : Das Verständnis der
Mission im Neuen Testament, WMANT 13, 1963, p. 53 ; O. Michel, art. cit.,
p. 19 ; G. Strecker : Der Weg der Gerechtigkeit, FRLANT 82, 2e éd., 1966,
p. 210 ; U. Wilckens : Auferstehung, Themen der Theologie 4, 1970, p. 69.
Ajoutons que le texte grec, sur lequel nous travaillons, est celui édité par
K. Aland : Synopsis quattuor Evangeliorum, 2e éd., 1964.



l6 JEAN zumstein

ig-2oa par l'adverbe oöv et de ig-20a à 20b par l'expression *ai ìftou ;

le quadruple irâç (18, 19, 20a, 20b) souhgne et renforce cette unité.

2. Tradition et rédaction

Du point de vue de la critique des sources, Mt 28: 16-20 appartient
à S. Nous ne disposons donc d'aucun parallèle, mais nous sommes
fondés à croire que Mt — comme tout au long de son évangfle —
retravaille ici des traditions transmises par sa communauté. En nous
appuyant sur les techniques rédactionnelles et le vocabulaire propres
à l'évangéUste, tentons d'opérer une séparation élémentaire entre
tradition et rédaction ».

a) La terminologie des v. 16-20

v. 16 : si nous n'avons pas les moyens de nous faire une conviction
définitive sur 16a2, il semble bien que 16b soit rédactionnel, car
1) opoç est dans tout l'évangile le Ueu de la révélation (cf. 5 : 1,
15 : 29, 17 : 1), 2) le verbe Tdaaeiv est mt, 3) le motif rédactionnel du
rassemblement sur la montagne introduit une discrepance avec
28 : 7, 10, passages qui annoncent le nôtre, mais où le motif de l'ôpoç
n'est pas mentionné.

v. iy : ïoovTeç - rcpoo-eKùvricav est un couple verbal cher à Mt. Le
verbe upooKuvéuu apparaît 13 fois chez Mt, 2 fois chez Me et 2 fois
chez Le. Aïo-TàEui ne figure que chez Mt (2 fois). Le v. 17 marque une
deuxième discrepance par rapport à 28 : 7, 10 : alors que 28 : 7, 10
mettent tout l'accent sur l'apparition de Jésus, 28 : 17 la rapporte de
manière quasi allusive.

v. 18a : peut être considéré comme rédactionnel. TTpoaeXOwv apparaît

52 fois chez Mt, 5 fois chez Me, 10 fois chez Le. L'expression
eXaXnaev aùxoiç Xérwv est rédactionnelle en 13 : 3, 14 : 27, 23 : 1. Nous
notons une troisième discrepance par rapport à 28 : 7, 10 : il y était
annoncé une vision du Ressuscité et nous assistons à une instruction.

v. 18b : n'est pas propre à Mt. L'opposition oùpavoç - Tfj, par
exemple, est constamment pré-mt 3.

1 Voir sur ce point : G. Barth : Das Gesetzesverständnis des Evangelisten
Matthäus, dans : G. Bornkamm, G. Barth, H. J. Held : Überlieferung und
Auslegung im Matthäusevangelium, pp. 122, 123 ; G. D. Kilpatrick : The
Origins of the Gospel according to St. Matthew, 2e éd., 1950, pp. 48, 49 ; G. Strecker,

ouvr. cit., pp. 208-210.
2 G. Strecker, ouvr. cit., p. 208, pense pouvoir affirmer que êv&EKaet eiçTr|v

TaXiXafav sont rédactionnels. Ce jugement est trop catégorique, car tant evbeKa (cf
Me 16: 24, Le 14 : 9-33) que eiç rf|v TaXiXafav (cf. Mt 26 : 32 par. Me 14 : 28 ;
Mt 27 : 7, par. Me 16: 7 ; Mt 27: 10) sont des motifs bien connus de la tradition pascale

des synoptiques. L'argumentation d'adéquation au contexte n'est pas fondée
puisqu'il y a précisément discrepance.

3 Avec G. Strecker (voir le matériel rassemblé par ce dernier, ouvr. cit.,
p. 2098) et contre G. D. Kilpatrick, ouvr. cit., p. 49.



MATTHIEU 28 : 16-20 17

v. iga : contient une terminologie typiquement mt. TTopeueaSai,

employé dans un sens pléonastique, apparaît en 9 : 13, 10 : 7, 18 : 2,
21: 6, Le oöv mt est bien connu. MaenTeueiv, verbe propre à Mt, se

retrouve dans deux autres passages (13 : 52 et 27 : 57) de manière
également rédactionnelle. TTdvTa tù êevn est employé 4 fois dans l'évangile

» : une fois sur la base de Me (Mt 24 : 14), une fois en complétant
Me (Mt 24 : 9), les autres attestations ressortissent à S (Mt. 25 : 32,
28 : 19).

v. igb : est une tradition Uturgique pré-mt.
Certains ont vu dans le v. 19b une interpolation tardive et Usent

pa6r|T€uaaTe toxvto tù ê9vr| èv tûi òvópaxi pou arguant que la formule
trinitaire n'apparaît qu'après le Concile de Nicée ; mais c'est faire
l'économie, d'une part, de la bonne tradition textuelle de notre
passage, d'autre part, d'une attestation chronologiquement proche
de Mt, celle de Did 7 : 1 ».

v. 20 : contient nombre de mots typiquement mt : Tnpeîv (6 fois
chez Mt, 1 fois chez Me, absent chez Le), Tidvxa, èvréXXEcreai (5 fois chez

Mt, 2 fois chez Me, 1 fois chez Le), Kaì ìòou, auvréXeia ToOaliûvoç (5 fois
chez Mt, absent chez Me et Le). Si la forme actuelle du logion est
incontestablement rédactionnelle, ses motifs sont traditionnels
(cf. 18 : 20).

Conclusion : L'analyse de la terminologie de notre passage fait
apparaître une forte imbrication entre les traditions recueilUes par Mt
et la rédaction qu'il en donne. Ainsi, s'ü est vrai que les v. 16, 17
s'enracinent sur un motif bien attesté par la tradition — l'apparition du
Ressuscité aux Onze en Galilée —- il n'en reste pas moins que
l'empreinte théologique du premier évangéliste est très forte (voir v. 16b,
17). Semblablement, la déclaration faite par Jésus à ses disciples est

composée de trois motifs traditionnels (voir plus loin), mais également
fortement reinterpretes par Mt (voir en particuher 19a, 20a).

b) L'unité prérédactionnelle du passage

Le rédacteur ne réinterprète pas seulement la tradition en la
reformulant, mais également en unissant des motifs primitivement
indépendants les uns des autres. D'où la question : les traditions figurant

dans notre passage constituaient-elles déjà une unité sous leur
forme pré-mt Et, en particulier, les trois éléments de la déclaration
du Christ étaient-ils déjà liés Selon G. Strecker 3, 18b, ig-2oa, 20b
se présentaient déjà comme une unité achevée dans la tradition
reprise par l'évangéliste et avaient leur « Sitz im Leben » dans la

1 Cf. W. Trilling, ouvr. cit., p. 26.
2 Avec H. Grass : Ostergeschehen und Osterberichte, 2e éd., 1962, p. 31.
3 G. Strecker, ouvr. cit., p. 210.



l8 JEAN ZUMSTEIN

Uturgie de la communauté mt. Un examen détaillé de la tradition
synoptique invite à une plus grande prudence. En effet, Mt 28 : i8b-20
est le seul passage synoptique où ces motifs sont mis en rapport les

uns avec les autres. Dans tous les autres cas, chacun des motifs apparaît

séparément (ainsi le motif du v. 18b en Mt 11: 27, Jn 3 : 35 ;

celui de 19b en Me 16 : 15 ; celui de 20b en Mt 18 : 20). La tradition
n'atteste aucun clivage entre ces trois thèmes et il est donc plus
vraisemblable de supposer que c'est l'évangéliste lui-même qui a réuni
ces trois logia ».

Ce résultat a une conséquence directe. En effet, si r8b-20 sont des

logia réunis par l'évangéliste, U est impossible qu'ils aient été transmis

avec 16, 17. D'ailleurs, la tradition de l'apparition de Jésus aux
Onze en Galilée a été traitée de tout autre façon par Me et donc pas
dans le sens suggéré par les v. i8b-202.

Concluons. En 28 : 16-20, l'activité rédactionnelle de Mt se manifeste

aussi bien par la collation de motifs traditionnels indépendants
que par leur reformulation. Notre passage est une composition originale

du premier évangéliste et, à ce titre, U est représentatif de sa
théologie.

3. Quelle est la tradition christologique utilisée dans les v. i8b-2o?

Malgré sa relevance capitale pour la compréhension du Christ mt,
28: 16-20 ne contient aucun titre qui permettrait d'identifier d'emblée

la tradition christologique qui lui est sous-jacente. Il convient
donc d'analyser les motifs de notre passage pour décider à quel type
de christologie il se rattache. La plupart des exégètes admettent que
Dn 7 : 13, 14 est le modèle qui a inspiré Mt 28 : 18-20 et qu'à ce titre
notre péricope est dominée par la christologie du Fils de l'Homme 3.

Mais Dn 7 : 13, 14 est-il vraiment un point de départ satisfaisant pour
interpréter notre passage C'est le mérite d'A. Vögtle 4 d'avoir
montré qu'il n'en était rien. Nous rappelons brièvement le point décisif

de sa démonstration. Mt 28 : 18 ne peut être considéré comme

1 Avec G. Barth, ouvr. cit., p. 124 ; G. Bornkamm, ouvr. cit., p. 291 ; Ferd.
Hahn, ouvr. cit., p. 53 ; O. Michel, art. cit., pp. 20, 21. Sans les attribuer
explicitement à Mt, H. Grass (ouvr. cit., p. 30) voit également dans les v. i8b-2o
une composition tardive.

2 Sur ce point, voir plus bas notre analyse du « Sitz im Leben ».

3 Ainsi, par exemple, P. Bonnard : L'Evangile selon saint Matthieu, CNT
1, 2e éd. revue et augmentée, 1970, p. 418 ; G. Barth, ouvr. cit., p. 125 ; H. Grass,
ouvr. cit., p. 30 ; E. Lohmeyer : Das Evangelium des Matthäus, MeyerK Sonderband,

éd. par W. Schmauch, 3e éd. revue, 1962, pp. 425, 426 ; O. Michel,
art. cit., p. 22 ; J. Schniewind : Das Evangelium nach Matthäus, NTD 2,10e éd.,
1965, p. 276 ; U. Wilckens, ouvr. cit., p. 70.

4 A. Vögtle : Das christologische und ekklesiologische Anliegen von Mt
28 :18-20, Studia Evangelica II, TU 87, 1964, pp. 266-294.



MATTHIEU 28 : 16-20 19

l'accompUssement de la prophétie de Dn 7 : 13 dans la mesure où, chez
Mt (cf. 24 : 30c, 25 : 31-46, 26 : 46b), la venue du Fils de l'Homme
sur les nuages appartient au cycle de la parousie et non de Pâques » ;

en d'autres termes, Dn 7 : 13 est chez Mt l'objet d'une espérance et
donc inadéquat pour rendre compte de l'événement décrit en 28 : 18.

De plus, la narration daniélique développe une série de thèmes
absents chez Mt (présentation du Fils de l'Homme devant Dieu,
éternité et indestructibilité de son royaume, soumission poUtique des

peuples) et ne comporte pas ceux qui figurent chez Mt (le champ de
l'èSouofa du Christ, l'ordre de mission). Il en résulte que les identités
verbales entre Dn et Mt (èoóon poi irâcra èïouaCa et ndvTa Ta eGvri) soit
sont le fait d'une coïncidence, soit remontent effectivement à Dn 7 :13,
mais ce dernier passage a alors été si complètement réinterprété par
Mt qu'il n'est plus d'aucune utilité pour élucider notre péricope.

A notre avis, pour parvenir à une solution satisfaisante, il convient
plutôt de se demander : comment le Ressuscité est-il présenté dans
les v. 18-20 Comme le signale le v. 18 et, en particuher, la notion
d'èSouaia, le Ressuscité est investi de la toute-puissance sur le ciel et
sur la terre, il occupe désormais la fonction de Kupioç. C'est dire que,
dans notre texte, résurrection et élévation sont conçues comme un
seul événement. L'identification de ces deux motifs n'est pas propre
à Mt ; elle est très ancienne et se retrouve en particulier dans les
traditions prépauUniennes 2. Son sens en est que, par la résurrection, le
Christ a été élevé par Dieu au rang de Seigneur tout-puissant. A cette
première connexion d'origine archaïque s'en ajoute une seconde tout
aussi intéressante : la Kupiornc du Ressuscité est Uée à la mission
universelle. Cette association n'est pas née dans le judéo-christianisme
palestinien où la tâche missionnaire — d'ailleurs souvent limitée à

Israël —¦ est légitimée par l'imminence de la parousie du Fils de

l'Homme, mais bien dans le christianisme hellénistique 3. S'il est vrai
qu'à l'origine, dans ce dernier, la Kupic-Tnc du Christ signifiait d'abord
la victoire sur les puissances du monde, elle suscite rapidement une

« Dans notre texte, la parousie est indiquée par auvxeXefa toO aiiîivoç ;

elle est donc située dans le futur.
2 Sur ce point, voir U. Wilckens, ouvr. cit., pp. 37-39, 53-55, 70, 71. A

titre de tradition prépaulinienne liant résurrection et élévation, on peut citer,
par exemple, Rm 1 : 3, 4. Il convient d'ajouter que tant la notion d'élévation
(cf. Ferd. Hahn, ouvr. cit., pp. 53, 54) que la foi au KUpioç (G. Bornkamm,
ouvr. cit., p. 295) ont leur origine dans le judéo-christianisme hellénistique et,
en particulier, dans le groupe des « hellénistes ».

3 Dans le judéo-christianisme palestinien particuiariste, la mission ne s'exerce
qu'à l'égard d'Israël ; la conversion des païens est réservée à Dieu lors de la
fin. La conception d'une mission adressée d'emblée à tous les peuples et légitimée
par la KUpioiriç du Christ ne peut se développer que dans le judéo-christianisme
hellénistique (Ferd. Hahn, ouvr. cit., pp. 43-48, 57).



20 JEAN ZUMSTEIN

compréhension définie des charismes et de la prophétie, c'est-à-dire
de la mission des disciples ».

Concluons ces brèves remarques. L'étroite connexion que Mt
étabht entre résurrection et élévation, d'une part, élévation et mission
universeUe, d'autre part, nous invite à penser que la tradition
christologique dont il s'inspire ici est la confession de foi heUénistique au
Kupioç et non le modèle daniéUque. Nous verrons plus loin comment ü
infléchit cette tradition christologique à partir de sa compréhension
de la Loi3.

4. Le « Sitz im Leben » 3

Pour déterminer le « Sitz im Leben » de notre péricope, il est

capital de remarquer que Mt n'accorde quasi aucune importance à la
description de l'apparition du Christ comme telle ; le cadre historique
a presque totalement disparu 4. La phrase koi ìòóvTec aùròv irpoaeKuvri-

aav, oi &€ èòforaaav (28: 17) présuppose l'apparition sans la décrire. Le
texte ne nous dit rien sur les circonstances de l'apparition du Christ,
puis de sa disparition, rien sur la joie, la frayeur ou la confession de
foi des disciples alors que ces divers éléments occupent généralement
une place importante dans les récits parallèles (Jn 20 : 16, 20, Le 24 :

25 ss, 31 ss.). Dans ces conditions, le motif du doute (28 : 17) prend
une importance particulière 5 bien qu'il s'agisse là encore d'un locus
classicus des péricopes pascales6. L'originalité de Mt tient dans la
réponse qu'U donne au doute des disciples. Le doute n'est pas dissipé
par un geste matériel du Christ (Le 24 : 41 ss.), ou par une vérification
empirique des disciples (Jn 20: 24 ss.), ou par une nouveUe apparition

du Ressuscité (Me 16 : 14 ss.), mais par la seule parole de l'Elevé.
Le disciple doit surmonter son doute en renonçant à toutes preuves
matérieUes et en s'en remettant à la seule parole de l'Elevé 7.

1 G. Bornkamm (ouvr. cit., pp. 294-299) a fait une étude détaillée de l'histoire

des relations entre élévation et mission universelle à laquelle nous renvoyons.
A titre d'exemples où le culte du Kupioç débouche sur une compréhension
particulière de la mission, citons la conclusion secondaire de Me (16 : 15SS), la conception

de l'apostolat et la description des « hellénistes » dans les Ac, l'interprétation
de l'apostolat dans les deutéro-pauliniennes.

2 Avec R. Bultmann : Die Geschichte der synoptischen Tradition, FRLANT
29, 6e éd., 1964, p. 313, et G. Bornkamm, ouvr. cit., pp. 297, 298, 301.

3 Voir avant tout sur ce point : O. Michel, art. cit., pp. 17-19, et G. Born-
kamm, ouvr. cit., pp. 289, 290.

4 M. Dibelius : Die Formgeschichte des Evangeliums, 3e éd., 1959, avec
un appendice de G. Iber, p. 285 ; G. Bornkamm, ouvr. cit., p. 289.

5 G. Bornkamm, ouvr. cit., p. 290.
6 Le motif du doute s'amplifie avec le développement de la tradition. Il

est déjà beaucoup plus massif chez Le (24 : 36-49) et chez Jn (20 : 19-23, 24-29),
cf. l'analyse de U. Wilckens, ouvr. cit., pp. 71-74. Il atteint son paroxysme
dans les évangiles apocryphes (matériel chez H. Grass, ouvr. cit., p. 29).

7 Ainsi aussi U. Wilckens, ouvr. cit., p. 69.



MATTHIEU 28 : 16-20 21

Si, à la problématique de la résurrection, il n'est plus répondu par
l'ôpaua, mais par le KrjpuYua ij alors nous n'avons plus affaire à la couche
la plus ancienne de la tradition, mais à une situation plus tardive.
Cette situation est celle de la communauté mt en quête d'une certitude
quant à la résurrection. Mt 28 : 16-20 répond à cette question 2 :

comment confesser le Ressuscité dont la manifestation historique
appartient apparemment à un passé révolu

5. Forme littéraire et contexte

La détermination de la forme littéraire des v. 16-20 est difficile,
car nous n'avons pas affaire à un texte construit selon un schéma
classique et bien connu. Notre péricope n'est assimilable ni au schéma
de révélation gnostique 3, ni à celui des premières confessions de foi
chrétiennes célébrant l'intronisation du Christ 4. Il ne s'agit pas non
plus, à proprement parler, d'un récit d'apparition 5 puisque le fait de

l'apparition ne joue quasi aucun rôle (voir plus haut). Mt ne nous
présente pas non plus un discours d'adieux 6 puisque le thème du
départ est précisément évité, ni une légende cultuelle accréditant la
pratique du baptême 7, car ce n'est pas là le but du texte. Il faut
plutôt y voir une histoire pascale dont le centre est l'ordre de mission
donné aux disciples par le Ressuscité et qui a sa source dans la tradition

archaïque des apparitions en Galilée 8. On ajoutera que notre

1 O. Michel, art. cit., p. 19.
2 Le fait que Mt réponde à une question présente de sa communauté par

la narration d'un événement passé est souligné par la manière dont s'achève
la péricope : les paroles de l'Elevé ne sont suivies d'aucun récit de séparation
ou d'ascension, mais s'adressent directement à l'église mt et ceci jusqu'à la fin
des temps.

3 Contre M. Dibelius, ouvr. cit., ibid. Le schéma gnostique suggéré par
Dibelius se compose de deux éléments : autorecommandation et appel. Or
le v. 18 ne décrit pas la qualification du révélateur (comme en 11 : 27, par exemple)
mais l'installation du Ressuscité dans sa fonction de KUpioç,.

4 Contre Ferd. Hahn, ouvr. cit., pp. 52-57 et O. Michel, art. cit., pp. 22.
23. Le schéma des premières confessions de foi (exemple : Phil. 2 : 9-11) est
composé de trois éléments : intronisation - proclamation - acclamation. Or le
v. 18b présuppose l'intronisation du Kupioç sans la décrire, les v. 19, 20a ne
sont pas une proclamation adressée aux puissances, l'acclamation ne retentit
nulle part.

5 Contre E. Lohmeyer, « Mir ist gegeben alle Gewalt » Eine Exegese
von Mt 28 : 16-20, dans : In Memoriam Ernst Lohmeyer, 1951, pp. 26, 27.

6 Contre J. Munck, Discours d'adieux dans le Nouveau Testament et dans
la littérature biblique, dans : Aux sources de la tradition chrétienne, Mélanges
offerts à Maurice Goguel, 1950, p. 165.

7 Contre R. Bultmann, ouvr. cit., pp. 313, 314, et, proche de lui, G. Strecker,

ouvr. cit., p. 210.
8 Avec R. Bultmann, ouvr. cit., ibid., et G. Bornkamm, ouvr. cit., p. 289,

Cf. aussi Le 24 : 44-49, Ac 1 : 4-8, Jn 20 : 19-23.



22 JEAN ZUMSTEIN

scène a un caractère « idéal » dans la mesure où, en elle, Mt a résumé
et concentré toutes les traditions d'apparition aux disciples ».

Il est important de remarquer que Mt 28 : 16-20 clôt à la fois le
cycle pascal et l'évangile de Mt. Mais il ne l'achève pas en tant que
dernière péripétie chronologique d'une longue histoire. Notre péricope
est tout à la fois la conclusion théologique et le sommaire de l'évangile

dans son ensemble ; elle est « la clef de compréhension du livre
dans sa totauté » ».

IL Exégèse

v. 16 : le cercle des disciples qui assistent à la scène finale de
l'évangile est restreint aux Onze (oi ôè êvôeKa uaerrrai n'intervient
qu'ici dans Mt 3). "Ev&éko exclut-il la signification paradigmatique de
ua0r|TTÌ<;, pourtant si fréquente dans l'évangile implique-t-il une his-
toricisation de la notion en vue de fonder, par exemple, l'autorité
apostolique Trois raisons nous invitent à voir dans les Onze les

premiers disciples, mais en tant qu'ils sont représentatifs de l'Eglise
dans son ensemble. Premièrement, l'étude du « Sitz im Leben » nous
a montré qu'à travers l'attitude des Onze, c'est la question de la
communauté mt quant à la résurrection de son Seigneur qui se fait
jour. Deuxièmement, le v. 17 évoque la condition paradoxale et
typique du disciple, c'est-à-dire d'un disciple partagé entre la foi et
le doute. Troisièmement, l'utilisation du verbe ua9nTeueiv au v. 19
démontre que la condition du disciple n'est pas limitée aux seuls
témoins oculaires et croyants du Jésus terrestre.

Le voyage des disciples en Galilée est conforme à l'ordre donné

par l'ange en 28 : 7 et par le Ressuscité en 28 : 10 (cf. aussi 26 : 32).
Il n'est d'aiUeurs théologiquement pas indifférent que le Ressuscité
retrouve les siens en Galilée, Ueu où se déroula l'essentiel de son
ministère ; « cela suppose une continuité entre le Christ terrestre et
le Christ ressuscité, continuité que le v. 20a souUgnera explicitement

» 4. L'élément introduit par Mt réside dans le fait que le rendez-
vous ait lieu sur une montagne 5. En insérant le motif de l'ôpoç dans
sa narration, l'évangéliste veut donner à comprendre que la rencontre

1 Avec H. Frh. von Campenhausen: Der Ablauf der Osterereignisse und
das leere Grab, SHA, 3e éd., 1966, p. 17, et H. Grass, ouvr. cit., p. 28.

2 O. Michel, art. cit., p. 21.
3 28 : 7 et 28 : 10, qui annoncent le même événement, parlent respectivement

des toïç ua9r|Taîç aùroû et des toïç àôeXcpoîç pou. Mt n'insiste pas sur le nombre
6V&CKO.

4 P. Bonnard, ouvr. cit., p. 417.
5 II en résulte une tension avec 28 : 7, 10 qui ignore tout du motif de l'ôpoç.



MATTHIEU 28 : 16-20 23

qui suit a valeur de révélation, car la montagne désigne constamment
dans l'évangile le heu de la révélation '.

v. iy : koi Ioovteç aÛTOv. Ce qui frappe immédiatement ici, c'est la
singulière sobriété mt dans la description de la rencontre entre Jésus
et les Onze. L'apparition du Ressuscité n'est même pas décrite, elle
est simplement présupposée dans le ïoovreç. Le cadre historique passe
à l'arrière-plan et il en résulte une tension avec 28 : 7, 10 où tout le
poids porte sur l'apparition en tant que telle (28 : 7 : èk€î oùtòv ôyeoTe ;

28 : 10 : KàKEï ue oyovTai). Ce recul de l'intérêt documentaire rend
perceptible l'imbrication de la situation de la communauté mt dans
le récit, car, pour elle, le thème de la vision du Ressuscité a perdu sa
force de persuasion et de signification 2.

A l'apparition du Ressuscité répond la proskynese des disciples.
Le verbe irpocrKuveiv 3, particuhèrement cher à Mt, décrit dans le
premier évangile la dépendance confiante, voire l'adoration de l'homme
pour Jésus. Cette relation de soumission résolue est l'indice de la foi.
Mais confrontés au Ressuscité, les disciples ne font pas que croire,
ils doutent aussi. AioràSeiv 4 est un mot propre à Mt et qu'il appUque
aux seuls disciples (14: 31 ; 28 : 17) ; ce verbe décrit, de manière
analogue à ròXiTomarta, le doute à l'intérieur de la foi. Le doute mt
apparaît lorsque, dans la vie des disciples, les évidences mondaines
jugent et détruisent la foi alors que la foi devrait juger les évidences
mondaines. Ici, par exemple, l'évidence mondaine de l'impossibilité
de la résurrection prend le pas sur la confiance dans la promesse de

Jésus (cf. 26 : 32) et sur la réalité de son apparition.
Le oi &è èoiorao-av doit-il être traduit par « mais certains

doutèrent » 5 en supposant que le oi &è a une valeur à la fois adversative

et restrictive Cela nous semble contestable car le oi ôè,

1 Avec E. Lohmeyer, art. cit., pp. 24, 25, et W. Schmauch : Orte der
Offenbarung und der Offenbarungsort im Neuen Testament, 1956, pp. 67-80 (en
particulier p. 71). Plus hésitant : G. Delling, art. ôpoç, ThW 5, pp. 484, 485.

2 Avec G. Bornkamm, ouvr. cit., p. 290 ; W. Grundmann : Das Evangelium
nach Matthäus, ThHK î, 1968, p. 576 ; O. Michel, art. cit., pp. 17-19.

3 Sur l'emploi mt de irpoffKuveiv voir : H. Greeven, art. -irpodKuveuu,
ThW 6, pp. 759-767 (en particulier p. 764) ; Ferd. Hahn : Christologische
Hoheitstitel, FRLANT 83, 3« éd., p. 861 ; H. J. Held : Matthäus als Interpret
der Wundergeschichten, dans : G. Bornkamm - G. Barth - H. J. Held :

Überlieferung und Auslegung im Matthäusevangelium, p. 217. TTporjKUvetv apparaît
13 fois chez Mt et seulement 2 fois chez Me et 2 fois chez Le. Il décrit toujours
une attitude de confiance et de respect face à Jésus (jamais affirmé des adversaires

de Jésus Se prosternent devant Jésus : a) les mages (2 : 2, 8, 11), 6) les
disciples (14 : 33 ; 28 : 9, 17 ; voir aussi 18 : 26), c) les personnes sollicitant son
aide (8 : 2 ; 9 : 18 ; 15 : 25 ; 20 : 20). 4 : 9, 10 sont deux attestations appartenant
au récit de la tentation.

4 H. J. Held, ouvr. cit., p. 283.
5 Ainsi P. Bonnard, ouvr. cit., p. 416 ; E. Lohmeyer, ouvr. cit., p. 412 ;

J. Schniewind, ouvr. cit., p. 275 ; mais aussi Bl.-Debr. § 250.



24 JEAN ZUMSTEIN

construit sans le oi uév, peut également avoir une valeur exclusivement

adversative ». Nous traduirions alors : « mais ils doutaient »2.
Les disciples qui rencontrent le Ressuscité sont partagés entre la

foi et le doute. Ils sont incroyants au sein même de leur existence
croyante 3. N'est-ce pas là la situation de la communauté mt en
quête d'une nouveUe certitude quant à la résurrection

v. i8a : le v. i8a est rédactionnel (voir plus haut). Il introduit
directement l'instruction du Ressuscité sans que l'on sache si les

disciples sont dans la joie ou la frayeur, s'ils ont reconnu leur maître,
si Jésus a dissipé leur doute 4. Le cadre historique est de nouveau
réduit à sa plus simple expression si bien que tout le poids du récit
porte sur les paroles qui suivent. Mt utilise les v. i6-i8a pour préparer
et introduire les v. i8b-2o ; la mention de l'ôpaua (i6-i8a) est au
service du KripuYpa (i8b-2o). Au doute de la communauté est opposée
non pas l'apparition du Ressuscité comme telle, mais la parole qu'il
a prononcée à cette occasion. Le Ressuscité édifie sa communauté en
aUant à elle par sa parole 5. Mais quelle est cette parole

v. i8b : le centre de la première partie de l'instruction du
Ressuscité à ses disciples (v. i8b) est constitué par la notion d'èEouafa.

Il ne s'agit pas là d'un élément qui distingue le Ressuscité du Jésus
terrestre 6. Avant Pâques déjà, toutes choses lui ont été remises par le
Père (il : 27) 7. Que ce soit son enseignement (7 : 29), son activité
miraculeuse (8 : 9), son action pardonnante (9 : 6, 8), tout son ministère

est déjà placé sous le signe de l'èEouafa. L'èSoum'a unit le terrestre et
le Ressuscité plutôt qu'elle ne les sépare. Bien plus, tant chez le
terrestre (11: 25-20 ; 11: 29 : uaSeiv) que chez le Ressuscité (28 : 18-20 ;

28 : 19 : uaOriTeueiv), elle débouche sur un appel à revêtir la condition
de disciple 8.

¦ Cf. Bl.-Debr. § 251.
2 Avec W. Grundmann, ouvr. cit., p. 572.
3 Tant W. C. Allen (The Gospel according to St. Matthew, 3e éd., 1912,

p. 305) que M. J. Lagrange (Evangile selon saint Matthieu, 1923, p. 543)
méconnaissent cette situation de crise dans l'existence croyante, pourtant si
typique de la rédaction mt. Le eofaraöav se rapporte dès lors soit à d'autres
personnes, soit à un événement antérieur.

4 II s'agit là d'un motif constant dans les récits du cycle pascal. Dans Le 24,
Jésus dissipe le doute de ses disciples (v. 25-27, 30, 38-43), provoque leur frayeur
(v. 37), leur joie (v. 41, 52). Dans Jn 20, le motif de la joie apparaît au v. 20,
celui de la dissipation du doute aux v. 16, 24-28.

5 W. Grundmann, ouvr. cit., p. 576 ; 0. Michel, art. cit., pp. 21, 22 ;

U. Wilckens, ouvr. cit., p. 69.
6 Contre E. Klostermann, ouvr. cit., p. 231.
7 Comme en témoigne le verbe (irapajòfòwui qui apparaît aussi bien en

11 : 27 qu'en 28 : 18b, le Père est la source souveraine de l'autorité de Jésus
avant et après sa résurrection.

8 G. Bornkamm, ouvr. cit., p. 293.



MATTHIEU 28 : 16-20 25

La nouveauté de Mt 28 : 18 ne réside donc pas dans le fait que le
Ressuscité soit le dépositaire de l'èHouaia, elle consiste en ce que cette
èlovola s'exerce désormais partout sans limitation d'aucune sorte ». 'Ev

oùpaviù Kaì ètti xfjç Tnç désigne ici, comme d'ailleurs en 5 : 18 et en

24: 35, le tout, l'ensemble du monde, la création dont Dieu est le

Seigneur, cf. 11: 25 2. Le don qui est fait au Ressuscité est donc à la
fois la confirmation de l'èEouafa qu'il détenait déjà et son extension à

l'universaUté.
On peut alors se demander : quand Dieu a-t-il étendu l'èEouoi'a du

Fils à l'universaUté comment faut-il interpréter l'aoriste passif
èoó8r| W. Grundmann 3 propose de fixer ce moment au àit'âpTi de
26 : 64, certains le lient à l'événement de la résurrection, d'autres
enfin le situent entre la résurrection et l'événement dont parle le
texte 4. L'absence de solution contraignante est significative, car —
à dire vrai — le texte n'est pas intéressé à révéler quand le Christ a été
investi par le Père 5, mais il insiste au contraire sur le fait que le
Ressuscité règne universellement, maintenant et jusqu'à la fin des

temps (v. 20). Résurrection et élévation constituent un seul événement

chez Mt 6. Les v. 19, 20 préciseront comment Mt comprend
cette tradition très ancienne et qui trouve son expression achevée
dans la confession du Kupioç.

On souligne souvent que notre v. est proche de Dn 7 : 14a
(LXX) : èoóen aÙTip èiovoia. Nous avons déjà évoqué les arguments
qui s'opposent à une telle filiation. Remarquons simplement ici
que òtòuuui et èSoum'a sont également mis en rapport par Mt dans
d'autres contextes parfaitement étrangers à Dn 7 : 14 ; cf. 9 : 8 ;

10 : 1 ; 21: 23.
v. ig-2oa : L'instruction missionnaire des v. i9-2oa est reliée au

v. 18b par ouv ; l'èEouaia du Christ sur la création débouche concrètement

sur la tâche qu'il confie à ses disciples. Quelle est la structure
interne des v. i9-2oa On peut admettre que le v. 19a présente
l'idée principale, développée ensuite par les deux participes ßairntovTec

(v. 19b) et oioàaKovTeç (v. 20a) 7.

1 Ainsi G. Strecker, ouvr. cit., pp. 211, 212.
2 J. Schmid : Das Evangelium nach Matthäus, RNT i, 5e éd. revue, 1965,

p. 391, et W. Trilling, ouvr. cit., p. 24.
3 W. Grundmann, ouvr. cit., p. 577.
4 P. Bonnard, ouvr. cit., p. 418, et E. Lohmeyer, ouvr. cit., p. 416.
5 Une fois encore, 18b n'est pas une assertion directe sur l'acte d'intronisation,

mais une parole témoignant d'un acte déjà accompli (èôo9r|). Ce fait souligne
la faiblesse de la thèse voyant dans notre passage l'emploi du schéma
d'intronisation.

6 Déjà ainsi : B. Weiss : Das Matthäus-Evangelium, MeyerK I/i, 4e éd.,
1898, p. 507.

7 Avec A. Schlatter : Der Evangelist Matthäus, Seine Sprache, sein Ziel,
seine Selbständigkeit. Ein Kommentar zum ersten Evangelium, 6e éd., 1963,
p. 798., et B. Weiss, ouvr. cit., p. 508.



26 JEAN ZUMSTEIN

Comme en io : 6, iropeueaeai exprime l'envoi missionnaire des
disciples ». Cette mission consiste à faire de toutes les nations les
disciples de Jésus. Ma9r|T6u6iv est, dans le cadre des synoptiques, un
terme propre à Mt2. On le retrouve en 13 : 52 et en 27 : 57 sous la
forme d'un déponent signifiant « être, devenir disciple » alors qu'en
28 : 19, il s'agit d'une forme transitive active se traduisant par
« faire de quelqu'un un disciple » 3.

L'emploi déUbéré par Mt du verbe ua9r|T€ueiv dans un contexte
missionnaire est riche de sens. Il signifie en effet que la condition du
disciple telle qu'eUe est décrite dans l'évangile n'est pas l'apanage des
seuls compagnons historiques du Jésus terrestre, mais qu'au contraire,
elle est la condition dans laquelle tout homme est désormais invité à

entrer 4. S'il en est ainsi, la figure du disciple telle qu'elle apparaît
dans le tout de l'évangile, n'appartient pas à un passé désormais
révolu, elle est, au contraire, une catégorie paradigmatique dans
laquelle chaque croyant est appelé à se reconnaître. « Oi pa9r|Ta{ est la
notion ecclésiologique spécifique de l'évangéliste. » 5

Les disciples sont placés devant l'exigence de faire de toutes les
nations les disciples de Jésus. Que recouvre exactement navra ta ê9vr)

S'agit-il de tous les peuples, y compris Israël ?6 Ou de tous les peuples
à l'exclusion d'Israël, à supposer que l'opposition tZD^U/QS soit
encore active chez Mt 7 Examinons l'emploi de irdvTa Ta ê9vr| qui,
hormis notre passage, apparaît encore en 24 : 9, 14 ; 25 : 32. 24: 9
et 25 : 32 désignent incontestablement toutes les nations y compris
Israël, alors que le sens de 24 : 4 est ambigu 8. Si l'on ajoute à cela la
visée rhétorique du texte qui parle moins d'exclusion que d'extension,
on comprendra de préférence navra rà ë9vn dans un sens universaliste
non restrictif.

1 F. Hauck/S. Schulz, art. nopeuopai, ThW 6, pp. 574, 575 ; B. Weiss,
ouvr. cit., ibid.

2 Pour décrire l'activité missionnaire, Me (16 : 15) et Le (24 : 47) utilisent
Knpûctaeiv.

3 W. Bauer : Grieschisch-deutsches Wörterbuch zu den Schriften des Neuen
Testaments und der übrigen urchristlichen Literatur, 5e éd. revue et augmentée,
1963, col. 959, 960 ; Bl-Debr § 148 ; K. H. Rengstorf, art. ua9ryr€UiD, ThW 4,
p. 465 ; W. Trilling, ouvr. cit., pp. 28-31.

4 G. Bornkamm (ouvr. cit., p. 301) écrit à ce propos : « Visiblement,
avec pa9r|Teùeiv (28 : 19) qui est emprunté à la relation avec le terrestre,
on déclare cette relation obligatoire même maintenant après la résurrection ».

Voir aussi, dans la même direction, E. Lohmeyer, ouvr. cit., p. 419, et W. Trilling,

ouvr. cit., pp. 30, 31.
5 G. Bornkamm, ouvr. cit., ibid.
6 E. Lohmeyer, ouvr. cit., p. 418 ; A. Schlatter, ouvr. cit., p. 798. J. Schmid,

ouvr. cit., p. 391 ; K. L. Schmidt, art. ê9voç, ThW 2, pp. 366, 367 ; G. Strecker,
ouvr. cit., p. 117 ; W. Trilling, ouvr. cit., pp. 31, 32.

7 R. Walker : Die Heilsgeschichte im ersten Evangelium, FRLANT 91,
1967, pp. 111-113.

8 Analyse détaillée chez W. Trilling, ouvr. cit., pp. 26-28.



MATTHIEU 28 : 16-20 27

L'expression navra xà ê9vn figure également en Dn 7: 14b. Mais
si le Fils de l'Homme daniéUque asservit et soumet les peuples par
sa force et son autorité, pour le Christ mt, ils sont objet de mission

».

En élucidant ua9nT€Ùeiv par le baptême d'abord, par l'enseignement

ensuite, Mt montre que son intérêt est dirigé vers la vie de
l'EgUse plutôt que sur la pratique missionnaire comme telle, qu'il
cherche à définir la règle de vie d'une Eglise universaliste2.

L'homme devient d'abord le disciple du Christ en recevant le
baptême (ßaTrriZovrec). Le baptême 3, tel qu'U est pratiqué dans la
communauté mt, est l'acte par lequel le croyant accepte dans l'obéissance

l'appel et l'exigence que lui adresse le Christ ; il fonde et scelle

son appartenance au Seigneur et, du même coup, à l'Eglise. L'expression

eiç ôvoua souligne l'aspect sotériologique de l'acte baptismal : en
invoquant sur le prosélyte le Père, le Fils et le Saint-Esprit, la
communauté l'introduit dans la réalité du salut. La formule triadique
appartient à la pratique liturgique de l'église mt 4.

L'homme devient ensuite le disciple du Christ en conservant
l'enseignement de Jésus 5. Cette dernière elucidation est plus importante

que la première, car si, pour évoquer le baptême, Mt utilise
une tradition liturgique, pour présenter l'enseignement de Jésus il
recourt à une terminologie qui lui est propre et donc représentative
de sa théologie6. Le verbe Tnpeìv, dans Mt, désigne l'obéissance fidèle
et concrète aux commandements divins (cf. Mt 19 : 17 et 23 : 3) 7.

Mais quelle obéissance les Onze doivent-ils enseigner Quel est le
contenu de la fidéUté dont ils sont les dépositaires La réponse tient
dans l'expression offa eveTeiXaunv ùuîv. Or, Comme l'a bien montré
G. Bornkamm 8, cette expression a deux particularités. Premièrement,

1 W. Grundmann, ouvr. cit., p. 577, et E. Lohmeyer, ouvr. cit., p. 418.
2 G. BORNKAMM, OUVr. cit., p. 3O4.
3 Voir sur ce point : H. Bietenhard, art. ôvopa, ThW 5, p. 274 ; G. Delling:

Die Zueignung des Heils in der Taufe, Eine Untersuchung zum neutestamentlichen
« taufen auf den Namen », 1961, pp. 94-96 ; H. Grass, ouvr. cit., p. 30 ;

W. Grundmann, ouvr. cit., p. 578 ; O. Michel, art. cit., p. 24 ; G. Strecker,
ouvr. cit., p. 216.

4 G. Bornkamm, ouvr. cit., ibid., et G. Strecker, ouvr. cit., p. 210.
5 L'ordre de succession baptême-enseignement ne reflète pas une pratique

ecclésiale. Le point de vue adopté ici par Mt est principiel : de même que le
baptême, la pratique des commandements divins est constitutive de la condition

chrétienne (ainsi aussi W. Trilling, ouvr. cit., p. 39).
6 Ainsi déjà J. Weiss-W. Bousset: Die Schriften des Neuen Testaments I,

3e éd., 1917, p. 392. Ajoutons : le fait que Mt utilise une tradition liturgique
pour parler du baptême suppose sa pratique régulière dans la communauté.
Par contre, sa mention de l'enseignement des commandements ne reflète aucune
activité ecclésiale définie.

7 H. Riesenfeld, art. Tnpéuu, ThW 8, p. 143.
8 G. Bornkamm, ouvr. cit., ibid.



28 JEAN ZUMSTEIN

le verbe èvréXXecrôat définit et caractérise l'ensemble de la prédication
de Jésus comme un commandement. C'est là un cas unique dans toute
la tradition synoptique J ; dans un contexte semblable, Le présente
la prédication de Jésus comme la uerâvoia eiç âqpemv äuaprißv (Le 24 :

47) et Me comme l'eùariéXiov (Me 13 : 10 ; 14 : 9). Mt évite cette
terminologie et lui substitue le verbe « commander ». Deuxièmement, le
verbe èvTÉXX€a9ai est à l'aoriste. Ici encore, Mt fait cavalier seul, car la
tradition préfère parler de la prédication de la parole présente du
Seigneur élevé par la bouche de ses prophètes inspirés (Jn 16 : 13 ss.,

14: 25 ss., Ac 13 : 2, Ap. 2 : 7, li, 17 ; 18 : 20). Mt se concentre non
pas sur ce que le Seigneur élevé dit présentement à l'EgUse, mais sur
ce que le Jésus terrestre a enseigné. L'expression rcdvTa ôoa èvereiXauriv

signifie donc que « le Ressuscité, et l'Elevé, rend normatif pour
l'Eglise... de tous les temps et jusqu'à la fin du monde, la parole du
Jésus terrestre » *. Le message du Ressuscité est identique à celui
du Jésus terrestre. Le Kupioç n'est personne d'autre que le didascale
Jésus de Nazareth. Annoncer le Ressuscité implique le rappel de la
prédication du Jésus historique.

Mais quel est ce message Que désigne l'expression ircivTa ôaa

Il s'agit « de la volonté de Dieu, annoncée dans la Loi et les Prophètes,
interprétée souverainement dans l'enseignement de Jésus, concrétisée
et résumée dans le commandement d'amour » 3.

v. 20b : le v. 20b constitue la troisième et dernière partie de la
déclaration du Ressuscité. Son thème en est l'assistance permanente
du Ressuscité à ses disciples 4. Le koi ioou relie 20b à ce qui précède.
L'expression ueg'ùuwv elui est d'origine vétérotestamentaire 5. Yahvé
promet son assistance à certains individus particuliers ou au peuple
dans son ensemble quand il s'agit de remplir une mission ou d'affronter
un danger (exemples : Jos 1 : 5, Is 43 : 1 s., 4 s.). Dans les synoptiques
et singuUèrement chez Mt (cf. 1 : 23, 18 : 20), Jésus promet aux
disciples la même assistance que Yahvé assurait naguère à son peuple, et

1 G. Schrenk, art. èvréXXouat, èvroXri, ThW 2, p. 541.
2 G. Bornkamm, ouvr. cit., p. 305 ; dans le même sens : P. Bonnard,

ouvr. cit., p. 418, et G. Strecker, ouvr. cit., p. 212. Autrement, B. Weiss,
ouvr. cit., p. 508.

3 G. Bornkamm, ouvr. cit., p. 306 ; dans le même sens : P. Bonnard,
ouvr. cit., p. 419, 457, et W. Trilling, ouvr. cit., pp. 38, 39. Voir, par exemple,
5 : 17-20 et les « antithèses ». L'originalité de Mt est ici absolument décisive :
le contenu de la prédication missionnaire n'est ni le kérygme (annonce de la
mort et de la résurrection du Christ), ni la proclamation du ßaöiXe(a, mais bien
l'enseignement de la Loi réinterprétée par Jésus.

4 Comme le montre bien H. Grass (ouvr. cit., pp. 31, 32), cette promesse
d'assistance permanente souligne à nouveau combien le Ressuscité est déjà,
aux yeux de Mt, le Seigneur élevé.

5 W. Grundmann, ouvr. cit., p. 579, et art. cuv - peTa, ThW 7, p. 775 ;
E. Lohmeyer, ouvr. cit., p. 422 ; W. Trilling, ouvr. cit., pp. 40, 41.



MATTHIEU 28 : 16-20 29

cela en vertu de l'èSouofa dont ü est désormais le dépositaire. Il accorde
son secours à ses envoyés engagés par lui au sein même de l'histoire
des hommes. Il le dispense constamment (naaaç tùç r]uepdç) jusqu'à la
fin de l'éon présent (ëwç Tfjç ovvTeXefaç toû alôivoç) 1.

L'évangile s'achève par cette ouverture illimitée sur l'avenir,
laquelle démontre, s'il en est encore besoin, que l'instruction finale du
Ressuscité s'adresse par-delà les Onze, à tous les croyants de toutes
les époques. Le Christ mt autorise ainsi l'avenir de l'EgUse.

On se permettra enfin de souligner que si 20a affirmait que le
Ressuscité n'est personne d'autre que Jésus de Nazareth, 20b amène
la proposition inverse : Jésus de Nazareth n'est personne d'autre que
le Kupioç qui règne avec autorité et miséricorde sur la création.

La pointe du récit : Aux croyants de sa communauté en quête
d'une nouvelle certitude quant au Ressuscité, Mt répond en affirmant
l'identité du terrestre et du Ressuscité. Le croyant rencontre le
Ressuscité en se mettant à l'écoute obéissante de la prédication
historique de Jésus de Nazareth.

Excursus : la réinterprétation mt des traditions chrétiennes palestiniennes
et hellénistiques en 28 : 16-20 2

La tradition christologique utihsée par Mt 28 : 18-20 est d'origine
hellénistique. En accord avec elle, Mt présente le Ressuscité comme le
KÛptoç tout-puissant habilitant ses envoyés à la mission universelle.
Mais la similitude s'arrête là. Alors que, pour le christianisme
hellénistique, les envoyés du Kupioç sont remphs de l'Esprit, accomplissent
prodiges et miracles, annoncent une prédication Ubérée de la Loi,
pour Mt, la mission des disciples est dépourvue de tout trait
charismatique, elle est recentrée sur l'annonce du « commandement » du
Jésus terrestre. La confession de foi hellénistique au Kupioç est
réinterprétée à partir de la tradition palestinienne de l'obéissance à la
Loi (Nachfolge). Par cette reprise concertée de deux traditions
fondamentalement différentes où « les éléments de l'une servent de critique
et de correction à l'autre » 3 et inversement, Mt s'oppose efficacement
aux deux fronts qui le menacent. D'une part, la christologie hellénistique

lui donne la possibilité de lutter contre le judaïsme d'après 70
et de briser le particularisme de la communauté palestinienne. « Mais
d'autre part, l'étroite mise en relation de la Tora et de la christo-

1 G. Strecker (ouvr. cit., pp. 212, 213) voit dans le v. 20b l'expression de
la seule présence de Jésus par sa parole et récuse toute idée d'assistance. 20b
serait alors le doublet de 20a, ce qui contredit le plan, clairement marqué, des
v. i8b-2o.

2 Nous exposons ici la thèse de G. Bornkamm (ouvr. cit., pp. 297-307) à
aquelle nous adhérons.

3 G. Bornkamm, ouvr. cit., p. 306.



30 JEAN ZUMSTEIN

logie... aboutit à une correction nette et résolue d'un christianisme
hellénistique coupé de ses racines. » « Ce n'est que dans la mesure où
l'on garde à l'esprit, d'une part, l'envergure du conflit idéologique où
se trouve engagé Mt, d'autre part, son utilisation dialectique de la
tradition, que l'on peut juger de sa perspicacité théologique.

III. ThÉMATISATION THÉOLOGIQUE

i. En racontant l'apparition et l'instruction du Ressuscité aux Onze,
Mt répond à sa communauté en quête d'une nouvelle certitude quant
à la résurrection de son Seigneur.

i.i. La volonté du rédacteur d'éclairer la situation présente de

sa communauté par l'évocation d'un événement passé et décisif
est attestée par l'absence, dans son texte, de la description des
circonstances d'apparition, puis de disparition du Ressuscité,

par l'accent exclusif mis sur sa parole.

1.2. La volonté du rédacteur d'éclairer la situation présente de

sa communauté par l'évocation d'un événement passé et décisif
est attestée par la description typique des disciples — partagés
entre la foi et le doute — par l'omission de leurs réactions face à

l'instruction du Ressuscité.

2. Le Ressuscité est identique au Jésus terrestre de même que le
Jésus terrestre est identique au Ressuscité. Cela signifie : le croyant
de l'église mt ne rencontre le Ressuscité que dans la personne de Jésus
de Nazareth, mais en rencontrant Jésus de Nazareth, il est confronté
au Ressuscité.

2.1. Le Ressuscité est identique au Jésus terrestre.

2.il. Le Ressuscité se voit confirmé dansl'èSoufffa qu'exerçait

le Jésus terrestre.

2.12. Le Ressuscité rend normative la prédication du Jésus
terrestre.

2.121. Pour annoncer le Ressuscité, il faut prêcher
le Jésus terrestre.

2.122. L'enthousiasme pneumatique, fréquent dans
le christianisme hellénistique, qui prêche la parole
présente du Ressuscité sans se référer à la prédication
du Jésus terrestre, est à repousser.

2.13. Le Ressuscité exige du croyant la même obéissance à
la volonté de Dieu que revendiquait le terrestre.

1 G. Bornkamm, ouvr. cit., pp. 306, 307.



MATTHIEU 28 : 16-20 3I

2.131. L'antinomisme du christianisme hellénistique
est à rejeter.

2.2. Le Jésus terrestre est identique au Ressuscité.

2.21. Le Jésus terrestre n'est personne d'autre que le Kupioç

qui règne maintenant universellement (élargissement de
l'è£ouo{a).

2.22. Le Jésus terrestre n'est personne d'autre que le Kupioç
ordonnant la mission universelle.

2.221. Le particularisme, présent dans le christianisme

palestinien, est à rejeter.

2.23. Le Jésus terrestre n'est personne d'autre que le Kupioç
assurant les croyants de son aide jusqu'à la fin du monde et
permettant ainsi l'existence de l'EgUse.

3. La condition du disciple historique de Jésus de Nazareth est le
paradigme de la condition du croyant.

3.1. En rendant normative la prédication de Jésus de Nazareth,
le Ressuscité rend normative la condition de pa9nrr]ç comme
modèle d'adhésion à son message.

3.11. La mission donnée par le Ressuscité à ses ua9nraf
consiste à faire de tous les hommes et jusqu'à la fin du monde
des ua9r|Tai.

3.2. Le baptême et l'enseignement sont les deux éléments qui
introduisent dans la condition de ua9r|Tiiç.

3.21. L'entrée dans la condition de ua9rrrn.ç n'est donc pas
limitée à une période historique — la vie terrestre de Jésus —
elle est le fait de la vie de l'Eglise dans son ensemble.

4. Si, d'une part, le Ressuscité se donne à connaître dans la personne
de Jésus de Nazareth et si la personne de Jésus de Nazareth révèle le
Seigneur actuel du kocfuoç, si, d'autre part, la condition du disciple
historique de Jésus de Nazareth est le paradigme de la condition
actuelle du croyant, alors ce dernier doit sans cesse se confronter à la
relation entre Jésus de Nazareth et son disciple historique pour
confesser son Seigneur et comprendre son existence dans la foi.

4.1. Le croyant apprend à connaître son Seigneur et à vivre
devant lui en lisant le récit de l'histoire de Jésus et de ses disciples.

4.2. La narration de cette histoire est l'objet du premier évangile.

IV. Conclusions et perspectives
Dans notre introduction, nous avons souUgné l'intérêt que le

rédacteur du premier évangile attribue aux catégories du maître et



32 JEAN ZUMSTEIN

du disciple. L'exégèse de 28 : 16-20 devait nous permettre de préciser
comment il les interprète, et ainsi nous autoriser à dégager une des

lignes directrices de sa théologie. Dans cette perspective, nous avions
posé trois questions auxquelles nous avons maintenant à répondre.
Nous nous demandions tout d'abord quelle était l'identité du maître
présenté par Mt. Les résultats auxquels nous sommes parvenus nous
permettent d'affirmer que cette identité est paradoxale : le Ressuscité
qui règne actueUement n'est personne d'autre que le Jésus terrestre
qui enseigna naguère, de même que le Jésus terrestre qui enseigna
naguère n'est personne d'autre que le Ressuscité qui règne actuellement.

L'identité du maître est constituée par l'unité paradoxale du
terrestre et du Ressuscité. Nous nous interrogions ensuite sur la
signification exacte de ua9r|Tiîç. Là encore, la réponse peut surprendre, car,
pour Mt, le disciple historique de Jésus est le paradigme de la condition

du croyant (cf. 28 : 17, 19a). Le croyant est appelé à se reconnaître

et à se comprendre dans la figure historique des pa9nTai si bien
qu'il n'y a pas de différence spécifique entre le disciple de la première
génération et celui d'une époque ultérieure. Nous en venons alors à

notre troisième interrogation : quelle est la nature des relations qui
s'instituent entre le « maître » Jésus et ses disciples Pour répondre
correctement à cette question, il est indispensable de remarquer que
c'est l'identité paradoxale du maître qui détermine l'identité des

disciples. Qu'est-ce à dire Si le Jésus terrestre est identique au
Ressuscité et réciproquement, cela signifie que le croyant, qui désire
rencontrer le Ressuscité, ne peut le faire qu'en se mettant à l'écoute
et à la suite du terrestre, mais que, ce faisant, il est confronté au
Ressuscité. On se demandera alors : comment le croyant peut-il se

mettre à l'écoute et à la suite du terrestre Il ne le peut qu'en devenant

le contemporain des disciples historiques de Jésus ou, si l'on
préfère, en se reconnaissant et en se comprenant dans la figure des

premiers ua9r|Tai qui se mirent jadis à l'écoute et à la suite de Jésus.
Si le Ressuscité rend normatif ce que fit et dit le terrestre, alors la
catégorie du ua9nTr|ç est paradigmatique.

Les trois remarques que nous venons de formuler sont d'une portée
absolument décisive, car s'ü est exact que le maître Jésus de Nazareth
est le Ressuscité qui règne actuellement et que, par conséquent, le
disciple historique de Jésus est le paradigme du croyant, alors la
relation du maître et du disciple chez Mt n'appartient pas au seul
domaine de la facticité historique, mais a une valeur kérygmatique I.

1 La faveur qui s'attache actuellement au terme « kérygme » l'a rendu
parfaitement incompréhensible, car, employé par tous, il l'est par chacun dans
un sens différent. Par kérygme, nous entendons la proclamation d'une histoire
passée prétendant nourrir le présent ; par catégorie kérygmatique, nous désignons
les éléments du discours qui mettent immédiatement en rapport le présent de



MATTHIEU 28 : 16-20 33

Ce qui signifie : la relation du maître et du disciple — telle qu'elle est
comprise par Mt —- transforme l'histoire passée de Jésus de Nazareth
en une histoire qui prétend nourrir et interpeller le présent. Ce que le
maître a dit naguère à ses disciples, ce qu'ils ont vécu ensemble, devient
directement matière d'enseignement et de parénèse. Et, en ultime
analyse, c'est précisément parce que la relation du maître et du
disciple est kérygmatique qu'il est décisif pour Mt d'écrire un évangile.
L'évangile n'est en effet rien d'autre que l'histoire de cette relation,
c'est-à-dire l'histoire de la foi ou, plutôt, l'histoire qui fonde la foi.

En conclusion, nous dégagerons brièvement l'enjeu théologique
général de la perspective que nous avons cru découvrir dans le
premier évangile. L'accent décisif de la réflexion de Mt nous semble
résider dans le rôle qu'il attribue à « l'histoire de Jésus ». A ses yeux —
et précisément dans la mesure où la relation du maître et du disciple
est kérygmatique — l'histoire de Jésus est l'histoire normative de la
foi. Sans cesse ouverte sur le présent de l'Eglise, eUe est la source de

compréhension et d'édification dans laquelle le croyant puise à jamais
l'intelligence de sa propre histoire. La foi s'accomplit dans ce que
Kierkegaard appelait la contemporanéité, c'est-à-dire dans ce retour
incessant et irremplaçable à l'histoire fondatrice et exemplaire du
maître et du disciple. Le présent de la foi vit de ce passé fondateur
parce que justement ce passé prétend nourrir le présent. Et c'est
précisément cette dialectique indispensable entre l'histoire de Jésus et
l'existence croyante qui justifie, pour Mt, la rédaction d'un évangile.

Semblablement, cette dialectique entre le passé fondateur et le

temps de la foi présuppose une concentration christologique d'une
radicalité insoupçonnée. Pour l'auteur du premier évangile, il n'y a
pas de rupture entre l'histoire de Jésus et le temps de l'Eglise. La
communauté des croyants ne représente pas une nouvelle période
dans l'économie du salut. A l'exemple des premiers disciples, elle vit
immédiatement de l'enseignement et de l'action du maître. Même

l'Esprit ne saurait modifier en quelque façon ce qui a été dit et fait
« une fois pour toutes ». L'évangile qui retrace la prédication et la
destinée du Seigneur eschatologique est désormais la seule médiation
de la foi.

Jean Zumstein.

la foi et son fondement passé. Nous nous rapprochons ainsi de la catégorie
de l'embrayeur, définie par R. Jakobson : Essais de linguistique générale,
Ed. de Minuit, 1963, pp. 176-196 — pour lequel est embrayeur tout élément du
discours établissant une relation entre le procès de l'énoncé et celui de
renonciation.


	Matthieu 28:16-20

