Zeitschrift: Revue de Théologie et de Philosophie

Herausgeber: Revue de Théologie et de Philosophie

Band: 21 (1971)

Heft: 6

Artikel: Société romande de philosophie : rhétorique et herméneutique
Autor: Stucki, P.-A.

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-380977

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 31.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-380977
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

SOCIETE ROMANDE DE PHILOSOPHIE

RHETORIQUE ET HERMENEUTIQUE

A. INTRODUCTION
1. La rhétorique dans le cadre des théories du langage

1. On peut considérer tout d’abord une conception du langage
qui s’intéresse particuliérement a sa vérité ou a sa fausseté au sens
scientifique de ces termes. Dans cette optique, on exige que la propo-
sition empirique corresponde a un état de fait, et on s’efforce d’expli-
quer comment il est possible de vérifier les propositions empiriques.
Par ailleurs, on exige que les propositions qui composent le discours
scientifique soient cohérentes entre elles selon les normes de la logique.
Cette conception du langage, dont la description détaillée reléve de
I’épistémologie, ne peut raisonnablement passer pour une conception
générale du langage, sauf a discréditer de maniére quelque peu
ridicule tous les genres de discours qui n’élévent nulle prétention a
passer pour scientifiques.

2. On peut nommer en deuxiéme lieu une conception du langage
qui domine un grand nombre des courants de la linguistique. Selon
cette conception, le discours est une succession ordonnée de signes
engendrés a partir du systéme de la langue par le truchement d’un
certain nombre de régles de grammaire. Les signes sont des entités
a double face, signifiant et signifié, et, dans cette conception, on
laisse ouverte la question de la correspondance ou de la non-corres-
pondance du signifié¢ avec la réalité empirique. On peut donc admettre
que cette conception est plus générale que la précédente, et qu’elle
I'inclut ; on remarquera, de plus, qu’elle ne discrédite aucune forme
de discours, et qu’en ce sens, elle est parfaitement satisfaisante.

Mais elle est incomplete, car elle s’avére incapable de rendre
compte du sens et du fonctionnement de certaines catégories de mots
que Jakobson appelle les embrayeurs, et au nombre desquels il faut
citer notamment les pronoms personnels, les temps et les modes du

N. B. Conférence présentée a l’assemblée annuelle de la Société romande
de philosophie, tenue a Rolle, le 6 juin 1971

25



386 P.-A. STUCKI

verbe, et des termes comme «ceci», «ici», « maintenant», etc. Ces
termes, en effet, ne peuvent avoir de sens indépendamment d’une
référence a l'acte de communication, d’un renvoi a l'instance de
discours en situation de dialogue entre le destinateur et le destinataire.
On est ainsi amené a penser que le langage est solidaire du contexte
de communication dans lequel il s’insére, et que toute conception du
langage qui fait abstraction de cette dimension ne peut pas valoir
comme conception générale du langage.

3. La conception rhétorique du langage, telle qu’elle apparait
dans les travaux de Perelman, peut étre considérée comme une
théorie générale du langage. Son idée principale est fort simple : elle
consiste a concevoir le discours comme adressé par un orateur a un
auditoire ; plutdét qu’a une génération mécanique de signes a partir
d’une grammaire et d'un code, il faut penser a l'intention de commu-
nication qui utilise des structures sémantiques. L’orateur veut dire
quelque chose a son auditoire ; il veut lui parler de certaines choses,
le faire adhérer a certaines théses ou le sensibiliser a certaines images
ou a certains symboles.

Cette intention de communication détermine la constitution interne
du discours : partant de certaines vérités, de certaines valeurs ou de
certains faits qu’il a des raisons de supposer admis de son auditoire,
lorateur, ou l'auteur, vise a faire admettre d’autres éléments par
l'intermédiaire de certaines techniques d’argumentation dont la
validité est supposée reconnue. On est en droit de parler de l'inten-
tionnalité interne de 1’argumentation, qui oriente la progression du
texte.

Enfin, comme le processus d’argumentation doit étre adapté a
I’'auditoire, le point de vue rhétorique devrait permettre d’évaluer les
chances de succés ou les risques d’échec d'une argumentation. On
pourrait, semble-t-il, introduire ici les concepts de stratégie et de
tactique d’argumentation.

II. De Dilthey a la rhétorique

I1 semble convenable d’esquisser 'histoire de 'herméneutique au
XXe siécle en partant de Dilthey.

L’opposition qui domine la pensée de Dilthey est croyons-nous
I'opposition entre les sciences de la nature, ol régnent les procédures
d’induction et d’explication causale, et les sciences de ’homme ol 1’on
ne saurait faire ceuvre valable sans s’engager dans le processus de la
compréhension. L’historien, le psychologue, se doivent d’entrer en
sympathie avec 1’'objet de leur étude, ol ils reconnaitront des possibles
de leur propre esprit, des possibles exécutés sur le clavier d’une nature
humaine qui seule rend possible la compréhension. La compréhension



RHETORIQUE ET HERMENEUTIQUE 387

du passé met en jeu la compréhension que j’ai de ma propre vie, et
cette dernieére s’enrichit et s’élargit dans le dialogue avec le passé
comme dans le dialogue avec autrui.

Il convient d’insister sur ’extraordinaire fécondité, dans la pensée
du XXe siécle, de cette distinction entre sciences de la nature et
sciences de 'homme, explication et compréhension. Réduite a une
simplicité peut-étre abusive, cette distinction renvoie a I'exigence de
ne pas traiter 'homme comme une chose, ou ’on peut voir le motif
des plus remarquables courants de l’humanisme moderne. Citons
d’abord, a ce propos l'exigence formulée par Buber dans le cadre des
relations interpersonnelles de ne pas laisser la relation de dialogue
authentique de type Je-Tu se dégrader en une relation de typeJe-
Cela : il ne faut pas traiter le Tu comme un Cela. Citons ensuite, la
célébre protestation de cet autre éléve de Dilthey que fut Lukécs,
lequel propose une réinterprétation du marxisme centrée sur la critique
de la réification : le vice majeur de la société capitaliste consiste en
ceci qu’elle transforme ’homme en chose, qu’elle réifie la réalité
humaine, les rapports humains, la pensée humaine. On devrait citer
ensuite l'opposition entre l'existence humaine et 1’existence des
choses dans la pensée de Heidegger, 1'opposition de la nature et de
la liberté dans la pensée du premier Sartre, etc.

Il nous importe d’autant plus d’insister sur la fécondité de la
pensée de Dilthey, au point de départ de la tradition humaniste que
nous venons d’évoquer, que son origine est aujourd’hui mise en
question par de solides arguments. Sans doute demeure-t-il vrai qu'’il
ne faut pas construire les sciences de I'homme sur le modéle des
sciences de la nature telles que le positivisme du XIXe siecle les
décrivait, mais le probléme s’est déplacé car les sciences de la nature
telles qu’on peut sensément se les représenter aujourd’hui n’ont plus
que de trés vagues analogies avec le modele inductif si cher aux
positivistes d’antan. Il n’appartient pas a notre propos d’entrer dans
le détail de I'épistémologie contemporaine, mais il n’est guére auda-
cieux de remarquer que le physicien utilise des modéles mathémati-
ques, comprenant un treés grand nombre de propositions déduites
dont certaines seulement donnent lieu a une vérification expérimen-
tale. Comme le dit Quine, la totalité de notre connaissance est un
édifice construit de main d’homme dont les bords seuls touchent
I’expérience. D’autre part, il est devenu fort douteux que les sciences
de la nature aient pour principal objet la découverte de séries causales,
et comme Scheffler I'a montré, la notion d’explication que Dilthey
tenait pour caractéristique des sciences de la nature correspond
a un modeéle de pensée qui utilise la déduction logique, mais qui ne
postule nullement que le phénomeéne considéré est régi par une loi de
causalité. Il se pourrait donc fort bien que les sciences humaines



388 P.-A. STUCKI

deviennent explicatives sans pour autant traiter '’homme comme une
chose.

D’un autre cété, mais c’est devenu une banalité que de le dire, le
développement des sciences humaines depuis le temps de Dilthey a
connu un tournant décisif avec 1'utilisation de certaines procédures
de formalisation, dont la linguistique constitue certainement encore
a I’heure actuelle I'exemple privilégié. On utilise donc des modéles
formalisés de part et d’autre de la barriére évoquée par Dilthey, ce qui
fait eclater la distinction entre explication et compréhension. On
peut donc se rendre aux arguments de Piaget, lequel voit dans un
structuralisme correctement compris le propre d'une méthode scien-
tifique, sinon de la méthode scientifique, dont on peut repérer 1'usage
dans les sciences de la nature comme dans les sciences de 1’homme.

La question qui s'impose dés lors est de savoir ce qu’il advient,
dans ces conditions de I’humanisme issu de Dilthey.

C’est dans la méditation de cette difficulté que I'on rencontre
la rhétorique de Perelman, laquelle fournit un point de vue fécond.
Je suis dans une situation pénible, en effet, si je préche la liberté, la
responsabilité et 1'authenticité du dialogue a des gens qui se parent
de la dignité du savant pour décrire des structures psychologiques,
sociologiques ou linguistiques. Je passerai pour un individu qui
diffuse de l'idéologie tandis qu’eux se livrent a des occupations
sérieuses. Il n’en va peut-étre pas de méme si je neutralise 'opposition
entre leur discours et le mien dans une conception rhétorique qui permet
de décrire paisiblement les spécificités respectives avant de poser des
jugements de valeur hatifs. A quel auditoire s’adresse le discours
humaniste, et dans quel but ? Quel genre d’adhésion se propose-t-il
d’obtenir, et par quels moyens ? Et qu’en est-il, sur ces mémes ques-
tions, du discours structuraliste dans les sciences humaines ? Au
contraire de ce que certains pensent, peut-étre n’y a-t-il pas d’incom-
patibilité rhétorique entre I’humanisme et le structuralisme, et peut-
étre le point de vue rhétorique serait-il de nature & ramener a la
modestie telle ou telle prétention d’origine néo-positiviste.

Nous nous voyons ainsi confrontés a la tiche d'une description
rhétorique du discours humaniste et plus généralement du discours
philosophique. Quel est le sens et la valeur du discours philosophique
par rapport au discours scientifique, et notamment par rapport aux
descriptions que proposent les sciences humaines ?

I111. Herméneutique et rhétorique

Cette entreprise prolonge le projet de 1’herméneutique philoso-
phique, laquelle a enseigné a réfléchir sur la nature et les procédés de
la compréhension. Chez Heidegger, 1’existence humaine est d’abord et
fondamentalement projet ; ’homme est en question dans son étre



RHETORIQUE ET HERMENEUTIQUE 389

méme ; il n’est pas préétabli, prédéterminé a la maniére des choses ;
il est ce mouvement vers I'avenir qui s’identifie au fait qu’il est en
question. Mais ce projet qu’il est n’est pas seulement mouvement
vers 1’avenir, il est également maniére d’appréhender le monde, de le
comprendre et de se comprendre en lui. Dans le vocabulaire de Hei-
degger, la compréhension est une structure ontico-ontologique, c’est-a-
dire qu’elle est non seulement une maniére d’étre qui différencie
I’homme des choses, mais encore, conjointement, 1'origine du dire et
du penser. Quand on parle de compréhension de soi, dans l'optique
heideggerienne, on n’entend donc nullement une forme d’opinion ou
de connaissance dont I’homme pourrait, le cas échéant, faire 1’écono-
mie ; il n’est nullement possible, compte tenu des définitions posées,
d’exister sans se comprendre soi-méme de quelque maniére. Dans
I'optique du « Sein und Zeit » de Heidegger, I’herméneutique est,
croyons-nous, une explicitation des moments et des modalités de la
compréhension de soi.

Dans la situation qui est la nétre aujourd’hui, nous croyons perti-
nent de poursuivre la réflexion herméneutique de la maniere suivante :
I’homme se comprend toujours de quelque maniére, et il exprime dans
le langage la compréhension qu’il a de lui-méme. Nous appelons
interprétation cette explicitation, dans le langage, de la compréhension
de soi. De plus, si I'homme est en mesure de s’exprimer dans le code
linguistique, c’est que, d’abord, il en est investi, c’est qu’il a acquis
d’abord la compétence linguistique. On peut donc supposer que,
des son enfance, on lui a suggéré de se comprendre lui-méme d’une
certaine maniére, on lui a inculqué des interprétations de 1’existence.
Il ne nous parait donc nullement possible de dire si la compréhension
préceéde U'interprétation, ou si l'interprétation précéde la compréhen-
sion. Il nous parait plus sensé de parler ici d'une dialectique entre
la conscience et son langage, cette idée permettant une analyse
détaillée dont les modalités varieront de cas en cas. Le théme de
I’herméneutique serait donc la dialectique de la conscience et de son
langage, ce qui conduit a analyser, tantét la maniére dont la cons-
cience s’avoue dans une interprétation, tantét la maniére dont une
interprétation se propose a la conscience. On peut donc redéfinir
I’herméneutique comme une théorie de l'interprétation qui examine
le langage interprétatif dans le mouvement du destinateur au desti-
nataire. On voit comment I’herméneutique ainsi congue rencontre la
rhétorique de Perelman comme un cadre opératoire particuliérement
approprié. On voit ainsi comment I'herméneutique théologique, qui
se penche sur la question de l'interprétation des textes bibliques,
entre dans le cadre de la méme problématique.



390 P.-A. STUCKI

B. L’APPROCHE RHETORIQUE DU DISCOURS PHILOSOPHIQUE

I. L’auditoire

La premiére question que nous rencontrons sur cette voie concerne
le cadre de l'argumentation philosophique : quel est l'orateur qui
tient des propos philosophiques, et quel est 1’auditoire qui doit se
reconnaitre concerné par ses propos ?

S’il est vrai que la philosophie est affaire de bon sens et que «le
bon sens est la chose du monde la mieux partagée », alors le discours
philosophique doit pouvoir étre émis par n'importe quel homme de
bon sens, et méme par I’enfant ou le malade mental s’il faut en croire
la générosité du point de vue de Jaspers. D’autre part, si 'on s’en
tient 4 ce point de vue, les gens du métier se devront d’adresser leurs
discours a l’auditoire universel, dire des choses si simples que chacun
puisse les comprendre, et si fondamentales que chacun se reconnaisse
concerné par elles, tenu de répondre. On voit Socrate parcourant les
rues d’Athénes a la recherche d’un candidat au dialogue, et d’autant
meilleur candidat qu’il n’aura pas été sophistiqué au préalable.

On ne sait que trop, aujourd’hui, les écueils sur lesquels cette
prétention universalisante risque de sombrer ; d’'une part, en effet,
les propos philosophiques risquent de sombrer dans une lamentable
banalité qui découragera chacun d’en écouter ou d’en dire ; d’autre
part, on est souvent tenté, pour rendre quelque intérét a ce genre de
langage, de le colorer de telle ou telle teinte polémique immeédiate-
ment percue, transformant ainsi le discours philosophique en texte
de propagande politique ou religieuse, ou les deux a la fois, ou en
discours idéologiques dont le sens est évidemment de renforcer la
cohésion sociologique d’un groupe déterminé. On admettra sans
peine qu’en transgressant ainsi les normes de I’honnéteté intellec-
tuelle, de telles maniéres de parler ont cessé¢ d’étre philosophiques.

Découragé par les avatars de la prétention universalisante, le
philosophe peut se réfugier dans I'image du prisonnier de la caverne
qui effectue avec quelques rares compagnons la difficile conversion
qui le fait accéder a la connaissance des idées. Si la philosophie est
recherche de la Vériteé, alors il ne faut pas craindre de s’adresser & un
auditoire restreint de spécialistes, chez lesquels on est en droit de
présupposer une formation et une information appropriées. Le discours
philosophique ne doit donc pas craindre de traiter de questions dont
la portée échappe au plus grand nombre, il doit prévoir et se prémunir
contre les objections subtiles, car s’il succombe dans le combat du
dialogue, il perd tout crédit, tout intérét, et I'orateur n’a plus d’autre
issue que de se contenter, dans le meilleur des cas, de I'approbation
d'un auditoire restreint qui n’est plus l'auditoire des spécialistes.



RHETORIQUE ET HERMENEUTIQUE 301

Prise en elle-méme, la prétention aristocratique que nous venons
d’évoquer est aussi décevante que la prétention universalisante, car
on ne peut guére se représenter sensément 1’auditoire des philosophes
sur le modéle, peut-étre idéalisé, de 1’auditoire des spécialistes d'une
discipline scientifique ; ceux-ci, en effet, ont probablement le souci
de voir leur discipline progresser, et se réjouiront si ’orateur apporte
une pierre a 1’édifice. On peut douter qu'’il en aille ainsi de ’auditoire
des philosophes, ou I'idéal d'un progrés de la discipline est constam-
ment invoqué A nouveau, et constamment bafoué dans les faits. On
approcherait peut-étre mieux la situation si 'on comparait ici les
rapports de l'orateur a 1'auditoire a un jeu d’échecs, a ceci prés que
ce jeu du discours philosophique engage la totalité des personnes et
leurs convictions les plus respectables.

Notre analyse nous dévoile donc une antinomie entre la prétention
universalisante et la prétention aristocratique du discours philo-
sophique ; et il semble bien que le philosophe ne puisse pas accepter
de se trouver placé devant le choix qui parait en découler. Il ne peut
renier I'exigence de simplicité qui lui permet de s’adresser a tous ou
d’engager le dialogue avec n’importe qui ; mais il ne peut renier non
plus I'exigence de rigueur et de technicité qui lui permet d’affronter,
et victorieusement si possible, les positions adverses qui se dressent
devant lui dans le champ clos o1 se déroule I'histoire de la philosophie.
I1faut donc admettre que le philosophe se trouve affublé de deux taches,
contradictoires au premier abord ; qu’il se trouve dans le cas d’émettre
deux types de discours, visant des auditoires différents avec des buts
distincts, mais complémentaires I'un de 1’autre dans l’accomplisse-
ment du travail philosophique.

Disons maintenant que 1’acceptation de cette double exigence, de
simplicité d’une part, de rigueur, d’autre part, ne peut en aucune
maniére étre envisagée si 'orateur n’est pas en mesure de montrer
que ce qu’il dit dans 1'un de ces types de discours est en parfait accord
avec ce qu’il dit dans l'autre. L’exigence de cohérence vient aussi
s’ajouter aux deux précédentes.

Ce probléme de la cohérence mérite maintenant quelque commen-
taire. On pourrait étre tenté, peut-étre, d’accorder ce point prématu-
rément en imaginant un rapport de subordination pédagogique entre
le discours simple et le discours rigoureux ; le philosophe émettrait un
discours simple qui aurait pour fonction d’introduire 1’auditeur
attentif et intéressé a la compréhension, par degrés, du discours
rigoureux du méme philosophe. C’est 14 une conception séduisante et
simple, mais dont ceux qui ont pour métier d’enseigner la philosophie
au gymnase, ne manqueront pas d’apercevoir 'aberration : si le but
du discours simple est d’introduire au discours compliqué, pourquoi
I'inflige-t-on a tous ceux qui n’ont aucune envie de s’éduquer a la



392 P.-A. STUCKI

compréhension du discours compliqué ? Le discours simple devrait
donc avoir son sens et sa valeur en lui-méme en tant qu’adressé a
I'auditoire universel, et sans aucune prétention a servir la cause des
spécialistes, ni inciter & une vénération respectueuse mais absurde de
leurs travaux. L’auditoire universel est par lui-méme digne de
respect.

On pourrait deés lors étre tenté par la subordination en sens inverse,
qui admettrait que le discours compliqué n’a pas d’autre sens, ni
d’autre intérét, que de défendre le discours simple contre d’éventuelles
polémiques ; sa fonction serait essentiellement éristique. Il faut
protester avec une égale vigueur contre une telle aberration, qui
priverait le discours philosophique de 1’exigence de vérité et d’honné-
teté intellectuelle, sans laquelle il s’affaisse en discours de propagande.

Le résultat de notre démarche sur le probléme de 1’auditoire du
discours philosophique est donc le suivant : le philosophe doit assumer
I'exigence de simplicité, qui lui impose la communication avec
l'auditoire universel ; et il doit assumer également I’exigence de
rigueur, qui lui impose d’engager le dialogue avec l’auditoire des
spécialistes. Enfin, comme il serait aberrant de vouloir subordonner
I'un de ces discours a 'autre, soit dans un rapport pédagogique, soit
dans un rapport éristique, on peut conclure que ces deux niveaux de
discours ont chacun leur but et leur justification en eux-mémes.

II. Les totalisations

La deuxiéme question que la rhétorique nous enseigne i poser
concerne, non plus le cadre rhétorique orateur/auditoire, mais bien
I'intentionnalité interne : a quel genre de théses ou de points de vue
Porateur veut-il susciter I’adhésion de I'auditeur ? quel est le point
d’arrivée de son argumentation et quels moyens utilise-t-il pour y
parvenir ?

Disons tout d’abord, car il nous parait inutile d’argumenter sur ce
point, que la philosophie n’est pas une science. Sans doute doit-elle
viser constamment a étre le moins réfutable possible, nous y avons
déja fait allusion, mais on sait depuis Kant que la métaphysique ne
saurait se prétendre démonstrative. Il faut, croyons-nous, maintenir
fermement ce point de vue. D'un autre c6té, il parait raisonnable
de s’engager sur la voie qui consisterait a considérer comme philosophi-
que tout discours qui s’efforce de répondre aux questions métaphy-
siques formulées par Kant : « que puis-je savoir ? que dois-je faire ?
que m’est-il permis d’espérer ? »

Cela dit, nous sommes conduits & penser que la philosophie n’est
pas plus une discipline particuliére qu’une science particuliére. Le
concept de discipline que nous introduisons ainsi peut étre approché



RHETORIQUE ET HERMENEUTIQUE 393

de la maniére suivante : si nous concevons la réalité comme fragmentée
en un certain nombre de domaines, nous pouvons dire qu'une disci-
pline consiste & opérer sur certains domaines déterminés au moyen
de certains principes et de certaines régles. Si 'on admet cette défi-
nition, on pourra dire que toutes les sciences sont des disciplines
dont le principe d’action est la connaissance objective de leurs
domaines respectifs. En revanche toutes les disciplines ne sont pas
des sciences; certaines peuvent étre des techmiques, d’autres des
pratiques politiques, des pratiques pédagogiques, économiques ou
religieuses. Par opposition a ces disciplines particuliéres, on voit bien
que le discours philosophique qui s’efforce de répondre conjointement
aux trois questions de Kant a une portée relative a la totalité de
toutes les disciplines; en ce sens, la philosophie s’immisce de quelque
manieére et a quelque degré dans toutes les disciplines, mais elle ne se
réduit a aucune d’elles en particulier. On peut bien dire que la philo-
sophie est, elle aussi, une discipline, mais elle n’est pas une discipline
particuliére, car le domaine dont elle traite est la totalité du réel, ou
bien la totalité de la connaissance, ou bien la totalité de l'activité
humaine, ou encore la totalité de 1'avenir. Par opposition aux disci-
plines particuliéres, la philosophie est constamment en quéte des
totalités ou des totalisations ; on peut dire que son principe fonda-
mental et spécifique est un principe de totalisation.

On a quelquefois défini la philosophie comme la recherche des
fondements plutdét que comme poursuite des totalisations, et nous
devons donc dire pourquoi nous préférons cette deuxiéme expression.
La recherche des fondements correspond a peu prés au schéma sui-
vant : étant donné un certain nombre de disciplines qui commencent
wn medias res comme Pascal le montrait de 1'esprit géométrique, le
philosophe s’interroge sur leurs fondements épistémologiques ou
ontologiques ; sa démarche a pour point de départ une information
satisfaisante sur 1'état de développement de ces disciplines, et son
discours ne peut donc s’adresser qu'a ceux qui partagent avec lui
cette information et qui acceptent de partir de la pour régresser
jusqu’aux fondements. Le cadre rhétorique que nous nous sommes
donné précédemment nous interdit d’adhérer a cette conception, car
le philosophe perdrait alors le souci de 1’auditoire universel. L’'idée
de totalité présente A cet égard un avantage notoire, car la totalité
peut étre saisie par deux cheminements distincts qui aboutissent au
méme point : I'un accéde 2 la totalité par un effort de synthése consé-
cutif a4 I’analyse des parties, donc a partir d'une information satis-
faisante sur I’état des disciplines particuliéres; ’autre chemin conduit
a la saisie de la totalité indépendamment de l’analyse des parties.
Ainsi, 'usage du concept de totalisation ou de totalité permet d’accor-
der une égale dignité et au discours que l'on adresse a I'auditoire



394 P.-A. STUCKI

universel, et au discours qui part d’'une information préalable et qui
s’adresse a 'auditoire des spécialistes.

Tentons maintenant de préciser ce principe de totalisation dont
nous voulons faire le propre du discours philosophique. S’interrogeant
sur la possibilité de formuler « une appréciation rationnelle sur la
valeur d'un systéme métaphysique » Frederik Ferré propose quatre
critéres qui nous serviront de base de discussion :

1. « Un systeme métaphysique doit d’abord satisfaire au critere
de non-contradiction... Tout systéme métaphysique en défaut sur ce
point doit étre rejeté sans appel. »

2. « La non-contradiction est une condition nécessaire, mais non
suffisante. Il faut y ajouter le critére de la cohérence. Puisque le role
du systéme est de remplacer la fragmentation conceptuelle par I'unité,
il ne peut y avoir aucune discontinuité entre ses principes fondamen-
taux... 1a ol il y a incohérence, il n’y a pas de synthése » (185-186).

3. Le troisiéme critére est celui de « 'applicabilité a I’expérience ».
« L’applicabilité signifie qu'une synthése métaphysique doit étre
capable d’éclairer naturellement et sans distorsion une certaine
expérience... Il est évident qu'une telle condition peut étre remplie
sans que pour autant nous soyons tenus d’approuver le systéme »
(186).

4. « Une synthése conceptuelle ne doit pas seulement s’appliquer
a I'expérience qu’elle éclaire ; elle doit satisfaire a une condition beau-
coup plus exigeante : étre applicable a toute expérience possible ; en
d’autres termes, elle doit pouvoir montrer que ses concepts fonda-
mentaux permettent d’interpréter toute expérience sans simplifica-
tion hative, ni distorsion, ni faux-fuyant » (186).

Sans vouloir sous-estimer les critéres de non-contradiction et de
cohérence, qui peuvent susciter de nombreuses difficultés, nous nous
proposons de discuter essentiellement des deux derniers critéres de
Ferré. Selon le critére d’applicabilité a 1’expérience, le discours philo-
sophique doit éclairer sans distorsion une certaine expérience hu-
maine; on voit d’emblée le nombre de difficultés qui peuvent se pré-
senter ici: peut-on éclairer sans distorsion ? le philosophe peut-il pré-
tendre saisir la complexité d'une expérience humaine, et s’il en a
terminé avec la description de cette expérience, aura-t-il encore le
cceur de prétendre 1'éclairer ? et compte tenu de la complexité de
I'expérience, a-t-il le pouvoir de 1’éclairer autrement que par un
schématisme, lequel risque bien de représenter une distorsion aux
yeux de certains. Si Ferré a sans doute raison d’exiger que le philo-

1 FREDERIK FERRE : Le langage religieux a-t-il un sens ? Cerf, 1970, p. 185.



RHETORIQUE ET HERMENEUTIQUE 395

sophe éclaire I'expérience sans distorsion, nous n’en devons pas moins
souligner la tension qui se fait jour entre I'exigence d’éclairer et celle
de ne point distordre. On apercoit ainsi la difficulté qu’il y a a consti-
tuer une totalisation senseée.

Le dernier critére de Ferré, d’applicabilité a toute expérience
possible, nous parait nettement trop fort, et de nature a discréditer
toute philosophie existante. Il nous parait préférable de 1’affaiblir et
de parler seulement de l'applicabilité a toute expérience connue.
Nous retrouverions ainsi 1'idée bien connue de I'historicité du discours
philosophique : une philosophie qui a vu le jour dans un passé plus
ou moins reculé s’avére quelquefois incapable «d’interpréter sans
distorsion ni faux-fuyant » l'expérience que font les hommes des
siécles ultérieurs. Si elles ont éclairé valablement telle ou telle expé-
rience que les hommes ont faite dans le passé, il n’en demeure pas
moins que certaines philosophies vieillissent et deviennent caduques ;
il appartient alors au philosophe contemporain de prendre a son
compte la tache de reconstituer un discours qui éclaire non seulement
Pexpérience passée, mais également l'expérience moderne. Nous
pensons par priorité ici au développement des sciences modernes, et
il ne nous semblerait pas inutile de subordonner au quatriéme critere
de Ferré une clause qui interdirait au discours philosophique d’entrer
en contradiction avec les données de la science.

Le critére d’applicabilité a toute expérience connue fait au philo-
sophe un devoir de disposer de 'information la plus large possible sur
les expériences humaines qui furent faites dans les siécles passés, mais
surtout peut-étre sur les expériences humaines que font ses contem-
porains, car c’est bien aujourd’hui qu’il adresse son discours a l'audi-
toire universel. Il faut donc que le philosophe soit ouvert au dialogue,
ne serait-ce que pour s’informer, et c’est 14 une tiche qui ne connait
pas de fin. Comment donc pourra-t-il proposer une totalisation
éclairante s’'il n’en a jamais fini avec l'information préalable ?

Les difficultés que nous venons d’évoquer permettent de se
représenter ’antinomie entre ce que nous croyons étre les deux cou-
rants antagonistes qui dominent la philosophie contemporaine.

III. L’ironie

Dans le premier de ces courants, il faut situer la philosophie
analytique des Anglos-Saxons, et tel ou tel héritier plus ou moins
déviant du néo-positivisme. Convaincu sans doute de la difficulté
qu’il y a a éclairer I'expérience humaine, le philosophe s’en tient
d’abord a refuser les distorsions, renonce a se précipiter dans un
schématisme prétendument éclairant, et demande patiemment quel
est le sens des termes que l'on utilise quand on traite un probléme



396 P.-A. STUCKI

angoissant, quelle est la grammaire utilisée dans les théories ontolo-
giques ou éthiques, et au terme d’une telle analyse du langage, il
conclut par un non-lieu ou par un constat d’ignorance ; le plus souvent,
le probléme angoissant qui fournissait la matiére du débat, et que
chacun croyait comprendre clairement se trouve ne plus avoir de
signification, se trouve évaporé par les vertus de ’analyse. On doit
bien dire que le philosophe qui opére de cette maniére assume la
tache de totalisation, mais de maniére négative, en tentant de faire
admettre qu’il n’est pas au pouvoir de I'homme, ou de son langage,
de dire quelque chose de sensé sur la totalité du réel non plus que
sur la totalité de l'existence humaine. On peut bien dire également,
si I'on veut reprendre les critéres de Ferré, que le discours philoso-
phique ainsi construit éclaire I'expérience humaine, car c’est bien une
maniere d’éclairer 1'auditeur que de le persuader qu’il n’y a qu'un
jeu de langage la ot il pensait rencontrer de grands problémes méta-
physiques.

Pourquoi donc dira-t-on s’intéresser a des travaux qui ne condui-
sent a rien de positif, qui ne ménent ni a la contemplation des valeurs
ni a la connaissance de I’Etre ? Le point de vue rhétorique permet,
a cet égard, de conserver quelque retenue vis-a-vis de cette hite a
parvenir a des résultats positifs. D’ou vient le présupposé selon lequel
le discours philosophique doive étre discrédité s’il ne conduit pas,
dans les plus brefs délais, a des totalisations positives ? Pourquoi la
totalisation devrait-elle consister a montrer le chemin a4 ’humanité
plutot qu’a souligner que les hommes ne savent pas ou ils vont mais
qu’ils y vont ?

Nous devons donc demander quelle est I'intention argumentative
poursuivie par I'orateur du discours philosophique qui propose une
totalisation négative. Quelle attitude veut-il proposer a son auditeur,
a quel genre de certitude prétend-il le faire adhérer ? Par égard pour
la figure ancestrale de Socrate, il nous faut parler ici d’ironie, et nous
souvenir des bienfaits inestimables d'une attitude qui bouleverse en
nous l'emprise des préjugés de civilisation, ou qui tente de ruiner
en nous les méfaits d'une somnolence intellectuelle qui nous fait
accroire toujours prématurément que nous avons atteint la vérité.

1V. L’ humanisme

Il y a une vingtaine d’années, on pouvait penser, dans la zone
d’influence de la philosophie francaise, que le probléme central de
I’humanisme se résumait dans l'alternative posée par Lukacs:
existentialisme ou marxisme. I1 semble bien en effet que I'on ait deux
maniéres de proposer une totalisation positive ; la premiére consiste
selon les termes du Sartre de 1’époque & partir de la subjectivité,



RHETORIQUE ET HERMENEUTIQUE 397

fondement de toute connaissance et de toute activité, point de
médiation et de connexion de toutes les disciplines. Ayant indiqué
ainsi le lieu ou la totalité peut étre appréhendée, il était possible
d’insister, a la suite de Husserl, sur le sens de la science, & la suite
de Buber, sur I'expérience du dialogue et sur 1'exigence d’ouverture a
autrui, ou a la suite de Sartre sur les exigences de la responsabilité
et de 'engagement. L’existentialisme se révélait donc capable d’éclai-
rer l’expérience humaine, toute expérience humaine connue, et
I’éclairage consistait bien a proposer & 'auditeur une norme de com-
portement, une ligne de conduite permettant de s’orienter dans la
complexité et la diversité des situations. Comme on sait aussi, 1’exis-
tentialisme était aussi capable d’assumer victorieusement un débat
au niveau de l'auditoire spécialisé des philosophes que de s’adresser
sensément a 1’auditoire universel.

L’autre type de totalisation, marxiste, s’effectuait autour du pdle
de I'objectivité historico-sociale. C’est ici la saisie du mouvement de
I'histoire dans son ensemble qui permet de mettre en lumiére les
médiations entre les différentes disciplines et entre les différents
aspects de la réalité sociale. C’est ici, bien entendu, le premier livre
de Lukacs qui doit étre invoqué comme modéle, et c’est & lui que
nous empruntons l'idée du discours philosophique comme discours
totalisant. Ici comme dans I'existentialisme, le philosophe ne se borne
pas a décrire, mais suggeére une ligne directrice qui doit éclairer et
orienter la totalité de la praxis sociale. Au surplus, Lukdacs soulignait
trés clairement le statut que nous appellerons rhétorique du discours
philosophique en précisant la dialectique de la théorie et de la praxis,
la théorie devant inciter 1’auditeur a une prise de conscience qui
débouche sur une modification de la praxis. L’objet de la théorie
marxiste est évidemment, dans ce contexte, de dénoncer 1'emprise
et les effets catastrophiques de la réification dans la société industrielle,
et I’enjeu de son aspect révolutionnaire, de toute évidence, la con-
quéte de la liberté.

Du point de vue rhétorique, le langage existentialiste est donc
étrangement semblable au langage marxiste, pour autant que ce
dernier entre dans les cadres de la dialectique de la théorie et de la
praxis que définissait Lukdcs, et qu’il ne perde pas son caractére
philosophique en devenant propagande. L'un et I'autre s’adressent a
I'auditoire pour I'appeler a une prise de conscience de tout ce qui
I’aliéne, le réifie, le réduit & un désespoir inconscient et silencieux
devant les puissances de la déshumanisation et du mal. L'un et
I’autre exhortent 1’auditeur & courir les risques d'une recherche de la
liberté toujours a reconquérir tant contre les inerties personnelles que
contre les inerties politiques. Il semble donc bien que l'on puisse
utiliser la catégorie rhétorique d’humanisme pour désigner ce discours



398 P.-A. STUCKI

philosophique qui, quel qu’en soit le contenu particulier, éclaire une
situation et appelle I'auditeur a la recherche de la liberté. Telle est,
croyons-nous, la seule voie qui s’ouvre aujourd’hui au discours
philosophique s’il veut proposer une totalisation positive sensée.

V. L’antinomaie

Le point de vue rhétorique permet d’esquisser une évaluation du
débat polémique entre I'ironie et I'humanisme. Au niveau de 1’audi-
toire des spécialistes, 1'ironie semble avoir un jeu facile dans la
mesure ol elle prétend s’opposer d'un méme mouvement aux survi-
vances des métaphysiques traditionnelles et & I'humanisme moderne,
et dans la mesure ou elle se drape dans une attitude d’apparence
scientifique qui, en toute modestie, s’en tient au peu que l'on sait et
refuse les périls des simplifications hatives.

I1 faut convenir de la force de cette argumentation, et il n’y a pas
miracle si ’humanisme a quelque peine & s’en relever. Sans doute
I'ironie utilise-t-elle une conception de la science et une conception
du langage qui sont 'une et 'autre réfutables en rigueur. Mais une
telle contre-attaque est faible, car méme si I’on parvenait a la faire
admettre, le chemin serait encore bien long qui permettrait de
rejoindre la responsabilité, I’authenticité du dialogue, la critique de
la réification, la recherche de la liberté. Pour le dire en un mot, on
peut bien jouer Piaget ou Jakobson contre le structuralisme, mais
qu’aura-t-on gagné dans l'ensemble du jeu ?

D’autres arguments, d’origine husserlienne, sont évidemment plus
forts en eux-mémes, en dépit du peu d’écho qu’ils rencontrent
aujourd’hui. Je veux parler de la clarification des concepts théoriques
fondamentaux des sciences humaines, qui relévent de ce que Husserl
appelait les ontologies régionales. Il serait évidemment surprenant
que 1'on doute du sens de certains concepts quand le philosophe les
utilise alors que 1'on doit s’en reconnaitre tributaire dans l’exercice
des sciences humaines: ainsi du concept d’intentionnalité, qui
entraine avec lui tous les autres que 'on sait.

Enfin, il y a des arguments de peu de poids devant I'auditoire des
spécialistes, mais d'une ampleur considérable devant 1’auditoire
universel : l'ironiste, en effet, qui prétend rester en retrait de tous les
problémes humains, n’en demeure pas moins homme, et par I3 parti-
cipant d'une situation que la distinction de sa pensée le conduit a
fuir assez lachement.

Les arguments de I'ironie sont donc bien loin d’étre susceptibles
de réduire ’humanisme au silence, non plus que de le contraindre a
s’affaisser en propagande ou en idéologie. Mais en sens inverse, il faut
bien dire aussi qu’aucun des arguments que l’humanisme peut



RHETORIQUE ET HERMENEUTIQUE 399

invoquer dans le débat ou le combat n’est en mesure de discréditer
définitivement l'ironie ou de la réduire a une existence honteuse.
Nous sommes donc conduits a considérer une situation d’antino-
mie indépassable entre l'ironie et I’humanisme. L’avantage du point
de vue rhétorique est de nous permettre de décrire cette antinomie
avant que de nous précipiter a nous ranger d'un coté ou de l'autre.

C. L’APPROCHE RHETORIQUE DU DISCOURS THEOLOGIQUE

1. Introduction

Le discours théologique présente de nombreuses analogies avec le
discours philosophique :

1. Comme le précédent, il doit s’adresser aussi bien a 1'auditoire
universel qu’a 1'auditoire des spécialistes. Cette thése pourra paraitre
étonnante dans ses deux aspects : tout d’abord, on s’étonnera que 1'on
parle de 'auditoire universel plutét que de I'auditoire des adeptes de
I’Eglise. Disons donc que nous parlons ici de ce que ce langage doit
étre, compte tenu des exigences missionnaires, et non pas de ce qu’il
est devenu historiquement. D’autre part, le discours théologique se
doit, méme s’il est constamment tenté d’abdiquer devant la lourdeur
de cette tache, d’affronter les problémes culturels et philosophiques
qui résultent de I'histoire des différentes disciplines. Dans le combat
spirituel qui se joue constamment dans le cours de lhistoire, le
théologien ne peut renoncer a tenir sa place sauf a renier la conviction
qu’il a de connaitre la vérité.

2. Du point de vue de son contenu, le discours théologique est lui
aussi un discours qui propose une totalisation, mais une totalisation
originale et spécifique par rapport aux totalisations philosophiques.
Le propre de cette totalisation est qu’elle s’opére selon la norme de la
fidélité au sens des textes bibliques. Comme nous I'avons déja indiqué,
Iinterprétation des textes revét une importance décisive dans la
théologie, ce qui ne saurait étre le cas en philosophie. Comme I'a
montré Kierkegaard, le seul fait d’accorder une importance décisive a
une séquence de 1'histoire suffit & engendrer une définition correcte du
christianisme.

II. Le probléme de Dien

On n’a certainement pas fini de s’étonner ou de s’agacer de cet
attachement du théologien aux textes bibliques : pourquoi donc cette
liaison curieuse entre le discours sur Dieu et le sens de la Bible ?
I1 nous faut donc tenter de dire pourquoi le discours sur Dieu ne peut
pas étre une partie du discours philosophique. On m’objectera



400 P.-A. STUCKI

qu’il I'a été pendant des siécles, mais j’aurais le sentiment de reculer
inutilement si je disais que le discours sur Dieu ne peut plus I'étre
aujourd’hui. Il faut maintenir les deux formules : ne peut pas, et ne
peut plus. On connait I'ampleur de ce débat, dans lequel nous tente-
rons de trancher en partant de la fameuse formule de Sartre : « méme
si Dieu existait, ¢a ne changerait rien ; voila notre point de vue ».
Nous faisons nétre ce point de vue dans le sens suivant : « méme si
Dieu existait, rien ne serait changé a la problématique de ’huma-
nisme dans son opposition a l'ironie. A ceci prés toutefois qu’en
sacralisant les exigences de la recherche de la liberté et en les ratta-
chant A la volonté du Créateur et ordonnateur du monde, on ne fait
que rendre plus forte la position de I'ironie ; ou bien si ’on pose, dans
la tradition de la théologie négative, un Dieu dont on ne peut ni ne
doit rien dire, on ne fait que renforcer la position de ceux qui soulignent
que « ce dont on ne peut parler il faut le taire ». En d’autres termes,
du point de vue rhétorique, la position philosophique du théme de
Dieu ne peut rien changer a 1'éclairage sans distorsion de 1'expérience
vécue, et ne peut que renforcer la position inverse de celle qui pourrait
espérer en tirer profit.

Le Dieu des philosophes, le Dieu de la tradition métaphysique
ne peut étre qu'une fermeture de I'horizon de l'expérience vécue, et
ni 'expérience vécue ni son horizon ne tirent grand avantage de cette
fermeture. Le propre de la tradition biblique est qu’elle fournit de
Dieu une toute autre conception, et il n’est ni intéressant ni possible
de faire coincider le Dieu des philosophes avec le Dieu d’Abraham,
d’Isaac et de Jacob. Quelle est donc cette conception toute autre de
Dieu ?

A la suite de Kierkegaard, les travaux de Bultmann ont montré
qu’il n’y a pas de sens a parler de Dieu comme d’un étre métaphysi-
que. Le théme de la démythologisation et la critique de 1’objectivation
permettent de préciser ce point. Il n’y a de sens a parler de Dieu que
si I’on prétend répéter une Parole de Dieu lui-méme qui interpelle
I’homme pour le libérer de la servitude de son passé, pour 1'ouvrir
a une nouvelle compréhension de lui-méme et instaurer avec lui une
relation de dialogue et d’amour.

Au contraire du Dieu des philosophes, dont, comme dit Sartre,
I'existence ne changerait rien a la condition humaine, ’existence d’un
Dieu incarné qui interpelle ’homme change tout dans la maniére
méme dont le croyant existe. C’est ce qui fait la spécificité du discours
théologique, et c’est ce qui permet de comprendre que le théologien
s’astreint a 'interprétation fidéle des textes bibliques qui témoignent
de l'incarnation. Aux yeux du théologien, il y a dans le message
biblique infiniment plus et infiniment mieux que tout ce que I'’huma-
nisme peut proposer ou revendiquer.



RHETORIQUE ET HERMENEUTIQUE 401

III. La rhétorigue bultmannienne

I1 reste que la conviction du théologien est loin d’étre généralement
partagée par l'auditoire de ce temps, et c’est 1a qu’intervient cette
importante part de I'herméneutique qui est, dans son principe méme,
une réflexion rhétorique, dans laquelle nous entrons maintenant.

Le phénoméne qui requiert d’abord l’attention est le phénoméne
historique de la sécularisation ou de la déchristianisation. On peut en
décrire un aspect quantitatif, selon lequel le discours théologique est
de moins en moins écouté dans des secteurs sociologiques de plus en
plus larges. L’aspect qualitatif de la déchristianisation est en ceci que
le discours théologique perd de son crédit, de sa dignité, de sa respec-
tabilité dans la hiérarchie des valeurs intellectuelles.

La réponse de I'herméneutique bultmannienne a cette situation
peut se résumer de la maniére suivante : ’homme moderne est de plus
en plus marqué par la pensée rationnelle issue du développement des
sciences et des techniques. Il est tributaire de la Weltanschauung
scientifique et a donc de plus en plus de difficulté & comprendre et a
admettre les représentations qui sont véhiculées par le langage bibli-
que. Or ces représentations appartiennent a une Weltanschauung
mythologique qui n’a rien de spécifiquement chrétien. Les auteurs du
NT s’en servaient pour se faire entendre de leurs contemporains, et
ils parvenaient a dire le message chrétien dans ce langage. Il est donc
aberrant que 1'Eglise croie devoir faire admettre des représentations
simplement vieillies, mais qui n’ont rien de spécifiquement chrétien.

Le travail de l'interpréte du NT consiste donc a redire le message
attesté dans le texte original, mais a le dépouiller de ses solidarités
avec la mythologie de I’époque. Il s’agit de le traduire dans un langage
qui soit intelligible a l’auditeur contemporain, de telle sorte qu'’il
puisse se décider pour ou contre ce message en disposant d’une
formulation qui n’entraine pas avec elle un chapelet d’équivoques.

Chez Bultmann, ce langage de traduction est celui de la philo-
sophie de I'existence : le message biblique est un appel a une décision
existentielle qui entraine une nouvelle compréhension de soi. On
apercoit ainsi que le message biblique ne saurait entrainer de contra-
dictions avec les données de la science moderne. L’intention rhétorique
du discours théologique répond ainsi a une conception parfaite-
ment claire: il s’agit de placer l'auditeur devant une interpré-
tation claire et distincte du message biblique, de telle sorte qu’il soit
placé du méme coup devant une décision qui engage son existence.

A T’égard de son auditoire, le discours théologique de type bult-
mannien vise a faire comprendre, mais il s’abstient soigneusement
d’argumenter en vue de faire admettre. L’auditeur doit étre place
devant une décision, et toute argumentation visant a faire admettre

26



402 P.-A. STUCKI

le christianisme est soigneusement prohibée, car elle fausserait la
situation ; elle entrainerait peut-étre l’adhésion, mais au prix de
I'authenticité de la foi, qui doit étre préservée par-dessus tout. Bult-
mann n’a pas voulu jouer ce jeu.

IV. La rhétorique bonhefférienne

L’inconfort de la position de Bultmann, qui est aussi celle de
Kierkegaard, ne pouvait guére demeurer sans susciter des réactions.
Sans doute est-on parvenu a clarifier, dans cette tradition, la nature
du christianisme authentique, mais qu’en est-il désormais du pro-
bléme de la chrétienté, dont on ne peut ignorer la portée ? On retrouve
ici, dans le contexte de la théologie, 1'analogue de l’alternative de
Lukdcs : existentialisme ou marxisme: qu’en est-il de la réalité
politique, de I'histoire du monde et du systéme de la chrétienté ?

Cette nouvelle gamme de préoccupations rhétoriques est apparue
en théologie avec I'’ceuvre de Bonhoeffer, lequel méditait sur le désarroi
des chrétiens allemands dressés au respect des autorités et devenus
les instruments du nazisme par le truchement de la vertu d’obéis-
sance. Il devenait clair, dans ce contexte historique, que I'Eglise
avait eu tort de précher la morale traditionnelle au lieu de pro-
mouvoir les vertus du discernement éthique et politique. Héritier d’un
passé de chrétienté qui a conduit a la faillite et aux atrocités, le
théologien endosse la responsabilité d’argumenter en faveur de cer-
taines valeurs éthiques et politiques qui doivent pallier la caducité
de la morale traditionnelle. De méme que Bultmann avait tenté de
redonner sens a I’Evangile pour ’homme marqué par la pensée
scientifique et technique, de méme il convient de redonner sens a la
prédication de I’Eglise pour des hommes qui sont pris dans des drames
historiques ou dans des préoccupations de nature éthique et politique.
On ne conteste guére, dans cette tradition bonhcefférienne, la justesse
de la définition bultmannienne de la fol, mais on prétend en faire
découler des normes éthiques et politiques, et faire de ces implications
le point d’aboutissement du discours théologique. Et mutatis mutan-
dis, si I'oppresseur politique a changé de visage, n’est-il pas urgent,
aujourd’hui également, de dénoncer les aliénations, de militer pour le
droit des gens et le respect des personnes, de peur que nous ne soyons
pris, a notre tour, a la suite des chrétiens allemands, dans les consé-
quences catastrophiques du sommeil du juste ? L'Eglise ne doit-elle
pas diffuser un discours qui prenne place dans ’aréne politique ?

La différence entre la rhétorique de type bultmannien et la
rhétorique de type bonhcefférien est au centre de la plupart des
débats théologiques contemporains, et nous pensons que les concepts
de Perelman sont de nature a jeter quelque lumiére dans ce débat.



RHETORIQUE ET HERMENEUTIQUE 403

Dans la tradition bonhcefférienne, le point de départ de 1’argumenta-
tion est constitué par la Révélation biblique, ou par la conception
luthérienne de la foi ; le point d’arrivée de ’argumentation, au con-
traire, est constitué par le devoir de militer pour le respect de la
personne humaine et la recherche de la liberté. Le discours théologique
ainsi congu a donc le méme point d’aboutissement que le discours
humaniste dont nous parlions précédemment. La spécificité théolo-
gique se situe donc exclusivement au point de départ de I’argumen-
tation, et 'effet visé sur ’auditoire est le méme que celui du philoso-
phe. Pour faire écho a la maxime de Sartre au nom de laquelle nous
avons cru devoir éjecter les propos sur Dieu hors du discours philo-
sophique, nous pourrions dire maintenant : méme si Dieu n’existait
pas, rien ne serait changé. On sait a ce propos que certains théologiens
de la tradition bonhcefférienne, particuliérement soucieux de donner
tout son poids a I'intention humaniste, sont allés jusqu’a défendre la
thése de l'athéisme évangelique, convaincus qu’ils sont que les
théses théologiques traditionnelles ne doivent méme plus fonctionner
comme point de départ de I'argumentation, parce qu’elles hypothe-
quent encore trop lourdement le point d’arrivée.

Le point de vue rhétorique permet de trancher la question de la
spécificité d'un discours : la caractéristique propre d’un discours ne
se décide pas par la qualité du point de départ, mais bien par la
qualité du point d’arrivée et de l'effet visé sur 1’auditoire. S’il n’en
allait pas ainsi, on devrait dire qu'un discours qui prend pour point
de départ tel ou tel résultat d'une discipline particuliére ne peut pas
étre philosophique mais demeure forcément dans le cadre de cette
discipline. Ce serait 13, de toute évidence, une conséquence aberrante.
I1 importe donc assez peu, du point de vue rhétorique, que 1’on parte
de la Bible plutét que de telle ou telle considération anthropologique
pour arriver a poser 'exigence de la recherche de la liberté. On est
donc en droit d’affirmer que la rhétorique bonhcefférienne n’a plus de
théologique que son point de départ, et peut-étre tel ou tel de ses
procédés d’argumentation ; dans son intention elle est de nature
philosophique. Le discours théologique ainsi congu a perdu sa spéci-
ficité, et il n’y a donc rien d’étonnant a ce qu’il puisse, comme le
discours philosophique, se passer de la theése de l'existence de Dieu.

V. L’adaptation a I'auditoire

Nous avons dit que la rhétorique bultmannienne a pour but de
faire comprendre le christianisme, mais qu’elle s’abstient d’argumenter
en vue de le faire admettre. Il s’agit bien, dans ce cas, d’adapter le
discours a 1'auditoire puisque 1’on veut rendre intelligible pour lui un
certain message. Dans ces conditions, le discours théologique garde



404 P.-A. STUCKI

sa spécificité par rapport au discours philosophique. Comment se
fait-il donc qu'il n’en aille pas de méme de la rhétorique bonhceffé-
rienne ? Au nom de quoi peut-on prétendre qu’il est légitime d’adapter
le discours a un auditoire marqué par la pensée scientifique, et qu’il
n’est pas légitime de ’adapter & un auditoire marqué par des préoccu-
pations politiques ?

Notre thése est qu’il est parfaitement possible d’adapter le dis-
cours théologique & un auditoire politisé a la condition de concevoir
correctement ’adaptation rhétorique. Celle-ci ne consiste pas forcé-
ment a répondre aux questions que ’auditeur se pose ou a lui fournir
des lumiéres sur les difficultés qui le hantent. L’orateur ne propose
pas forcément un discours désadapté parce qu’il ne cherche pas a se
rendre utile dans les préoccupations humaines en cours. Son propos
est tout aussi adapté s’il souléve, a propos de ces préoccupations,
des questions que l'auditeur omet de se poser, ou s’il insiste sur des
aspects que I'urgence de certaines préoccupations conduit a négliger.
Ainsi, par exemple, la rhétorique de type bultmannien est adaptée
a I'auditoire marqué par la pensée rationnelle et technique, mais elle
ne vise nullement a se rendre utile aux progres de la technique ou de
la science ; au contraire elle insiste sur la nécessité de ne pas oublier
I'existence et les problémes fondamentaux qui s’y rencontrent.

C’est sans doute la situation dramatique de I’auditoire bonhcefférien
qui a conduit a modifier cette stratégie rhétorique; il n’y a en effet
aucune raison pour que le théologien se comporte autrement devant
un auditoire politisé que devant un auditoire technicisé. Le théologien
se précipite dansla lutte contre le nazisme, ou, mutatis mutandis, dans
la lutte contre le capitalisme, parce qu’il endosse la responsabilité
des séquelles du régime de chrétienté, et qu’il veut contribuer a
redresser les erreurs passées. Il veut donc se rendre utile dans la lutte
de 'humanisme contre la barbarie. Il veut en quelque sorte faire
pénitence pour les fautes de ses ancétres avec la conviction qu’il
s’agit 1a de la condition sine gua non qui lui permettra de retrouver
la confiance de l'auditoire et de se faire écouter a nouveau. On voit
donc que la rhétorique de type bonhcefférien présente une forme
d’adaptation a I'auditoire qui ne consiste pas tant a faire comprendre
le christianisme qu’a faire admettre a 1’auditoire les conséquences
positives du christianisme, et par voie de conséquence rétroactive,
sa respectabilité. Nous ne serions pas autrement surpris que la
situation actuelle soit une étrange répétition de la situation rhétorique
qui opposait autrefois les Jansénistes aux Jésuites, les uns, partisans
de la rigueur au mépris du succes historique, les autres, soucieux du
succes historique au préjudice de la rigueur. Les uns, serviteurs du
christianisme au mépris de la chrétienté, les autres, défenseurs de la
chrétienté au risque de sacrifier le christianisme.



RHETORIQUE ET HERMENEUTIQUE 405
VI. Les obstacles rhétoriques

Nous sommes conduits par la a réfléchir sur les obstacles que le
théologien rencontre dans l’auditoire.

Le théologien peut se faire au moins écouter de I'auditeur qui se
pose ou accepte de se poser les questions de Kant : que puis-je savoir,
que dois-je faire, que m’est-il permis d’espérer ? Le théologien
prétend, en effet, qu'il détient la seule réponse valable aux questions
fondamentales que I’homme peut se poser. Mais qu’en est-il de ses
chances de succés auprés d'un auditoire qui, sous l'influence des
conditions de la vie moderne, a pris I’habitude de ne pas se poser de
questions, et en tous cas de ne se poser aucune question de ce genre.
Le philosophe et le théologien ont donc un ennemi commun qui est
I'indifférence abrutie de 1’'auditeur, et le théologien n’a aucune chance
de se faire entendre d'un auditoire qui n’est pas travaillé de quelque
maniére par les questions philosophiques.

En sens contraire, il est trés peu probable que le discours théolo-
gique ait quelque chance de succés rhétorique auprés d’un auditoire
persuadé des vertus indépassables de l'ironie ; 'ironie triomphante
ne laissera nullement passer un discours théologique sans le réduire en
poussiére comme elle est habituée a faire avec le discours métaphy-
sique ou humaniste.

La chance du discours théologique est dans l’antinomie entre
I’humanisme et 'ironie.

C’est, pensons-nous, que cette situation méme est une illustration
privilégiée de la theése qui constitue le point de départ nécessaire de
tout discours théologique sensé, a savoir que I’homme est par lui-
méme incapable de s’instituer dans l’existence de maniére satisfai-
sante. Si I’annonce de l'existence de Dieu doit changer quelque chose
a la situation de 'homme, et si ce changement doit apparaitre comme
souhaitable, c’est bien que la situation antérieure a ce changement
doit pouvoir étre montrée comme insatisfaisante. De méme que pré-
cédemment dans I'analyse du discours philosophique, le point de
vue rhétorique nous permettait de souligner que rien ne peut imposer
a la totalisation philosophique d’étre une totalisation positive, de
méme maintenant, ce point de vue nous permet de souligner, pour
laisser place au discours théologique, que rien ne permet de présup-
poser qu'une totalisation philosophique doive étre par elle-méme
satisfaisante.

Le discours théologique n’a donc pas de place devant 'auditoire
tant que ’'on n’a pas posé I’échec et de 'ironie et de ’humanisme dans
leur opposition réciproque. Il reste que le discours théologique a
besoin et de 'un et de 'autre, faute de quoi il est lui-méme privé de
signification. On le comprendra peut-étre mieux si I’'on évoque ici les



406 P.-A. STUCKI

propos de Bultmann et d’Ebeling qui voient dans I'’humanisme
moderne, lequel milite pour la liberté humaine dans un monde et une
société rongés de toutes parts par la réification, 1’analogue de ce
qu’était la Loi dans le milieu juif du Ier siécle. On sait assez aujour-
d’hui, et nous ne nous y arréterons pas, 1’échec de la morale tradition-
nelle d’inspiration biblique ; cette morale a vécu et on est en droit de
dire qu’elle est relayée dans la pensée moderne par une exigence de
liberté qui surgit de trés nombreux coOtés de maniére quelquefois
inattendue. Bultmann écrit a ce sujet : « La loi appelle 'homme a la
responsabilité et fait de lui une personne... le christianisme comprend
comme étant la Loi 'autorité de I'esprit que I'’humanisme connait et
reconnait » (GV. III., p. 74, 75). Il n’est donc pas question, pour le
christianisme, de renier ’humanisme, ou de mépriser les exigences
qu’il pose ou les éclairages qu’il propose ; le christianisme approuve
I’humanisme et ne cherche nullement a se substituer a lui, mais il se
doit en méme temps de souligner son impuissance et son insuffisance
toujours recommencées.

D. CoNcLUSION : L’APPORT DE LA RHETORIQUE

Nous avons dit dans notre introduction que nous concevions
I’herméneutique comme une théorie de l'interprétation. Nous aime-
rions insister pour conclure sur le statut de cette théorie de... Dans
la mesure oli, comme nous avons essayé de le montrer, I’herméneu-
tique utilise la rhétorique, elle engendre une sorte de métalangue
du discours philosophique et du discours théologique. Le but d’une
métalangue est de clarifier et de décrire le fonctionnement d’une
langue donnée. Le but d’'une métalangue est de pouvoir s’assurer que
le destinateur et le destinataire utilisent bien le méme code, qu’il n’y
a pas de malentendus trop graves dans le processus de la commu-
nication. La métalangue ne saurait donc en aucune maniére remplacer
elle-méme 1’événement de la communication qu’elle se borne & vouloir
éclairer si le besoin s’en fait sentir. Ainsi, la description rhétorique du
discours philosophique ne prétend nullement remplacer celui-ci ; elle
prétend seulement contribuer & éviter certains malentendus par une
voie particuliérement simple.

Un premier groupe de malentendus concerne le caractére inopérant
de certains concepts philosophiques dans les sciences humaines. Si
par exemple le concept de réification n’a aucune signification expéri-
mentale directe en économie politique, il n’en résulte nullement qu’il
soit privé de sens en philosophie ; il se peut fort bien qu'’il éclaire de
maniére trés satisfaisante la totalité de I'expérience humaine, et il
n’appartient pas a I’économiste d’en décider. D'un autre coté, toute-
fois, la description rhétorique permet au philosophe de s’informer du



RHETORIQUE ET HERMENEUTIQUE 407

fait que de tels malentendus sont possibles, et l'inciter 4 reformuler
son discours de maniére a les éviter.

Un deuxiéme groupe de malentendus concerne, croyons-nous, la
condition dialogique de la philosophie. Le point de vue rhétorique
montre que le discours philosophique s’institue auprés de 'auditeur
en réaction contre un certain nombre de préjugés ou contre les pré-
supposes engendrés par d’autres discours. Le philosophe doit donc
assumer la situation polémique qui découle de la situation rhétorique
dans laquelle il se trouve ; et en acceptant la polémique, il est conduit,
non pas a refuser le dialogue, comme on le pense trop facilement,
mais au contraire & l’accepter vraiment. S’engager dans une polé-
mique, c’est en effet reconnaitre la dignité de ’adversaire, et chercher
des arguments plus forts que les siens, c’est donc déja reconnaitre
que les siens sont dignes d’attention. Le philosophe cesse d’étre
philosophe deés I'instant ol il s’avoue vaincu, car c’est & ce moment-la
qu'’il s’abaisse 4 diffuser des discours de propagande. Le point de vue
rhétorique peut encourager & ne pas abandonner une certaine stra-
tégie argumentative.

Ce que nous venons de dire vaut également du discours théologi-
que, et nous butons ici sur un troisiéme groupe de malentendus que
le point de vue rhétorique permet de résoudre. Apreés les longs siécles
ou la philosophie a endossé le role de servante de la théologie, vinrent
les temps ot I'on considéra la philosophie et la théologie comme des
disciplines autonomes et spécifiques, avec le curieux corollaire sui-
vant : il appartenait & la dignité de chacune de s’instaurer dans
I'ignorance de l'autre. Ce que nous venons de dire interdit de pour-
suivre dans cette optique. Loin d’étre une théorie des réalités der-
niéres, par opposition a la philosophie qui s’occuperait des réalités
vécues, la théologie propose une totalisation qui mord sur 'existence
concréte qu’elle prétend éclairer de part en part. Elle est donc bien
une totalisation rivale de celles que propose la philosophie, et elle ne
doit pas, sous peine de devenir I'idéologie d'un groupe fermé, échapper
a la situation polémique qui est celle de la philosophie. Dans la des-
cription que nous avons esquissée il n’est pas sir que le théologien
parte perdant, car il n'est pas sir que I'homme ait par lui-méme le
pouvoir de s’instituer dans une totalisation satisfaisante ; c’est la,
en effet, le présupposé commun des deux courants antagonistes de la
philosophie, 1'un proposant de totaliser négativement en se conten-
tant de l'attitude humaine de l'ironie, I'autre proposant de militer
pour la conquéte de la liberté. Ici, le point de vue rhétorique peut
inciter le théologien a voir avec plus de clarté la spécificité de son lieu
et de son discours.

Enfin, il n’est pas sr que la situation polémique soit le dernier
mot que nous enseigne le point de vue rhétorique dans la mise en



408 P.-A. STUCKI

relation de ces différents types de discours. En définitive, I’annonce
de ’Evangile présuppose que l'auditeur prend au sérieux la Loi, ce
qui signifie que le théologien doit approuver, dans son auditoire,
I'écoute sérieuse du discours humaniste, l’attention respectueuse
portée au langage de la recherche de la liberté ; ’Evangile n’enseigne
ni & mépriser la Loi, ni & 'abolir ; mais d’'un autre c6té, par une
situation dialectique qui ne sera pas comprise de tous, le théologien
se doit également d’approuver les mises en question de l'ironiste, qui
ouvre toujours & nouveau au caractére problématique de l'existence.
Sans doute, le théologien ne peut-il approuver l'attitude humaine
que ces deux types de discours visent a susciter dans ’auditoire, mais
il doit reconnaitre la dignité et le bien-fondé de leur existence : sans
I'existence de ces discours, il ne peut lui-méme se faire entendre.
Par dela la situation polémique, nous entrevoyons donc la possibilité
d'une collaboration positive dans 1'acceptation des rapports dialec-
tiques qui relient entre eux 1’humanisme, 'ironie et le christianisme.

Pierre-André STUCKI.

DISCUSSION

M. F. BRUNNER : Vers le début de son excellent exposé, M. Stucki a distingué
la philosophie de la science. Je suis d’accord avec lui sur ce point. La science,
me semble-t-il, se construit d’une maniére continue, chaque savant ajoutant sa
pierre au batiment. Il est vrai que les théories changent, mais la derniére en
date redresse ou englobe les précédentes, de sorte que I'image de la construction
reste valable. Il n'en va pas de méme de la philosophie qui donne une réponse
universelle et absolue au sujet de 'homme et du monde. Le philosophe nouveau
venu ne continue pas la construction de ses prédécesseurs, il jette les bases
d’une nouvelle construction en proposant une nouvelle idée de la totalité, un
peu comme un artiste crée un type de vision différent des types créés avant lui.
Ces idées de la totalité produites au cours du temps ne constituent pas les
étapes de la philosophie, mais ses différentes formes qui demeurent éternellement
offertes a la pensée humaine qui, a tout moment, peut y revenir ou en produire
d’autres. Dans ces conditions, je ne dirais pas comme M. Stucki que les philo-
sophies vieillissent et deviennent caduques. Cela est vrai au plan de la consta-
tation empirique, mais non pas au plan des principes. Accepter sans réserve la
formule de M. Stucki, ce serait accepter d’appauvrir gravement la philosophie
en un temps donné¢, comme s'il ne pouvait y avoir aujourd’hui que ’'opposition
de l'ironie et de '’humanisme tels que les entend le conférencier. Au plan des
faits, on reléve de nos jours la présence de philosophies hégéliennes et aristo-
téliciennes, et je ne pense pas qu’aucun principe ne s’oppose au surgissement
aujourd’hui de philosophies spéculatives d’un autre type. M. Stucki distingue
mal l'intérét de ces philosophies, parce qu’il les congoit comme purement
abstraites et théoriques et comme dépourvues de dimension existentielle. Cette
conception est contraire aux faits. Bien entendu, il est possible d’observer ou
d’imaginer des formes caricaturales des doctrines spéculatives, mais si 1'on
considére ces doctrines chez leurs plus grands représentants du passé et du



RHETORIQUE ET HERMENEUTIQUE 409

présent et qu’on fasse 1’effort de les comprendre, on verra 1’'absurdité qu’il y a
a déclarer par exemple que le Dieu des philosophes implique « la fermeture de
I'expérience vécue ». Tout prés de nous, un Jean Nabert, dont les inédits ont
été publiés sous le titre « Le désir de Dieu », a manifesté une volonté trés pure
de penser ce qu'il vivait et de vivre ce qu’'il pensait, et c'est le cas de tous les
philosophes qui ont cru, dans le respect de ’expérience humaine et de I'expé-
rience religieuse, que 1'usage de l'intelligence n’était contraire ni & ’honneur de
I’homme ni & celui de Dieu. Certes, il y a le cri de Pascal contre le Dieu des
philosophes. Mais de quels philosophes s’agissait-il et compris de quelle fagon ?
D’ailleurs Pascal n’a pas laissé de philosopher en écrivant son apologie du
christianisme. Il v a eu surtout, au cours de ces derniers siécles, un retrécissement
et un desséchement du sens de tous les termes relatifs a l'intelligence et a la
connaissance, du fait du prestige de 1'intellectualité scientifique et des Lumiéres.
C’est la un phénoméne culturel contingent dont le philosophe doit faire la
critique et nullement la condition de toute métaphysique future. La philosophie
sans Dieu va de pair avec un singulier appauvrissement de la théologie elle-
meéme. Préoccupée de démythologisation, la théologie oublie la portée spéculative
des mythes et des symboles, comme s’il n’y avait pas eu depuis ’antiquité une
réflexion sur l'utilité des symboles et comme si I’on n’avait pas rappelé de nos
jours qu’il y a des choses qu’on ne peut exprimer que par eux. On est du reste
frappé que des doctrines qui refusent le mythe a grand cri congoivent la religion
comme l’'interpellation de ’homme par Dieu. Quoi de plus mythique que cette
conception ? N’y a-t-il pas 1a comme une pensée de la religion qui n’est pas
encore adulte ? On nie ainsi l'intelligence sous ses formes les plus hautes pour
demeurer dans une vie religieuse qui n’est pas trés loin d’étre enfantine. Bien
entendu, il y a des niveaux différents d’enfance, mais je pense aussi que la
théologie de la Parole en connait plusieurs.

Réponse : M. Brunner n’admet pas I'historicité de la philosophie, et je ne
puis me déclarer d’accord avec lui sur ce point. J’ai essayé de dire, a la suite
de Ferré, que la philosophie se doit d’éclairer I’expérience humaine, sans distor-
sion ni faux-fuyant. Or la métaphysique traditionnelle, & laquelle M. Brunner
demeure attaché, ne satisfait nullement & cette condition ; il suffit d’étre pro-
fesseur de philosophie au gymnase pour s’en apercevoir de jour en jour. Je
réponds donc & M. Brunner qu'il fait bon marché de I’auditoire universel de ce
temps, avec lequel il ne semble pas soucieux d’engager le dialogue. Ma position
n’exclut en aucune maniére la vénération du passé, non plus que l'effort que
nous devons faire pour le comprendre ; mais il ne résulte pas de la vénération
du passé qu'’il faille abdiquer devant les tiches du présent. Par ailleurs, et bien
entendu, je me désolidarise totalement de la désinvolture avec laquelle M. Brun-
ner traite les remarquables travaux de la théologie protestante contemporaine,
que peut-étre il ignore.

CHARLES GAGNEBIN : La conférence que nous avons entendue, renouvelle en
moi l'estime que j'entretiens depuis assez longtemps pour M. P.-A. Stucki et la
variété des applications de ses talents. Son exposé rapide, brillant et méme
scintillant, a ouvert de nombreuses perspectives. Je voudrais d’abord approuver
ce que P.-A. Stucki dit de ’humanisme, de I'effort de totalisation inhérent a la
recherche philosophique, et de la préoccupation de l'auditoire. Je wvoudrais
aussi poser deux questions qui demandent quelques éclaircissements a
P.-A. Stucki:



410 P.-A. STUCKI

1. Comment comprendre la totalisation philosophique ? Dans son rapport
a la liberté : la liberté est-elle initiale, constitutive du savoir méme, comme chez
Fichte ? Alors la totalisation est régressive. Ou bien la liberté est-elle terminale,
finale plutét qu’initiale ? La totalisation devient progressive. Et puis comment
éviter le recours aux fondements (p. ex. au principe de non-contradiction qui
est logique ef ontologique), quand on s’engage dans un processus de totalisa-
tion ?

2. D’autre part, P.-A. Stucki a opposé, a sa maniere qui est, en partie,
inspirée de Sartre, le Dieu des philosophes (dans lequel ceux-ci s’enfermeraient)
et le Dieu de Jésus-Christ, personnel, interpellant chaque homme dans et par
I'Incarnation. J’abonde dans cette attention corrélative a l’interpellation
divine par le Christ dont parle P.-A. Stucki. Mais cette interpellation nous
oblige-t-elle a rejeter le Dieu des philosophes ? Quand certains grands philoso-
phes méditent Dieu comme absolument simple et infiniment infini, la fermeture
dont parle P.-A. Stucki n’a pas lieu, puisque Dieu la déborde comme infiniment
infini. Au nom du Dieu infiniment infini (je ne dis pas absolument simple),
Spinoza supporte sans la moindre invective a la Communauté israélite, I'excom-
munication que celle-ci lui inflige : loin de s’enfermer dans une conception de
Dieu, il y trouve une inspiration qui oriente son existence. Sans estomper les
distinctions nécessaires, remarquons que pas plus que le Dieu de Jésus-Christ
n’est opposé a celui des philosophes, le Dieu de Spinoza n’est opposé a celui
des chrétiens. Pourquoi donc dresser des oppositions 1a ot il n’y en a pas ?

Réponse : Je vous accorde la difficulté liée a la totalisation. Je refuse d’adhé-
rer a la dialectique de Sartre, ol la régression a la praxis individuelle n’est
finalement qu’'un moment dans la saisie progressive de la totalité historico-
sociale, lieu par excellence des totalisations. Je me trouve plus proche de la
dialectique entre archéologie et téléologie que Ricceur définit dans sa discussion
de Freud. Je crois que la totalisation, dans la situation qui est la nétre, ne peut
étre que dialectique, ce qui souléve, en ce qui concerne le principe de contra-
diction, de difficiles questions que je me suis abstenu de poser ici.

Pour votre deuxiéme question, je ne puis que me répéter. Les Réformateurs
n’étaient ni des fanatiques, ni des ignorants quand ils posaient le principe de la
sola scriptura ; ils avaient bien vu qu’il y a dans I’Evangile quelque chose de
spécifique et d’irréductible par rapport a la tradition métaphysique d’origine
grecque. A la suite de Kierkegaard, j'insiste sur ce quid, et je l'interpréte a
I'aide du dogme de l'incarnation. Or il y a une différence qualitative entre
I’'homme-Dieu et le Dieu infiniment infini de Spinoza ; je ne veux pas me rendre
juge de la compatibilité de cet auteur avec la tradition de I’Ancien Testament,
mais je pense qu’il est, comme toutes les théologies naturelles, incompatible
avec le Nouveau.

Dr Yves CHESNI: ]J’ai beaucoup apprécié les idées du professeur Stucki.
Les médecins sont nécessairement réalistes : il importe de ne pas confondre
une rougeole et une fiévre typhoide, de ne se tromper ni de microbe, ni de
malade ; le mot ne fait rien & la chose ; mais, bien entendu, il convient de
comprendre ce qu'on dit quand on parle de «réification de la réalité » et ce
qu’on fait quand on « réifie » le Gegenstand. 11 se demande s’il ne vaut pas mieux
parler de « sciences » que de « Science » comme parait le faire le professeur Brun-
ner. Le R.P. Cottier et M. le pasteur Widmer lui ont appris qu'il y a des théo-



RHETORIQUE ET HERMENEUTIQUE 411

logies révélées et des théologies naturelles ; que les unes et les autres sont des
sciences ; que les premiéres sont les sciences du Livre, des Ecritures et que le
cardinal Newman estime qu’elles peuvent donner lieu a une sorte de désenve-
loppement progressif, un peu comme se développe une géométrie. Convient-il
de parler a ce propos, avec le Pére Teilhard de Chardin, de conservation, de
régression, d’élimination, d’émergence ? La foi, elle, fondée sur des « motifs
apologétiques » tirés ou non du Livre, éventuellement dans des rapports de
confrontation mutuelle avec la théologie naturelle, les autres modalités du savoir,
la pratique et le bon sens, nous fait transcender la simple cohérence interne du
systéme et affirmer la vérité du Livre ; la théologie est alors la science de Dieu.
J’ai cru comprendre que le professeur Brunner considérait divers systémes
philosophiques comme de simples géométries accompagnées ou non d'une
sorte d'acte de foi dans leurs postulats respectifs. Ne sont-ce pas la les
problémes de la logique et de la vérité dans les sciences et des rapports entre
celles-ci et la foi ?

Réponse : Je pense avec vous que le développement des sciences, loin d’étre,
comme le veut M. Brunner, un phénoméne historique dont le philosophe peut
faire abstraction dans ses visées spéculatives, constitue une donnée primordiale
de la situation spirituelle qui est la notre ; cela posé, la question qui se pose de
plus en plus est de savoir s’il y a encore place dans 1’horizon spirituel pour les
affirmations spécifiquement philosophiques ou spécifiquement théologiques.
Je pense comme vous que oui, mais comme vous le dites, tout le probléme est
de ne pas confondre «la rougeole avec la fievre typhoide ».

Mme VirRiIEUX-REYMOND : Merci a M. Stucki de son exposé que j’ai entendu
avec un vif intérét. Mon intervention va dans le méme sens que celle de M. Brun-
ner : M. Stucki nous dit qu'il y a une dizaine (ou vingtaine) d’années le philo-
sophe de langue frangaise avait le choix entre l'existentialisme et le marxisme.

N’y aurait-il pas lieu de souligner qu’il avait encore la possibilité de choisir
La Philosophie de I’Esprit (Lavelle, Le Senne, Gaston Berger) qui sauvegarde
I'activité du sujet pensant et sa liberté tout en affirmant 1'existence objective
de la Vérité ?

Réponse : Bien sfir, la philosophie de I’Esprit existait, et demeure aujour-
d’hui. Mais je doute fort que ce soit celle qui éclaire le mieux, « sans distorsion
ni faux-fuyant », I'expérience vécue par les hommes de notre temps. Par ailleurs,
je serais hypocrite si je vous donnais raison sur «l'existence objective de la
Vérité ». Sur ce point, j'avoue avoir passé par la Critique de la Raison pure, et
« je ne puis autrement ».

J.-CLaUuDE PI1GUET : L’exposé que nous venons d’entendre, riche, structuré,
clair, et rédigé dans une tres belle langue, permet de mesurer le tournant de la
philosophie a la fin de notre siécle : quelque chose a quoi, dés Platon, tous les
philosophes ont cru, et dans quoi personnellement j’ai été élevé, est perdu par
M. Stucki, ou plutét, dirais-je, volatilisé : la relation a une vérité antérieure au
discours, qui seule donne son sens au discours tenu. M. Stucki nous enferme au
contraire dans les cercles enchantés du langage, et c’est en eux qu’il cherche la
référence au vrai: fidéle en cela tantdét aux exigences de 'analyse logique du
langage, tantdt aux présupposés d’'une méthode herméneutique, tantét enfin
aux deux, non sans ambiguité. Or, pour moi, la question « A qui parle-t-on ? »
(principe de la rhétorique) ne peut étre que postérieure a la question fondamen-



412 P.-A. STUCKI

tale : « De quoi parle-t-on ? » La philosophie, dirais-je en un vocabulaire qui
aujourd’hui parait vieillot, procéde d’'une conscience d’étre, qui préceéde et
détermine I'énonciation et de cet étre, et de cette conscience. La compréhension
préceéde ainsi toujours l'interprétation, et si Dieu existe réellement, alors rien
n’est changé sauf une chose : le contenu des affirmations proposées par M. Stucki,
et leur signification.

Réponse : Je ne cherche a enfermer personne dans « les cercles enchantés du
langage ». Il se trouve, en effet, que je définis I'herméneutique comme une
théorie de l'interprétation ; l'interprétation étant elle-méme un texte ou un
discours, il est parfaitement normal que je rencontre, tentant de faire la théorie
d’une certaine forme de discours, les théories du langage d'origine anglo-
saxonne ; vous m’accorderez certainement qu'il serait plutdt navrant que cette
rencontre ne se soit pas produite ; et qu’il en résulte des ambiguités, c’est ce que
j’accorde bien volontiers a priori, dans I'attente impatiente que 'on me mette
le doigt dessus. Et si 'herméneutique est {héorie de..., en statut de métalangue
par rapport au discours philosophique et au discours théologique, elle est en
droit d’utiliser la rhétorique, d’essayer d’éclairer la situation qui est la notre
en tentant de décrire le fonctionnement de ces sortes de langage. Je ne sais
en aucune maniere si la question « A qui parle-t-on ? » est antérieure ou posté-
rieure a la question « De quoi parle-t-on ? » ; je ne dévalorise en aucune maniére
la seconde, et je ne pense pas non plus ’avoir passée sous silence dans la mesure
ou je dis que le discours philosophique parle de la fofalité ; vous dites qu'il
parle de I'étre : question de langage ! Celui qui constitue la métalangue de la
physique n’a pas pour but de parler des particules, mais du discours du physi-
cien ; l'accuseriez-vous, pour autant, de nier l'existence de ces particules ?
Enfin, vous posez que la compréhension précéde I'interprétation et vous m’accu-
sez sur cette base de crypto-athéisme ; je vais vous retourner le compliment :
en quel sens peut-on dire sensément que Dieu existe, sinon dans sa Révélation,
c’est-a-dire dans sa Parole qui nous interpelle, qui s’adresse a nous, sans forcé-
ment nous parler de beaucoup d’autres choses que d’elle-méme et de 1’événe-
ment qu’elle représente.

M. CurisTOFF : Parmi les nombreuses questions que cette conférence renou-
velle, nous pourrions par exemple, nous attacher a celle que pose le rapport
de la compréhension et de I’expression : I’homme se comprend et exprime cette
compréhension, sans doute, mais il est vrai aussi que, ce que nous comprenons,
ou avons a comprendre, ¢’est précisément ce qui est déja expression. Du moins
tout le probléme de la compréhension s’est développé & partir de cette opinion.

Mais la question centrale demeure celle de « I’auditoire universel » : le plus
souvent, aujourd’hui, nous avons compris cette expression comme désignant
I'auditoire collectif ; mais il semble que trés souvent aussi cet auditoire est
invoqué comme l'auditoire absolu, voire comme une forme idéale de rationalité.
Entre ces conceptions, qui posent le probléme de la vérité, s’agit-il de choisir,
de synthétiser, de réduire, de confondre ?

Réponse : Je suis d’accord avec votre remarque sur les rapports entre com-
préhension et expression. Si l'on suivait le Sein und Zeit, on accorderait priorité
a la compréhension, qui appartient au fondement existential. Si, d’autre part,
on suivait certains théologiens, on devrait accorder priorité a I’écoute du texte
transmis, qui met en question les balbutiements humains. I1 me semble possible



RHETORIQUE ET HERMENEUTIQUE 413

de dépasser cette antinomie en parlant, comme jel’aifait, d'une dialectique entre
compréhension et interprétation, quitte a préciser la priorité de cas en cas.

En ce qui concerne 'auditoire universel, je pense en effet qu’un gros travail
reste a faire, qui consisterait a définir différents types d’auditoires en rejoignant
les données de la sociologie, et notamment de la sociologie de la connaissance.
L’usage que j’ai fait du concept d’auditoire universel était plus modeste ; il
visait seulement & renouveler la question suivante : est-ce qu'en argumentant
de telle maniére plutét que de telle autre, nous ne courons pas le risque de

donner a penser que la philosophie est 1'affaire des philosophes, et que les
personnes qui exercent un autre métier n’ont rien a y voir, ni rien a en attendre ?



	Société romande de philosophie : rhétorique et herméneutique

