
Zeitschrift: Revue de Théologie et de Philosophie

Herausgeber: Revue de Théologie et de Philosophie

Band: 21 (1971)

Heft: 6

Buchbesprechung: Bibliographie

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 15.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


BIBLIOGRAPHIE

Histoire
de l'Eglise

et DE
LA PENSÉE

CHRÉTIENNES

Ernst-Wilhelm Kohls : Die Theologie des Erasmus, t. I Textband,
t. II Anmerkungen und Register. Bâle, Reinhardt, 1966, 230 p.,
214 p.
Cet ouvrage fera sans doute date dans les études érasmiennes. Kohls est le

premier à traiter pour soi la théologie d'Erasme. Il montre dans son introduction

qu'une telle étude était attendue depuis longtemps et il retrace à ce propos
les diverses interprétations auxquelles a donné lieu le problème de la religion et
de la théologie chez Erasme. Dilthey a marqué longtemps l'historiographie en
présentant Erasme comme le créateur de la critique, le fondateur du rationalisme

religieux, le Voltaire du XVIe siècle sapant la dogmatique. Pour Troeltsch,
Wernle et Köhler, la théologie d'Erasme est la religion du sermon sur la montagne.

Des travaux plus récents ont mis en évidence les liens d'Erasme avec la
devotio moderna, la patristique, la scolastique et l'humanisme anglais. L'enquête

de Kohls, qui fait suite à ces derniers travaux, vise à la présentation
systématique de la théologie d'Erasme telle qu'on peut la trouver en germe dans ses

premiers écrits : l'Epistola de contemptu mundi, les Antibarbari, et pleinement
développée dans Y Enchiridion militis christiani. Pour Kohls, les ouvrages
postérieurs n'y ont rien apporté de nouveau. L'enquête très soigneusement menée
révèle que cette théologie de l'Ecriture est formalisée selon le schéma classique de
l'exitus-reditus qui exprime l'histoire du salut. Erasme, influencé par Origene,
insiste sur l'abaissement, la theologia crucis qui se traduit pour l'homme par la
régula crucis. Il développe une doctrine de la grâce et de la justification que
Kohls qualifie de doctrine de l'imputation. Tous ces énoncés théologiques
s'enracinent dans la tradition patristique, chez Origene et Augustin en particulier,
dans le haut moyen âge, chez Thomas d'Aquin également et enfin dans la
devotio moderna. Erasme s'oppose à la basse scolastique, comme Gerson, pour
retourner aux sources de la pensée chrétienne. — Kohls a démontré la fidélité à
la tradition des thèmes fondamentaux de la théologie d'Erasme. On pourra lui
faire néanmoins — et on lui a déjà fait — un reproche important, celui d'avoir
présupposé l'invariabilité de la théologie d'Erasme dans les nombreux écrits qui
suivirent VEnchiridion. Les spécialistes d'Erasme confirmeront ou infirmeront
cette thèse. Signalons encore la beauté de l'impression de ces ouvrages dont le

premier présente le texte et le second des notes savantes et pertinentes ainsi
qu'une vaste bibliographie et des index de noms et de matières.

Olivier Fatio.

Peter Fraenkel und Martin Greschat : Zwanzig Jahre Melanch-
thonstudium. Sechs Literaturberichte (194.5-1064). Genève, Droz,
1967, 214 p. (Travaux d'humanisme et Renaissance, XCIII.)
Ce livre se compose de six chroniques mélanchthoniennes dont les quatre

premières, de P. Fraenkel, ont été déjà publiées dans la Bibliothèque d'Humanisme

et Renaissance en i960, 1961, 1962, et 1964. La cinquième, due à la plume



BIBLIOGRAPHIE 439

de M. Greschat, parut dans la même revue en 1967 et la dernière, du même
auteur, est publiée pour la première fois dans ce livre. Ainsi sont réunies vingt
années d'études consacrées à Mélanchthon, présentées et commentées avec la
sûreté des experts que sont MM. Fraenkel et Greschat. La consultation de
l'ouvrage est extrêmement aisée: chaque chronique est divisée en sections qui
traitent des questions bibliographiques, biographiques, des éditions de texte,
de Mélanchthon comme humaniste, comme philosophe, comme éthicien, des
lieux communs, des rapports avec Luther, des sources théologiques, des controverses,

de l'action ecclésiastique, de Mélanchthon comme théologien et comme
exégète. De plus, un registre chronologique des oeuvres de Mélanchthon permet
de retrouver dans quel article ou dans quel livre on fait mention de chacune
d'elles. — Dans son avant-propos, M. Fraenkel s'interroge sur les résultats de
ces vingt années d'études. Sa réponse est plutôt réservée. Il y a les diverses
bibliographies, la Studienausgabe de Stupperich, la préparation à Heidelberg de
l'édition des lettres, qui doit être suivie de celle des textes. Il y a quelques
biographies, mais encore aucune qui ait lié la gerbe des nombreuses données épar-
ses dans des études particulières et locales. Le problème de l'humanisme de
Mélanchthon et de ses rapports avec la théologie a été passablement étudié,
mais sa théologie n'a guère connu la faveur des chercheurs. Aussi M. Fraenkel
suggère-t-il de creuser quelques thèmes où s'expriment le développement de la
pensée de Mélanchthon et ses liens avec ses contemporains et ses prédécesseurs :

l'Eglise, la tradition, la continuité de la doctrine, les sacrements. Il rappelle en
outre qu'au XVIe siècle l'activité de tout humaniste et de tout théologien —
Mélanchthon était les deux — reposait sur l'interprétation de sources littéraires :

auteurs antiques et Ecriture sainte. Les historiens doivent porter intérêt à ce
substrat de la pensée, mais ils manquent hélas encore d'instruments leur
permettant de retrouver l'état des textes et des éditions classiques, patristiques
et bibliques de l'époque. L'appel de M. Fraenkel à les leur fournir devrait être
entendu. L'ouvrage de MM. Fraenkel et Greschat rend constamment service aux
historiens du XVIe siècle. Il est l'indispensable instrument de toute étude sur
Mélanchthon et son époque. On rêve de disposer d'aussi bons outils pour d'autres

théologiens et réformateurs. Olivier Fatio

François Secret : Bibliographie des manuscrits de Guillaume Postel.
Genève, Droz, 1970, 151 p. (Etudes de philologie et d'histoire, 16.)

L'auteur est le plus fin spécialiste actuel du passionnant et étonnant hébraïsant

et kabbaliste Postel (1510-1581). La liste de ses publications donnée en
appendice de ce petit ouvrage témoigne de l'étendue et de la profondeur de ses
connaissances. En dressant la liste des manuscrits de Postel conservés à la
Bibliothèque nationale de Paris, au British Museum, à Göttingen, à Munich,
au Vatican, à Venise, à Vienne, à Florence et à Amsterdam, il fait une œuvre
fort utile, car l'œuvre de Postel, comme il le rappelle dans son Introduction, fut
frappée par l'Index dès 1555 « non tantum opera edita sed edenda ». Aussi
l'œuvre restée manuscrite de Postel est-elle considérable et reflète-t-elle les
préoccupations philosophiques, bibliques, spéculatives et politiques de Postel.
Outre la cote et le titre de chacune des œuvres qu'il a retrouvées, l'auteur donne
également la table des matières des divers traités ou le détail de la correspondance,

permettant ainsi au lecteur de se faire une idée du contenu des manuscrits.

Il a d'autre part publié avant cette liste, 1) un catalogue des ouvrages



440 BIBLIOGRAPHIE

imprimés de Postel, offrant ainsi une vision complète de la production de Postel,
2) les bibliographies que Postel a lui-même dressées de ses propres œuvres,
3) et 4) les titres des ouvrages de Postel figurant dans le catalogue Gesner-
Simler et dans celui de l'Académie de Bâle, et enfin, 5) et 6) la liste des manuscrits

ayant appartenu à Postel et celle des ouvrages qu'il a annotés et que l'on
peut retrouver à la Bibliothèque nationale, à la Bibliothèque Mazarine de Paris
et au British Museum. Cette série de références précises et soigneusement
commentées rend indispensable cet ouvrage à toute étude sur Postel et sur les
courants kabbalistes du XVIe siècle. Olivier Fatio

J. Shimizu : Conflict of loyalties. Politics and religion in the career of
Gaspard de Coligny, Admiral of France, 1519-1^2. Droz, Genève,
1970, 220 p. (Travaux d'humanisme et Renaissance, CXIV.)
L'image que l'auteur présente de Coligny est fort différente des portraits

hagiographiques auxquels nous ont habitués certains auteurs protestants qui ont
fait de l'Amiral l'incarnation et la quintessence du huguenot français qui subordonne

tout au triomphe de sa foi et de son Eglise. En retraçant la carrière de
Coligny entre 1555 et 1572, Mlle Shimizu a voulu montrer, en se fondant sur une
excellente documentation, que les principaux mobiles en sont politiques avant
d'être religieux. Coligny, jeune noble ambitieux, neveu du Connétable de
Montmorency, s'oppose très vite au clan qui dispute à ce grand personnage et à sa
famille l'influence sur la Cour : les Guise. Toute sa carrière sera marquée par cette
rivalité avec les Guise pour l'exercice du pouvoir et pour l'influence sur la
régente Catherine de Médicis, puis sur Charles IX. Son adhésion à la Réforme,
que l'auteur repousse jusqu'en 1560, si elle est sincère, n'est pas exempte de
calcul. La puissance naissante des huguenots représente un moyen pour
Coligny de réaliser ses buts politiques entre la puissance des Guise et celle des
Montmorency. Il va du reste s'efforcer de montrer tout au long de sa carrière
que ce lien avec la cause protestante n'exclut pas le loyalisme à l'égard de la
Couronne. Dès 1560, à l'Assemblée de Fontainebleau, il explique que la
différence de religion est compatible avec la loyauté politique. Il veut convaincre que
la Réforme ne menace pas l'Etat. Cette attitude lui valut dès 1561 d'entrer au
Conseil du Roi et d'être agréé par Catherine dont il avait du reste soutenu la
candidature à la Régence contre Antoine de Bourbon, pourtant chef du parti
huguenot. Mais ces bonnes relations avec la Régente ne durent pas au-delà de
février 1562. La reine, avant tout jalouse de son pouvoir, considère bientôt la
puissance de Coligny et de son parti comme une menace pour la Cour. Par
ailleurs sa disgrâce est accélérée par l'offensive des Guise soutenus par l'Espagne
qui voyait d'un mauvais œil l'Edit de Janvier 1562 reconnaître officiellement
les protestants et consacrer l'apogée de l'influence de Coligny. La défection
d'Antoine de Bourbon qui repasse au catholicisme consacre la chute de l'Amiral.
Il ne retrouvera son influence qu'en 1571 auprès de Charles IX. Mais cette
intimité lui coûtera cette fois-ci la vie le jour de la Saint-Barthélémy. Sur le

point de convaincre le roi de déclarer la guerre à l'Espagne, seul moyen d'abattre
la puissance des Guise, de réaliser ses propres ambitions et de montrer le
loyalisme des huguenots, soutiens de la Couronne, Coligny s'attire une réaction
meurtrière de la reine et des Guise. Entre ces deux périodes d'influence à la
Cour, Coligny participe aux guerres de religion aux côtés de Condé puis, à la
mort de celui-ci à Jarnac en 1569, d'Henri de Navarre, le nouveau prince du
sang, chef des huguenots. A propos du traité d'assistance d'Hampton-Court



BIBLIOGRAPHIE 44I

(septembre 1562) dont l'une des clauses prévoyait la cession à Elizabeth Ire du
Havre au cas où elle ne recouvrerait pas Calais, l'auteur montre dans une discussion

complète et serrée qu'on ne peut simplement taxer Coligny de trahison
comme l'ont volontiers fait les détracteurs anciens et modernes de l'Amiral.
Elle montre aussi que l'accusation portée contre Coligny d'avoir participé à
l'assassinat du duc de Guise (février 1563) n'est qu'un faux bruit destiné à
alimenter la propagande anti-huguenote. Au cours de cette période de guerre,
Coligny, qui du reste ne devait jamais devenir le maître absolu des huguenots —
il n'était pas prince du sang — continue à s'intéresser plus à l'expansion de la
puissance française (cf. son expédition en Floride) et à sa propre influence sur
la Cour qu'à l'avancement de la religion. Pour l'auteur — qui sur ce point est
un peu trop rapide ¦— c'est le goût de Coligny pour la discipline austère et son
amour de la justice qui l'auraient poussé vers le calvinisme. Cette conversion ne
serait pas due à un intérêt doctrinal particulier ni à la vocation d'être le protecteur

de la vraie religion — il envisageait du reste une égise nationale réunissant
les fidèles des deux confessions. Coligny resta un homme d'Etat et ne devint
jamais un homme d'Eglise. L'auteur réussit à présenter l'histoire politique
française embrouillée des années 1560 avec clarté et concision. De ce fait son
livre, basé sur une très vaste et solide documentation manuscrite et imprimée,
se lit avec un intérêt constamment soutenu. Il faut seulement regretter que les
épreuves aient été corrigées avec une attention insuffisante, que les principes
de transcription pourtant énoncés au début de l'ouvrage aient été inégalement
suivis et que certaines traductions soient un peu approximatives. Néanmoins
cet ouvrage est important : il renouvelle la connaissance de ce personnage quasi
légendaire qu'est Coligny. Il suscitera sans aucun doute l'intérêt et la discussion.

Olivier Fatio.

Claire-Eliane Engel : L'Amiral de Coligny. Genève, Labor et Fides,
I967. 333 P-

L'auteur a voulu donner une nouvelle biographie de l'Amiral qui échappe à

l'hagiographie et qui situe Coligny dans son milieu. Sa réussite est partielle.
CE. Engel ne semble en effet pas dominer suffisamment l'histoire politique
française fort compliquée du second tiers du XVIe siècle pour en restituer une
vision claire et pour montrer comment Coligny s'efforça d'y réaliser ses plans
et ses ambitions. Signalons deux imprécisions ; la première (p. 80) consiste à
affirmer que Mercatel (plutôt que Marcatel), moine jacobin, dont parle Coligny
dans une lettre à Carafa du 17 juillet 1557, était déjà consacré pasteur et qu'il
avait initié l'Amiral aux doctrines fondamentales du protestantisme. L'auteur
sur ce point s'appuie sans le citer — ce livre n'a malheureusement pas de notes —
sur Whitehead (Gaspard de Coligny, Admiral of France, Londres 1904, p. 67)

qui lui-même se réfère à Patry (B.S.H.P.F. t. 51 (1902), p. 588). Or on ne peut
inférer du texte publié et annoté par Patry que Mercatel était certainement le
chapelain protestant de Coligny. Les documents invitent à plus de prudence que
n'en montre l'auteur pour déterminer dans quelles conditions Coligny a adhéré
à la Réforme et en a été instruit. Ainsi la lettre de Calvin à Coligny, du 4
septembre 1558, citée largement p. 81 ss., est moins adressée à quelqu'un qui a
déjà rejoint la Réforme qu'à une personne que Calvin espère vivement gagner à

sa cause. On ne peut souscrire sans réserve à la manière dont est commentée
l'adhésion de Coligny au protestantisme : « Coligny a tout risqué et tout donné »

(p. 80). La réalité est plus nuancée : Coligny a servi certes la cause huguenote,



442 BIBLIOGRAPHIE

mais il s'en est aussi servi pour réaliser ses ambitions, lesquelles, semble-t-il,
étaient en définitive plus politiques que religieuses. L'autre imprécision est plus
grave. L'auteur n'a pas distingué, dans son chapitre sur le Colloque de Poissy,
l'assemblée des prélats de France, qui s'ouvrit à Poissy le 30 juillet 1561, du
colloque proprement dit, qui débuta en cette même ville le 9 septembre 1561.
Tous deux se tinrent parallèllement jusqu'en octobre 1561. Les débats du colloque

étaient rapportés à l'assemblée qui en discutait (voir entre autres le t. 3 de
la Correspondance de Bèze, Genève 1963, et A. Dufour « Le Colloque de Poissy »

dans les Mélanges d'Histoire du XVIe siècle offerts à Henri Meylan, Lausanne
1970). Cette confusion hypothèque malheureusement tout le chapitre.

Olivier Fatio.

Correspondance de Théodore de Bèze, recueillie par Hippolyte Aubert,
publiée par Henri Meylan, Alain Dufour et Alexandre de Henseler,
tome VI (1565). Genève, Droz, 1970, 332 p. (Travaux d'humanisme
et Renaissance, CXIII.)
Cet ouvrage comprend près de 70 lettres et une dizaine d'annexés adressées

à Bèze ou écrites par lui. Au cours de cette année 1565 qui suit la mort de Calvin,
Bèze prend la tête de l'Eglise de Genève, se pose en champion de la cause réformée

et augmente ainsi le nombre de ses correspondants en France, aux Pays-
Bas, en Pologne et en Allemagne. Passés le milieu du XVIe siècle et la première
guerre de religion, les grandes séries documentaires se font rares. Cela explique
le nombre élevé d'inédits — près des % de l'ensemble — qu'offre ce t. VI de la
Correspondance de Bèze. Plus que jamais les historiens trouveront dans cette
belle publication une source de première importance pour étudier l'époque où
la réforme s'affermit. — Le tiers des lettres est constitué par l'échange régulier
entre Bèze et Bullinger (les autres correspondants suisses, occasionnels, étant
Haller, Zurkinden et Gwalther). Les deux chefs d'Eglise se tiennent au courant
de la marche des affaires ecclésiastiques et politiques de Suisse et d'Europe. Ils
se consultent notamment sur l'attitude à prendre à l'égard des luthériens,
partisans de l'ubiquité. Ce problème, dont l'importance est l'une des dominantes
de ce volume, devient aigu à la fin de 1565 et passe du plan doctrinal au plan
politique lorsqu'en décembre l'Empereur Maximilien II convoque une diète à

Augsbourg pour sommer l'Electeur palatin Frédéric de signer la Confession
d'Augsbourg et de renoncer à ses sympathies réformées. Bèze et Bullinger
envisagent les moyens dont disposent leurs Eglises por soutenir Frédéric. On sait
que c'est sous la forme de la Confession Helvétique Postérieure publiée au début
de 1566 que se manifesta ce secours. L'ubiquité du corps du Christ, comme
problème théologique, fait l'objet de plusieurs lettres d'un vif intérêt : par
exemple les deux lettres écrites par le futur théologien de Franeker, Martin
Lydius, alors étudiant à Tubingue, qui supplie Bèze d'intervenir dans le débat
(nos 377 et 408). Lydius dresse un panorama de la situation théologique en
Allemagne après le Colloque de Maulbronn. Il décrit les opinions et l'action de

Jacob Andreae et l'utilisation que ce théologien fait dans sa christologie des

énoncés du philosophe aristotélicien Jacob Schegk. D'autres problèmes
théologiques agitent les correspondants de Bèze : Christophe Thretius (nos 392
et 428) et surtout Jean Lasicki (nos 396 et 406) pressent Bèze d'intervenir en
force contre les antitrinitaires polonais, estimant que la réponse au prince
Radziwill (annexe III), intitulée De unitate essentiae divinae et publiée chez

J. Crespin en 1565, au début des Tractatus très de rebus gravissimis scripti, ne



BIBLIOGRAPHIE 443

suffit pas. Des Pays-Bas, Bèze reçoit la mission de réfuter les opinions sur la
volonté, siège du péché, de Dirck V. Coornhert, spiritualiste, jouissant d'une
large audience en Hollande (annexes IV et VIII). Les affaires de France
occupent une partie importante de ce volume ; Bèze est informé de l'évolution
politique après la première guerre de religion. Il s'inquiète des menées des catholiques

et des « moyenneurs », tel Bauduin, qui répandent le bruit que les réformés

français auraient accepté la Confession d'Augsbourg : le démenti de ces
derniers aurait dû les brouiller avec les princes luthériens allemands, leurs
principaux appuis. Mais l'affaire qui domine la correspondance avec la France
est suscitée par Jean Morély, sieur de Villiers, qui, au nom d'une conception
« démocratique » et « congrégationaliste » de l'Eglise, s'oppose à la discipline
ecclésiastique française de type presbytéro-synodale. Bèze et l'Eglise de Genève
vont combattre avec vigueur ce mouvement qui, à leurs yeux, risque de ruiner
les Eglises de France. La lettre de Jean Mallot, chapelain de Coligny, du 8 août
1565 (n° 407) présente excellemment la situation créée par Morély en France. On
trouvera d'autre part dans l'annexe 1 l'abondante correspondance échangée
entre Morély et l'Eglise de Genève. Ce tome VI comprend également une
série de lettres envoyées par des particuliers à Bèze pour lui soumettre une
question ou une confession de foi personnelles. Dans plusieurs cas, les réponses
de Bèze sont conservées. Mentionnons celle à Cassiodore de Reyna (n° 403) où
Bèze fait un exposé christologique qui exprime certaines réticences à l'endroit
de Bucer et une préférence marquée pour Pierre Martyr ; celle à Stanislas
Sarnicki (n° 429) où il montre l'origine divine de la discipline ecclésiastique.
Enfin ce volume comprend une série de documents importants pour la connaissance

de la pensée théologique de Bèze : il s'agit d'abord de la lettre-préface
des Leçons de Calvin sur Ezéchiel adressée à Coligny (n° 373). Bèze y donne un
exemple de la manière d'interpréter l'Ancien Testament, les prophètes en
particulier, pour le temps présent. Il faut ensuite signaler la lettre au prince de Condé
et à la Noblesse réformée de France. Cette pièce est la version française inédite
de la préface latine au Novum Testamentum in-8 de Bèze (annexe II). Bèze

expose ce que doivent être les fondements scripturaires de l'Eglise et critique
la notion de tradition sur laquelle l'Eglise romaine s'appuie. Il montre le caractère

salutaire de la lecture et de l'étude de l'Ecriture. Enfin mentionnons,
encore une fois, l'exposé concis et clair de théologie trinitaire adressé à

Nicolas Radziwill. — Les textes de ce volume ont été établis avec une sûreté
remarquable, les circonstances et les personnes identifiées avec un soin et une
perspicacité qui forcent l'admiration. Il faut saluer en outre l'augmentation

des notes éclairant tel point d'histoire de la théologie. Elles permettront

au lecteur de s'orienter dans les subtilités christologiques et trinitaires
abordées par Bèze et ses correspondants. Souhaitons que cet heureux
développement se poursuive dans les prochains volumes. Néanmoins nous signalerons

que la note 27 p. 24 qui affirme que pour Bèze « l'exactitude des constructions

de la dialectique dépend de la volonté de Dieu » ne correspond pas au
contenu du texte de Bèze. Ce dernier veut souligner que la providence de Dieu,
comme sa nature et sa volonté, donne consistance à toute chose et garantit,
quel que soit le changement des temps, l'infaillibilité de sa miséricorde et de sa

justice, qui sont « plus certaines et infaillibles que ne sont tous les principes des

mathématiciens ». Bèze parle ici de mathématiciens et non de dialecticiens ; la
nuance a son importance. Et surtout son argumentation ne vise pas à prouver
que les principes des mathématiciens dépendent de la volonté divine, mais bien
à montrer que la providence de Dieu et ses effets sont plus sûrs encore que ce



444 BIBLIOGRAPHIE

qui, aux yeux des humains, passe pour absolument certain : les lois des
mathématiques. A cette remarque de détail, ajoutons un souhait : celui de trouver à

la fin des prochains volumes de la Correspondance une table des pièces publiées
qui faciliterait la consultation de ces beaux volumes.

Olivier Fatio.

Vierhundert Jahre Confessio Helvetica Posterior. Akademische Feier
mit Beiträgen von Joachim Staedtke und Gottfried W.
Locher. Bern, Haupt, 1967, 38 p.

Cette plaquette contient trois communications de qualité sur la Confession
helvétique postérieure de 1566. On sait que c'est pour répondre à la demande
d'aide spirituelle et théologique de l'Electeur palatin Frédéric III, qui sentait ses

opinions réformées menacées par l'ordre du jour de la Diète convoquée par
Maximilien II pour le début de 1566, que Bullinger envoya le 18 décembre
1565 à Heidelberg le manuscrit de sa confession de foi privée. Ce document,
immédiatement accepté par l'Electeur, fut imprimé en janvier 1566 au nom des

Eglises de Suisse. Il connut un retentissement considérable en Europe, comme
le montre J. Staedtke dans son article, alors que G. Locher analyse la signification

théologique de la Confession, d'une part, et son rôle dans l'histoire
ecclésiastique bernoise, d'autre part. Une utile bibliographie complète cette
publiai011- Olivier Fatio.

Polycarpe Zakar : Histoire de la Stricte Observance de l'ordre cister¬
cien depuis ses débuts jusqu'au généralat du cardinal de Richelieu
(1606-1635). Rome, Editiones cistercienses, 1966, 338 p. (Bibliotheca

cisterciensis, 3.)

La première partie de l'ouvrage retrace l'histoire de la Stricte Observance
en France au début du XVIIe siècle en se fondant sur une série de documents,
inédits pour la plupart, dont l'édition, remarquablement établie, occupe la seconde

partie du livre. Ces sources nouvelles permettent à l'auteur de réfuter une série
d'opinions vagues et indémontrables selon lesquelles la Stricte Observance aurait
surgi à l'improviste, à la suite de la conversion subite de l'abbé de Clairvaux, Denis
Largentier, ou du désir d'Octave Arnolfini, abbé de La Charmoye et de Chatillon,
de réformer son monastère. En fait, la Stricte Observance est née du mouvement

de réforme qui existait depuis le Concile de Trente dans l'Ordre cistercien.
Elle y ajouta certaines caractéristiques : en premier lieu le rejet très général de
tous les privilèges et dispenses obtenus de quiconque, même du Saint-Siège, au
cours des temps ; ensuite, le retour de plusieurs monastères, dès 1614, à l'abstinence

de viande. La Stricte Observance ne fut suivie que par une petite minorité

de monastères. Malgré leur petit nombre, les chefs de ces communautés
cherchèrent à s'emparer du gouvernement de l'Ordre entier. L'auteur décrit les
luttes intestines qui en résultèrent et les interventions maladroites du Cardinal
de La Rochefoucauld, instrument docile des chefs de la Stricte Observance. Ce

conflit, en faisant un tort extrême tant à la cause de la Réforme qu'à l'Ordre
en général, tourna au plus grand profit du Cardinal de Richelieu qui put
facilement s'approprier le siège de Cîteaux et le gouvernement de l'Ordre en 1635.
L'érudition de l'auteur et la clarté de son exposition font de ce beau livre une
contribution importante à l'histoire de l'Ordre cistercien.

Olivier Fatio.



BIBLIOGRAPHIE 445

Gerhard Ebeling : L'essence de la foi chrétienne. Traduit de l'alle¬
mand par G. Jarczyk. Paris, Le Seuil, 1970, 222 p.

Il s'agit de leçons données à des étudiants de toutes facultés de l'Université
de Zurich en 1958-1959. L'auteur y a ajouté une conférence intitulée Parole de

Dieu et langage. La traduction dut être un rude labeur ; cela se voit, par exemple,
dans cette phrase de la page 222 : « La Parole de Dieu n'accède à nouveau au
langage que lorsqu'elle est à nouveau entendue, avec une totale attention à la
façon dont la Parole traditionnelle se fait comprendre à travers cette réalité à
laquelle nous sommes nous-mêmes livrés. » — Partant du point de vue que
« Dieu et homme ne constituent pas deux thèmes, mais un seul » (p. 121), l'auteur

présente, par exemple, la doctrine de l'Esprit sous le titre « Le courage de
la foi » (p. 94 ss.), celle de la justification comme une analyse de la « réalité de
la foi » (p. 133), celle du monde et du temps comme celle du « lieu de la foi » et
du «matériau » de la foi (p. 172 ss.). Cette perspective anthropologique prête
une grande cohérence à un exposé qui, par ailleurs, se meut dans la pure tradition

luthérienne. Le principal avantage de cette méthode est de faire apparaître
l'unité vivante du christianisme concentré dans la foi : « Le message chrétien
ne peut avoir l'intelligibilité et le caractère contraignant qui lui conviennent
que s'il a à dire, non pas une pluralité de choses, mais une seule chose » (p. 173).
On constate que cette concentration n'est pas seulement méthodologique, d'où
certains risques de fidéisme. Est-il paulinien d'affirmer que « personne n'a
besoin de connaître le premier mot de la doctrine de la justification pour avoir
part à la foi qui justifie » (p. 143). La foi elle-même reçoit des définitions qui,
à force d'insister sur l'élément vécu et non doctrinal, en perdent la spécificité
chrétienne : « abandon à Dieu » (p. 109), « participation à la toute-puissance de
Dieu» (p. 123), «se libérer du souci de soi» (p. 130). D'autre part, l'éthique
nous paraît malmenée. L'imitation de Jésus est réduite à la foi, ce qui ne
correspond guère, en tout cas, à la Nachfolge matthéenne. La crainte est telle de
réintroduire le souci religieux dans la foi par l'exigence de l'amour que le
chapitre sur « la puissance de la foi » (p. 145-157) n'est en somme qu'une réfutation
des systèmes qui confondent la foi et l'amour. Il est vrai que, en un certain sens,
Paul se glorifie de sa « faiblesse » ; mais « demeurer dans l'impuissance » (p. 157)
n'est pas ce qu'il prescrivait à ses correspondants. — Il reste que cette présentation

de l'essence de la foi chrétienne, après celles qui l'ont précédée, s'avère
profondément originale et souvent convaincante.

Pierre Bonnard.

théologie
contemporaine

Georges Crespy : Croire aujourd'hui. Paris-Lyon, Saint-Paul, 1970,
134 P-

S'interrogeant sur le sens de l'existence, l'auteur va méditer la croix de

Jésus. Seule l'expérience de l'abaissement, de l'absence de Dieu, du non-sens,
permettra de vivre dans la vérité. Or, croire, c'est une manière de vivre ; c'est
exister dans une communauté qui vit de partager le pardon ; c'est mourir à soi
(la mort de mes désirs d'auto-réalisation) afin de renaître à l'autre et avec l'autre.
Dieu, alors, est rendu présent. Pareille existence communautaire passe aussi —¦
c'est la conviction de l'auteur — par la mort de la religion, ce complexe
d'opérations qui visent, de façon trompeuse et illusoire, à combler une distance d'avec
la plénitude, la vérité, Dieu. Pareille existence peut seule rendre les chrétiens



446 BIBLIOGRAPHIE

encore crédibles aujourd'hui. — En somme, en qui et en quoi crois-tu C'était la
question initiale. Crespy sait l'écouter et la recevoir. Il s'efforce d'y répondre
sans tricher. Cela suppose un certain courage. La question, en effet, est radicale.
A moins d'oublier que la foi n'est pas un cri, qu'elle ne saurait s'exprimer et se
vivre hors de toute culture, on reconnaîtra le risque pris par l'auteur. Ce risque,
quel est-il — Celui de voir resurgir, volens, nolens, une structure de pensée de
type « pietiste » qui tendrait à disqualifier toute distance, à intégrer le transcendant,

à jeter la suspicion sur toute théorie. Nous craignons que, tout au juste
souci de rappeler l'aspect nécessairement existentiel et vécu de la foi chrétienne,
l'auteur n'ait pas pris suffisamment garde à ce danger. Pierre Gisel

D. Antiseri : Foi sans métaphysique ni théologie. Traduit de l'italien
par B. Vinaty. Paris, Le Cerf, 1970, 175 p. (Avenirs, 14.)

Cet essai, muni de nombreuses notes bibliographiques, est un panorama
des recherches des analystes d'Oxford sur le langage religieux. En quelques
chapitres rapides et clairs, l'auteur présente les positions du Cercle de Vienne,
de la « philosophie d'Oxford » et de ses principaux interlocuteurs dans les pays
anglo-saxons. Un dernier chapitre descriptif est consacré à la théologie de la
mort de Dieu, succinctement caractérisée dans l'œuvre de van Buren. Suivent
deux chapitres sur l'analogie et la linguistique, la sémantique de la foi et la
logique du témoignage : « La voie pour admettre des vérités indémontrables et
invérifiables consiste à les recevoir pour vraies d'un témoin en qui on a de solides
raisons de mettre sa confiance... » (p. 146). Mais, précisément, quelles sont ces
« raisons » de croire en Jésus-Christ A quoi l'auteur répond : « C'est la
personne [historique] de Jésus, ce qu'il a dit et ce qu'il a fait, sa morale basée sur
l'amour... les attestations de l'Ancien et du Nouveau Testament, la tradition,
les témoignages des apôtres qui nous poussent à croire au Christ et à sa parole »

(p. 148). Mais, que signifie ici le mot « pousser » L'auteur répond partiellement
à cette question en empruntant à Ch. Perelman la distinction entre un usage
contraignant de la raison et un usage motivant : «... à côté de la preuve rationnelle

il y a l'argumentation raisonnable » (p. 151). Sur ce point décisif, le lecteur
demeure insatisfait ; et vouloir, par ailleurs, considérer la religion « au-delà de
toutes les confusions du langage » (p. 163) ne revient-il pas à se « retirer dans le
silence » selon la formule de McPherson dont, pourtant, l'auteur avait rejeté la
thèse (p. 76). p1ERRE BoNNARD

Avery Dulles : Was ist Offenbarung Deutsche Übersetzung von
K.-H. Mankel. Freiburg- Basel-Wien, Herder, 1970, 213 p.

« Qu'est-ce que la Révélation » On peut répondre en construisant une
synthèse rigoureuse comme l'ont fait S. Thomas d'Aquin ou Karl Barth, mais
on peut aussi interroger les penseurs chrétiens les plus éminents et après cette
enquête historique laisser le lecteur construire sa propre conception du mystère.
C'est cette dernière méthode qu'a choisie l'auteur, jésuite, professeur au
Woodstock-College (USA). — Une telle entreprise court le risque de la superficialité
puisqu'elle ne permet qu'un bref survol d'enseignements riches et nuancés,
(une page et demie réservée à Luther et deux à Calvin). Cependant, Dulles a
cherché à résumer le trait dominant des diverses pensées théologiques et si
l'ouvrage contenait un index, on pourrait le considérer comme un petit diction-



BIBLIOGRAPHIE 447

naire utile à consulter sur le thème de la Révélation. D'ailleurs, l'accent est
mis sur les théologiens modernes (21 pages consacrées à l'Ecriture, 35 pages,
à 1800 ans de tradition chrétienne, 33 pages, au XIXe siècle et 93 pages,
au XXe siècle). Le jugement porté sur les divers enseignements nous a paru
objectif. Ainsi, par exemple, la doctrine de Vatican I est considérée comme
remarquablement claire sur le plan conceptuel, mais manquant d'une tonalité
biblique et existentielle, qualité présente en revanche dans la Constitution
Dei Verbum de Vatican II. De même, l'Encyclique Humani generis de Pie XII
est jugée d'une manière équitable lorsqu'on voit en elle un document «

conservateur, qui pourtant n'est pas réactionnaire ou répressif ». Enfin, la lecture
de cet ouvrage permet des rapprochements intéressants. Ainsi, sont résumées
les thèses du P. de Lubac sur l'évolution du dogme. Or, on constate qu'elles
préparent admirablement quelques-uns des thèmes de Vatican II sur la
Révélation. — Un regret : l'absence de la pensée d'Orient.

Georges Bavaud.

J.-H. Walgrave : Un salut aux dimensions du monde. Traduit du
néerlandais par Emmanuel Brutsaert. Paris, Le Cerf, 1970, 192 p.

Parmi les religions prophétiques, le judéo-christianisme se distingue en ceci

que la révélation divine s'inscrit dans des événements. Mais l'homme qu'elle
concerne fait lui-même partie d'une histoire. En quoi le salut qui lui est destiné
et qui consiste en premier lieu dans une relation avec Dieu intéresse-t-il
également la communauté séculière Reprenant à son compte l'image de Bonhoeffer
qui comparait l'amour de Dieu au « cantus firmus » par rapport auquel tous les
éléments de la vie se situent comme en contrepoint, l'auteur affirme que la
communauté séculière et le Royaume de Dieu n'ont pas à être dissociés, mais qu'ils
doivent être envisagés dans une relation dialectique. Rien n'empêche d'ailleurs,
à ses yeux, de considérer, puisque le dessein de salut de Dieu englobe l'humanité
entière, qu'une révélation générale et des révélations éparses où Dieu est déjà
engagé préparent, dans un mouvement de continuité dynamique, la révélation
décisive. François Grandchamp.

Jürgen Moltmann : Théologie de l'espérance, études sur les fonde¬
ments et les conséquences d'une eschatologie chrétienne. Traduit
de l'allemand par F. et J.-P. Thévenaz. Paris, Le Cerf, 1970,
420 p. (Cogitatio fidei, 50.)

La traduction de cet ouvrage était fort attendue. Il s'agit en effet de l'une
des meilleures productions de la systématique allemande des dix dernières
années. Le lecteur dispose déjà, dans cette même revue (1967/4, p. 242 ss),
d'une étude de H. Mottu qui résume cet ouvrage et le situe dans le mouvement
théologique du XXe siècle, aussi nous limiterons-nous à un coup d'œil délibérément

systématique. — La pensée de Moltmann procède d'un double refus. Si,
rompant avec un héritage kantien qui veut que le savoir, le faire et l'espérer
ressortissent à trois ordres autonomes du discours, il affirme légitime et possible
une lecture théologique du réel, Moltmann n'en définit pas moins cette lecture
(ou ce savoir) comme étant d'un type tout différent de celui des sciences
positives. En effet. D'un côté, Bultmann est réfuté. Vision du monde (ou de l'his-



448 BIBLIOGRAPHIE

toire) et compréhension de soi, aux yeux de Moltmann, vont nécessairement de

pair. Toute compréhension de soi est socialement, objectivement et historiquement

médiatisée d'une part et, de l'autre, toute vision du monde se découpe sur
un horizon de significations posé par le sujet. Sur le front opposé, c'est Pannenberg

qui est visé. Tout discernement positif d'une auto-révélation de Dieu dans
l'histoire doit être récusé comme une entreprise illégitime et impossible. Pour
Moltmann, il y a là deux thèses extrêmes. L'une, attentive au seul réel, ne peut
éviter de tomber dans la réification. L'autre, attentive au seul novum ultimum
devrait laisser la parole aux poètes ; son objet ne peut être dit, tout au plus
peut-il être suggéré : c'est le surgissement d'un Je radical (Dieu Entre ces
deux types de discours, réifiant ou radicalement subjectif, Moltmann refuse de
choisir ; il est à la recherche d'une pensée de la médiation. — Il me paraît que la
critique adressée par l'auteur à Bultmann comme à Pannenberg est finalement
la même : sortir indûment de l'histoire et postuler, en rte'o-logie, une adéquation
rei et intellectus. Pour Bultmann, il y a déjà, ici et maintenant, une existence
eschatologique possible (celle de la foi) ; une philosophie de la subjectivité
transcendentale a permis de s'abstraire de l'histoire effective : il y a un point où la
Vérité et le Je coïncident. La pensée de Pannenberg, pour opposée qu'elle soit,
n'en postule pas moins, si l'on en croit Moltmann, la possibilité pour l'homme
de sortir de l'histoire. Croire que l'on peut, d'ores et déjà, juger, décrire et
connaître l'histoire du monde à partir de l'eschaton, c'est vouloir usurper la place
de Dieu. Ainsi, Bultmann et Pannenberg, chacun à leur manière, suppriment la
distance entre Dieu et l'homme, l'inadéquation d'avec la Vérité. Us court-cir-
cuitent le moment eschatologique toujours à attendre et à espérer, alors que
Moltmann veut, au contraire, préserver la radicale nouveauté d'une création
qui vient de Dieu. — Lecture théologique du réel, disions-nous. Certes.
Moltmann s'efforce de discerner, dans la Résurrection de Jésus-Christ, l'avenir de
cette terre et, dans le même mouvement, il veut appréhender le réel à la lumière
de cet événement/parole ; les deux choses doivent nécessairement aller de pair.
Mais cette lecture du réel n'est pas un savoir du même type que celui des sciences

positives. Le savoir et le faire qu'elle propose sont en effet commandés par une
Promesse qui ne relève d'aucun donné présent, mais bien du seul eschaton non
encore advenu : la Promesse est tout entière négation, contradiction du monde
présent. Dès lors, le savoir (et le faire) chrétien sera anticipation, prise en charge,
transformation du réel. Son seul fondement est un événement pneumatique :

l'identification du Ressuscité au Crucifié. S'il s'agit donc d'un savoir, il faut bien
voir qu'il est tout entier suspendu à... un acte de Dieu. On l'avait déjà compris
dès lors que, pour Moltmann, l'eschaton ressortissait au futur. L'espérance
chrétienne est un savoir, mais un savoir d'un type très particulier puisqu'il est fondé
sur un événement qui ne serait rien s'il n'était accompagné d'une parole de
Promesse et d'Envoi. — Le lecteur français attendait beaucoup de ce livre.
Il sera peut-être un peu déçu. Ne risque-t-on pas en effet, à force de souligner la
distance entre le chrétien et la Vérité qui fonde son existence, sa pratique et son
savoir, à force de vouloir préserver l'altérité de la Promesse par rapport au
donné avec lequel elle entre en conflit, ne risque-t-on pas de se priver des moyens
de définir et penser un savoir espérant ou une docte espérance L'eschaton et
le réel seront-ils encore et vraiment articulés l'un à l'autre En a-t-on réellement

fini de l'autonomie doublement mortelle du théologique et du réel Je ne
crois pas. Mais Moltmann répondrait peut-être que pareille antinomie est le prix
à payer pour penser un discours (et une pratique) qui soit véritablement
Géologique. C'est là tout l'enjeu du débat. Pierre Gisel



BIBLIOGRAPHIE 449

André Biéler : Une politique de Vespérance. De la foi aux combats
pour un monde nouveau. Paris-Centurion/Genève, Labor et Fides,
1970, 192 p.
Ce livre est adressé à un large public ecclésiastique. Il a pour but de

présenter des textes œcuméniques récents comme contribution à une recherche
d'anthropologie théologique et politique. Il a été rédigé à la demande de
l'Association des séminaires de théologie évangélique du Brésil, leur est dédié ainsi
qu'à l'Institut de philosophie de l'Université catholique de Recife, et a été préfacé
par Dom H. Camara. Il est capital de ne pas perdre de vue ce contexte pour
comprendre son intention. Ce n'est pas un ouvrage de théologie universitaire selon
des critères occidentaux. — Les thèses théologiques des conférences œcuméniques

sont assumées par M. Biéler. Elles sont proches de celles du leader du
mouvement du socialisme religieux en Suisse : L. Ragaz. La structure de la réalité

est polémique, c'est-à-dire marquée par le combat que Dieu en Christ a
déclaré et inauguré contre les forces du mal qui se manifestent en l'homme et
structures. Le chrétien individuel et l'Eglise réalisent leur vocation en s'engageant

aux côtés de Dieu dans le combat pour le développement de tout l'homme
et de tous les hommes. Cela signifie entre autre une critique radicale de toute
idéologie politique, mais aussi une recherche d'objectifs politiques provisoires,
d'utopies réalistes découlant des critères du Royaume.— La thèse culturelle
principale du livre est une appréciation positive de la progression des sociétés
vers une complexité toujours plus raffinée. — Economiquement parlant, M.
Biéler part de l'idéal d'un développement harmonieux, politiquement parlant,
il croit en l'action des institutions internationales contrôlées par une pression
de l'opinion publique. Il n'exclut cependant pas la révolution dans les cas
limites. Jacques Matthey.

E. Schillebeeckx : La présence du Christ dans l'eucharistie. Paris,
Le Cerf, 1970, 152 p. (Avenir de la théologie, 11).

Dans cet ouvrage très suggestif, l'auteur étudie d'abord avec soin la doctrine
eucharistique du Concile de Trente. Il conclut : « Le dogme a été pensé et
exprimé dans des catégories « aristotéliciennes », mais ce qu'il y a de
spécifiquement aristotélicien dans ces catégories restait en dehors de ce qui était visé
par le dogme » (p. 94). Aussi le théologien catholique serait-il libre de réinterpréter

l'enseignement tridentin à la lumière de la phénoménologie. L'auteur
expose ensuite sa conception de la transsignification, mais la fin de l'ouvrage
nous montre que la tâche entreprise est fort complexe puisque nous lisons cet
aveu : « Il est clair pour le théologien catholique que la transsignification
eucharistique ne coïncide pas avec la transsubstantiation, mais qu'elle en dépend
intrinsèquement... Parce que ce qui est signifié au moyen du phénoménal est
objectivement changé, la valeur du phénoménal a changé en même temps »

(p. 142-143). Mais alors, on peut se poser cette question : le dogme catholique
a-t-il été réellement réinterprété Cet essai paraîtra peut-être décevant à ceux
qui, sur le plan œcuménique, mettaient leur espoir dans les orientations théologiques

de l'Eglise catholique de Hollande. Georges Bavaud.

Colman O' Neill : Nouvelles approches de l'eucharistie. Gembloux-
Paris, Duculot-Lethielleux, 1970, 128 p. (Théologie et vie).
L'auteur, après avoir analysé plusieurs problèmes théologiques posés par

le renouveau liturgique de l'Eglise catholique, dialogue ensuite sereinement

29



450 bibliographie

avec les partisans des thèses récentes sur la transsignification eucharistique.
Que reproche-t-il surtout à la phénoménologie Non pas de rechercher une
conception plus anthropologique de la substance, mais de ne pas reconnaître
la valeur des intuitions du sens commun lorsque ce dernier considère comme
substance une chose « jouissant d'une forme particulière d'indépendance »

(p. 94). « La phénoménologie ne tient pas compte, par principe, du fait que la
réalité, en se manifestant à moi comme « pour-moi », se manifeste en même
temps comme indépendante de moi » (p. 92). Or, aux yeux de l'auteur, le dogme
catholique ne peut renoncer à cette conception de la substance telle que la
formule le sens commun. Nous nous demandons cependant si la définition de la
substance donnée par l'auteur est suffisante. Car le catholicisme a voulu écarter
deux positions : Rien ne change du pain — et tout change du pain. Donc, on
doit distinguer dans le pain concret et l'être profond (la substance), et les

qualités sensibles (les accidents). Le problème est donc fort complexe. Le
Concile de Trente utilise davantage l'aristotélisme que ne le reconnaît l'auteur.

Georges Bavaud.

A. Vergote, Mgr A. Descamps, A. Houssiau : L'Eucharistie,
symbole et réalité. Gembloux, Duculot, 1970, 181 p. (Réponses
chrétiennes, 12.)

Ce petit volume réunit trois études présentées dans une session théologique
par des professeurs de Louvain. — « Dimensions anthropologiques de l'Eucharistie

», par Antoine Vergote, vise « à esquisser une phénoménologie du symbole
qui restitue au mot sa plénitude de sens » (p. 17). Le symbolisme eucharistique,
tout en étant inséparable d'un discours interprétatif, n'est pas arbitraire, mais
s'inscrit dans le symbolisme de tout sacrifice religieux, qui comporte l'offrande,
la destruction et la communion. — « Les origines de l'Eucharistie », par le recteur
Albert Descamps, cherche à reconstituer l'intention de Jésus à partir d'une étude
critique des quatre relations de la Cène des Synoptiques et de saint Paul.
« La Cène évoque, d'une part, la « mise à mort » de Jésus, et d'autre part une
«communion » de ses disciples au même destin » (p. 95). Dans la célébration,
le prêtre réitère véritablement le sacrifice du Christ en le représentant devant
les assistants, qui y participent avec lui. — « L'Eucharistie dans la tradition
ecclésisale, hier et aujourd'hui », par Albert Houssiau, insiste davantage sur le
fait que l'Eucharistie est le temps fort du culte intégral, en nous insérant dans
le Christ. « La vraie difficulté de l'Eucharistie, c'est la conversion, et c'est Dieu
qui l'opère en nous » (p. 174). François Grandchamp.

G. Schiwi : Strukturalismus und Christentum. Eine Herausforderung.
Freiburg, Herder, 1969, 104 p.

Pour un lecteur allemand, cette présentation très simple suscitera
probablement l'étonnement que procure la découverte d'une méthode d'interprétation

qu'il ignorait. Mais l'analyse très rudimentaire et très partielle de la démarche

structurale ainsi que des différents courants qui s'en réclament n'est-elle
pas propre à dissimuler la portée proprement méthodologique du structuralisme
Celle-ci est trop vite supplantée par la préoccupation d'intégrer certaines
affirmations issues du structuralisme dans une interrogation théologique. Une telle
tentative ne se départit pas d'une mortelle apologétique, tant qu'elle ne s'assure

pas que le logos qui parle à travers le structuralisme se confond avec le



BIBLIOGRAPHIE 451

logos qui se déploie à même le mouvement de la pensée théo-logique. Or une
telle identité est vraiment problématique. Romain Carpeau

Les deux visages de la théologie de la sécularisation. Paris, Casterman,
1970, 268 p. (L'Actualité religieuse, 29.)

Cet ouvrage collectif comprend d'une part les textes préparatoires, d'autres
part les exposés et débats d'une session qui s'est tenue au collège des Dominicains

de la Sarte en juin 1969. La théologie de la sécularisation, sous de multiples

formes, rompt avec l'idéal de christianisation. Elle s'accommode des temps
modernes, s'y adapte (Gaudium et Spes), voire les considère comme une
conséquence légitime et même nécessaire de la foi (Gogarten, Metz). Mais ne s'agit-il
pas d'une ultime tentative de récupérer le monde actuel, quitte à consacrer ses
contraintes Sinon, quel restera le rôle de l'Eglise dans l'avenir C'est à cette
analyse critique que se livrent les divers auteurs, dans un langage parfois
inutilement ardu. François Grandchamp.

Jean Paillard : Quand Dieu est inutile. Paris, Le Cerf, 1970, 175 p.
(Pour quoi je vis.)

L'auteur, dominicain établi en Scandinavie, retrace son itinéraire. Il n'est
pas tendre pour un luthéranisme qu'il décrit comme marqué par le subjectivisme

et l'hypertrophie du péché. C'est la fréquentation des écrivains et des
artistes qui l'a obligé à décanter son christianisme. L'homme positif de l'ère
post-chrétienne a besoin, plutôt que de réfutations ou de démonstrations
abstraites, de ces signes visibles de crédibilité que seront des chrétiens vivant
authentiquement de l'Evangile, littéralement « enthousiasmés ».

François Grandchamp.

Pierre de Locht : Et pourtant je crois. Paris, Casterman, 1970,
163 p. (Vivre et croire).

Nous avons éprouvé quelque agacement à la lecture de cet ouvrage contestataire

qui multiplie ses critiques sur l'institution ecclésiale et ses enseignements.
Certes Yaggiornamento exige une vue lucide des défaillances du Peuple de Dieu.
Mais l'auteur cède à la mode des slogans faciles alors que les problèmes abordés
exigent des mises au point nuancées. Nous aurions préféré rencontrer un amour
de l'Eglise plus serein. Georges Bavaud.

Ulrich Neuenschwander : Christsein in dieser Welt. Bern, Paul
Haupt, 1970, 15 p.

Editée à la demande de l'association pour le christianisme libéral de l'Eglise
nationale bernoise, cette brochure est une manière de manifeste. Mais qu'est-ce
que le libéralisme Ceux qui persistent à le confondre avec certains courants
dix-neuviémistes ou avec quelque dilettantisme théologique découvriront dans
ces pages, mêmes rapides et sommaires, qu'il est bien autre chose.

Bernard Reymond.



452 BIBLIOGRAPHIE

Histoire
de LA

philosophie

Festgabe Leonhard von Muralt. Zurich, Berichthaus, 1970, 331 p.

Pour honorer les 70 ans du professeur von Muralt, 27 historiens ont fourni
une contribution dans les domaines de la science que ce savant a illustrés : la
philosophie de l'histoire, la science et l'histoire politique, et surtout l'histoire
de la Réforme et de l'Eglise. A dire le vrai, plus d'un exposé déborde ce cadre,
quelque souple qu'il soit, mais il ne faut pas le regretter, étant donné la valeur
de ces travaux qui vont des procurateurs curiaux au XIIIe siècle (par A. Lar-
giadèr) à l'histoire coloniale vue dans la perspective de la décolonisation (par
R. v. Albertini). On ne peut ici qu'énumérer quelques-uns des chapitres les plus
intéressants pour le lecteur non spécialiste : l'évolution de la neutralité suisse
pendant la deuxième guerre mondiale (par E. Bonjour), réflexions à propos
de la doctrine eucharistique de Zwingli et de Calvin (la seule étude en français,
par J. Courvoisier), l'idéologie pacifiste de W. Wilson (par K. Spillmann).

André Lasserre.

Pantaleo Carabellese : La Filosofia dell'esistenza in Kant. Bari,
Adriatica, 1969, 604 p.
Carabellese est un philosophe à l'actif duquel on peut inscrire de nombreux

essais. Au congrès de Bologne de 1911 il présenta une communication sur
« l'elemento categorico kantiano nella ideologia rosminiana ». Le présent livre
est posthume, il a été réalisé grâce aux efforts de ses amis, particulièrement
d'A. Corsano (le grand spécialiste de G. B. Vico), qui ont travaillé sur des feuilles
manuscrites, ébauches d'articles, etc. L'auteur procède à une véritable
reconstruction de la philosophie kantienne, non pas en oubliant Kant au profit de sa
thèse, mais en engageant une discussion vivante et fondamentale. G. Semerari,
qui a écrit l'introduction, souligne l'identité de ces deux lectures de Kant, celle
de Heidegger et celle de Carabellese, dont il serait intéressant également de faire
surgir la différence. Eric Merlotti.

Ada Lamacchia : La Filosofia della religione in Kant, I : Dal dogmatismo

teologico al teismo morale (1755-1785). Bari, Lacaita, 1969,
690 p.
L'auteur suit les phases du développement de la philosophie de la religion

chez Kant, en adoptant une méthode critique qui lui permette de dévoiler la
genèse du problème religieux chez Kant, tout en restant proche des textes
même les plus obscurs, fragmentaires ou isolés, du philosophe des Critiques.

Eric Merlotti.

Adriano Bausola : Lo svolgimento del pensiero di Schelling. Milano,
Vita e Pensiero, 1969, 231 p.

Une première partie s'occupe plus spécialement de donner à certaines œuvres
de Schelling un peu méconnues leur place dans l'ensemble de l'œuvre. Une seconde

partie, fort intéressante, fait le point sur quelques grandes études consacrées
à Schelling, par exemple celle du Lukacs de « Zerstörung der Vernunft » qu'il
critique. L'auteur a véritablement un don pour discuter avec clarté et efficacité

certains points doctrinaux de grands systèmes philosophiques. Il l'avait prouvé
dans ses deux essais sur B. Croce. Du même auteur : Indagini di storia della

filosofia, Milano, Vita e Pensiero, 1969, 327 p. Les philosophies de périodes
historiques très diverses sont examinées : l'ontologie blondélienne, la critique de



BIBLIOGRAPHIE 453

Dewey contre la métaphysique, la pensée de Popper ou celle de Gramsci, une étude
sur l'argument ontologique (chez Leibniz, Eckhardt) montrent bien l'étendue de
la culture et la variété de la curiosité de ce critique. Encore du même: Conoscenza
e moralità in Fr. Brentano, Milano, Vita e Pensiero, 1968, 218 p. Le volume se
termine sur quinze pages de bibliographie des études parues sur Brentano.
Outre l'influence de Brentano sur Husserl à propos de la doctrine de l'intentionnalité,

il faut reconnaître à ce philosophe une forte pensée éthique qui a provoqué
de grandes discussions au début du siècle, dans nombre de pays, de l'Allemagne
à l'Espagne. En Italie, nonobstant le long séjour que fit Brentano dans ce pays,
et le grand intérêt qu'y souleva la méthode husserlienne, la connaissance de
Brentano reste superficielle. Ce livre commence de combler une lacune.

Eric Merlotti.

Giuseppe Riconda : Schopenhauer interprete dell'Occidente. Milano,
Mursia, 1969, 267 p.

Partant du fait que Schopenhauer s'est en partie détourné du monde
occidental dont il était saturé, l'auteur se propose de partir des textes de Schopenhauer

pour y retrouver comment le philosophe se le figurait, comment il l'a
utilisé dans sa propre pensée, précisant ainsi ce qu'il en refuse et ce qu'il en
garde. Le panorama que l'auteur déroule sous nos yeux embrasse la pensée
occidentale des Grecs à Kant, et chaque fois les analogies de ces grandes pensées
avec celle de Schopenhauer sont mises en évidence, ses opinions fidèlement
rapportées, puis discutées. La seconde partie, exclusivement consacrée à la
philosophie de Schopenhauer dans son rapport avec les religions, est très claire et
très bien informée. A signaler aussi la bibliographie qui clôt cet ouvrage.

Eric Merlotti.

Silvestro Marcucci : Henry L. Mansel, Filosofia della coscienza ed
Epistemologia della religione. Firenze, LeMonnier, 1969, 321 p.

L'auteur, qui avait à peine terminé une étude sur la gnoseologie et l'epistemologie

de W. Whewell, fut invité par R. Blanche, de l'Université de Toulouse,
à en écrire une autre sur Mansel, resté méconnu en France. Notre interprète a dû
choisir une perspective très large, globale, qui lui permette d'éviter de tronçonner
arbitrairement une œuvre fortement unifiée, malgré des thèmes de recherches
très variés, et de saisir ce qui fait cette unité, par rapport aussi à l'atmosphère
culturelle de l'époque. Une belle monographie, écrite par un historien compétent,
un philosophe, et un logicien averti. Eric Merlotti.

Ugo Perone : La Filosofia della Libertà in Charles Secrétan. Turin,
Memoria dell'Accademia delle Scienze, 1968, 128 p.

Trois professeurs de l'Université de Turin, dont M. A. Guzzo, attribuent de
grands mérites à cette étude consacrée au philosophe romand Secrétan. Parmi
les mérites relevés, le jury a insisté sur le fait que l'auteur a su justement révéler

le caractère européen de la réflexion de notre compatriote, préciser l'influence
de Schelling, et les relations avec Renouvier, souligner l'originalité et la vigueur
spéculative du philosophe. C'est, en effet, une étude bien structurée, agréable
à lire et qui donne de Secrétan une impression neuve et captivante.

Eric Merlotti.



454 bibliographie

Arnaldo Petterlini : Jules Lequier e il problema della libertà.
Milano, Vita e Pensiero, 1969, 180 p.

Articulé sur le problème de la science (critère de l'évidence), du Postulat
et de l'homme aux prises avec son destin (liberté et prédestination), ce livre constitue

une contribution importante à une Renaissance-Lequier dans les milieux
actuels de la culture philosophique. Eric Merlotti.

Arturo Deregibus : La Metafisica critica di Octave Hamelin. Torino,
Giappichelli, 1968, 314 p.

Monumental ouvrage sur la doctrine de Hamelin, ce livre veut également
rendre justice à l'auteur de l'Essai... trop souvent réduit à figurer sous des

étiquettes générales telles que : idéalisme, éclectisme, philosophie de professeur,
etc. L'auteur précise donc d'abord la place de Hamelin dans la philosophie
française contemporaine, puis présente et examine l'originalité de sa
métaphysique critique (quantité - qualité et causalité - finalité et conscience -
l'homme et Dieu) et termine par un excellent commentaire de l'historiographie
philosophique d'Hamelin. Eric Merlotti

Rodolfo Mondolfo : Il « verum-factum » prima di Vico. Napoli,
Guida, 1969, 83 p.
Brève mais remarquable étude des antécédents historiques du critère de la

conversion du vrai avec le fait (que Marx avait souligné chez Vico) : chez Ficin,
Vinci, Cardan, Galilée, Campanella, Hobbes et Gassendi.

Eric Merlotti.

Benedetto Croce : Théorie et histoire de l'historiographie, trad.
Alain Dufour (240 p.) et L'Histoire comme pensée et comme action,
trad. Jules Chaix-Ruy (287 p.). Genève, Droz, 1968.

Le premier de ces ouvrages terminait la série de quatre volumes que Croce
avait intitulée : Filosofia dello Spirito et qui comprenait son Estetica, la Logica
et la morale : Filosofia della Pratica. M. Chaix Ruy quant à lui, a fait précéder
sa traduction d'une remarquable préface de vingt pages. En un style alerte, le
traducteur « raconte » la démarche de Croce qui, parti de l'idéalisme critique
exposé dans sa Philosophie de l'Esprit, est parvenu à sa conception de la
philosophie identifiée à l'histoire, à cet historicisme absolu qui fait précisément
l'objet de ce livre écrit en 1938, alors que le philosophe napolitain était âgé de
soixante-douze ans. Eric Merlotti.

Federico Sciacca: Œuvres complètes. Milano, Marzorati, tomes 28
(1968), 29, 30 (1969), et 32 (1970).

Le t. 28 s'intitule Filosofia e antifilosofia (143 p.), c'est également le titre
de la première des cinq leçons recueillies ici et données dans la « Chaire Rosmini »

au Centre d'Etudes rosminiennes de Stresa. Suivent : « Progrès de la vérité et
dialogue », « La philodoxie et ses conséquences : l'objet de la philosophie et le



BIBLIOGRAPHIE 455

savoir dans son ordre », « Perspective de solution du problème de la doxa dans le
système de la vérité », « Tradition et progrès », qui examine également les
relations de l'Eglise avec le monde contemporain. Les références à Rosmini sont
nombreuses et organiquement intégrées aux leçons. — T. 29 : Pagine di critica
letteraria (228 p.) est un recueil d'articles de critique littéraire écrits dans la
jeunesse du philosophe, et qui suscitèrent de vives polémiques : Goethe, Foscolo,
Leopardi, etc. Exemples intéressants de critique littéraire se référant à des

critères philosophiques inspirés par l'actualisme gentilien. — T. 30 : Gli Arieti
contro la Verticale, (187 p.), l'auteur examine les problèmes brûlants de la Théologie

de la Mort de Dieu et de la situation dans laquelle se trouvent rejetées les
valeurs de la philosophie et de la métaphysique dans le monde contemporain
voué à la technologie et à certaines formes passionnelles de l'irrationalisme.
Livre d'actualité, honnête et suggestif. — T. 32 : L'oscuramento dell' intelligenza
(198 p.) est un examen critique de l'Occidentalisme, une prise de conscience
de sa décadence et de son déclin, une invitation à trouver des voies nouvelles

pour restituer à l'Occident ses valeurs et sa vérité chrétienne, en référence
constante avec l'apport des peuples du tiers monde. Programme ambitieux, mais

que l'on comprend mieux quand on le place dans la doctrine de l'auteur qu'il a

définie comme la « Philosophie de l'intégralité ». L'auteur, on le sait, est un ardent
polémiste. Il ne craint pas de s'engager et de s'attaquer à tous les aspects de la
vie contemporaine dont il veut dénoncer les outrances ou souligner les motifs
d'espoir. Je vois moins bien la structure systématique de l'œuvre, mais peut-être
n'est-ce pas là l'essentiel de ce message. — Mentionnons encore, à propos de
Sciacca, les deux livres suivants : M. F. Sciacca, Milano, Marzorati, 1968, 334 p.
Un ouvrage collectif et qui réunit quelques grands noms de la culture philosophique

italienne contemporaine auxquels se sont joints quelques italianisants
de renom, a été offert à M. F. Sciacca pour le trentième anniversaire de sa chaire
universitaire. L'ontologie, l'intériorité, la liberté, la spiritualité dans la doctrine
de Sciacca sont les thèmes les plus souvents traités, car c'est dans cette voie que
notre philosophe a accompli l'effort le plus marquant de sa réflexion. Inactuel
aux yeux de certains, peut-être, et pourtant intéressé par tous les mouvements
philosophiques de son temps, Sciacca donne un exemple assez exceptionnel
d'homme vivant dans son époque tout en restant attaché aux valeurs mises
en évidence par les grands systèmes du passé. — Contributions en langue française

: A. Forest : Les Fondements de l'intériorité selon M.F.S. ; J. Moreau :

La liberté selon M.F.S. ; F. Evain : La spiritualité de St. Ignace et de Rosmini
dans la pensée de S. ; enfin J. Chaix-Ruy : M.F.S., L'itinéraire au Christ et la
rencontre de M. Blondel. Signalons enfin un autre essai sur la pensée de ce philosophe

: Adriana Dentone : La Problematica morale nella Filosofia dell'Integralità,

Milano, Marzorati, 1965. Eric Merlotti.

Enrico Castelli : Il tempo invertebrato. Padova, CEDAM, 1969,
203 p.

L'original et pénétrant philosophe romain, directeur du fameux Archivio
di Filosofia, présente sous la forme d'un Journal quelques recherches
phénoménologiques assez surprenantes d'un temps sans soutien dans un espace apparemment

mieux déterminé : l'Allemagne (1946-48), l'Espagne (1950), Israël (1965). —
Eric Merlotti.



456 BIBLIOGRAPHIE

Enrico Castelli : Il tempo esaurito. Padova, CEDAM, 1968, 256 p.

C'est la troisième édition d'un ouvrage paru d'abord en 1947, puis réédité
en 1954 e* traduit en français sous le titre de : Le Temps harcelant, avec une
préface de R. Le Senne, aux Presses Universitaires de France, Paris, 1952. Cet

ouvrage, né au lendemain de la Seconde Guerre mondiale, dite, pour l'Italie,
de « libération », propose des thèmes de réflexion qui ne sont pas sans intérêt en
une époque où deux silences s'affrontent, l'un qui désigne le refus du dialogue,
l'autre que constituent les « instruments de la légalité ». C'est une méditation sur
le Mal que clôt un bon commentaire de l'œuvre de Sartre : « Le diable et le bon
Dieu- * Eric Merlotti.

Enrico Castelli : I Paradossi del senso comune. Padova, CEDAM,
1970, 126 p.

Ce livre est présenté comme un complément des deux précédents essais,
comme un « itinéraire de la paradossalità quotidienne ». C'est une suite de
chapitres très brefs, parfois réduits à une ou quelques phrases, aux titres qui
peuvent paraître fort disparates (par exemple « on dit », « l'ennui et le temps »,

« encore des masques », etc.) mais qui constituent finalement une approche
intéressante, frappante souvent, mais désordonnée, de la crise du témoignage.

Eric Merlotti.

Bianca M. d'Ippolito ; Ontologia e storia in E. Husserl. Salerno,
Rumma, 1968, 354 p.

Ce livre, qui est une thèse de doctorat, mériterait d'être apprécié par un
familier de la pensée de Husserl, tant il est dense et précis et également parce
qu'il propose une reconstruction de la pensée de Husserl autour du concept de
l'histoire. L'auteur commence par déterminer la relation entre l'ontologie et la
technique de la réduction et examine la phénoménologie du temps et de l'espace.
Il étudie ensuite le développement dialectique du concept de « monde » : la
constitution solipsiste du monde et celle de l'intersubjectivité. Il délimite enfin le

rapport entre histoire « ontologique » et histoire humaine sous le double point de
vue de la liberté dans le monde naturel et dans celui de l'intersubjectivité — et
de la science. Eric Merlotti.

Neo-empirismo. Torino, UTET, 1969, 968 p.

Les Classiques de la Philosophie UTET, publiés par la grande maison d'édition

de Turin, sous la direction de Nicola Abbagnano, contiennent depuis l'an
dernier un volume d'une importance majeure, dédié à un grand courant de la
pensée du XXe siècle : le néo-empirisme. Près de mille pages de textes des
savants les plus en vue de ce mouvement : G.E. Moore, B. Russell, L.
Wittgenstein, M. Schlick, H. Reichenbach, R. Carnap, K.R. Popper, G. Ryle, et
W. Van Orman Quine. Chaque anthologie des œuvres de ces auteurs est précé-



BIBLIOGRAPHIE 457

dèe d'une notice biographique et bibliographique. L'introduction de A. Pasqui-
nelli explique les critères qui ont présidé au choix des textes. C'est un instrument

de travail de premier ordre, un ouvrage d'une lecture éclairante sur le
problème de la connaissance. Eric Merloiti.

Franco Fanizza : L'alternativa scientifica. Bari, Adriatica, 1969,
258 p.

L'intention de l'auteur, assez ambitieuse, mais issue de motifs justifiables,
est de présenter quelques aspects de la culture d'aujourd'hui telle qu'elle se
manifeste dans les sciences d'une part, et dans la tradition humaniste d'autre
part, et de tenter de dépasser cette dualité stérile entre science et technique
sans horizon et humanisme suranné. Eric Merlotti

Giuseppe Semerari : Esperienze del Pensiero moderno. Urbino, Arga-
lia, 1969, 294 p.

Il s'agit d'un recueil d'études très variées sur des philosophes ou des
problèmes de doctrines : Berdiaev, Dewey, la philosophie scientifique de Galilée,
Croce et la philosophie, l'anticartésianisme de Vico. Ces trois derniers chapitres,
auxquels il faut ajouter les pages conclusives sur le néo-illuminisme italien,
constituent une sorte d'introduction à la philosophie italienne exposée sans
concession au nationalisme, avec lucidité et, malgré des points discutables, avec
clarté- Eric Merlotti.

Juan Mart!n Velasco : Hacia una filosofia de la religion cristiana —
La obra de H. Duméry. Madrid, Institute Superior de Pastoral,
1970, 206 p. (Colección de estudios del instituto superior de
Pastoral, Universidad pontificia de Salamanca, N° 3.)

De Blondel à Duméry, de Duméry à Martin Velasco, on retrouve
l'interrogation sur la possibilité même d'une analyse critique, au niveau philosophique,
de la religion chrétienne, et la tentative d'en fixer les conditions. Mais, comme
le dit l'auteur dans sa préface, il ne peut s'agir que d'une première étape, puisque

la réflexion sur le christianisme s'insère dans le cadre de la philosophie de la
religion, qui n'en est qu'à « ses premiers pas ». Cette restriction n'ôte rien à
l'intérêt de l'œuvre, parue en français, comme thèse de doctorat de l'Université
catholique de Louvain, sous le titre de « La philosophie de la Religion selon

Henry Duméry. Etude de sa méthode et de ses présupposés philosophiques ».

Jean-Paul Borel.


	Bibliographie

