Zeitschrift: Revue de Théologie et de Philosophie
Herausgeber: Revue de Théologie et de Philosophie
Band: 21 (1971)

Heft: 3

Buchbesprechung: Bibliographie

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 19.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

BIBLIOGRAPHIE

JEAN DaNifLoOU : Les Evangiles de I'Enfance. Paris, Le Seuil, 1967,
141 p.

De présentation attrayante et d’'un langage accessible & tous, voici une
série de bréves études sur les premiers chapitres des évangiles de Matthieu et
de Luc. L’auteur conteste principalement les conclusions de I'école de Bultmann,
et de la critique moderne en général lorsque celle-ci surévalue le Christ de la
foi au détriment du Jésus de I’histoire. En soi, une telle étude se justifiait pour
des textes qui font souvent figure de parents pauvres dans l'exégese néotesta-
mentaire. Et I'auteur démontre la bonne connaissance qu'’il a du milieu judaique
contemporain. Il ne néglige pas non plus de mettre en lumiére l'intention théo-
logique des textes. Mais on peut se demander s’il établit la valeur des évangiles
de I'enfance en y distinguant sans cesse, comme il le fait, ce qui reléverait de
témoignages oculaires et ce qu’il faut considérer comme une élaboration théo-
logique ultérieure. Est-il possible de faire ainsi la part, dans les textes de I'en-
fance, entre le noyau historique et I'interprétation ? Une telle distinction a-t-elle
d’ailleurs l'intérét que l'auteur lui attribue ? Peut-on tenir avec l'auteur que
plusieurs notations sont biographiques parce que ¢ certainement empruntées
aux archives de la famille de Jésus» (p. 19; 46) ? Plusieurs interprétations
n’emportent pas la conviction. Ainsi, le passage de Luc 1 : 34, qui déclare que
Marie est vierge, « parait signifier sa volonté de le rester » (p. 23). Est-ce sfir ?
D’ailleurs Matthieu 1: 18, que l'auteur ne reléve pas, parait signifier plutot
le contraire. Ou encore : « L’annonce a Joseph n’a pas pour objet la conception
virginale. Celle-ci est connue de lui. Il n’y a donc aucun trouble psychologique
chez lui quant a I'attitude qu’il doit avoir a 1'égard de Marie » (p. 44).

BERTRAND ZWEIFEL.

H. KAHLEFELD : Paraboles et legons dans I’ Evangile, tome 1. Traduit
de l'allemand par Georges Bret. Paris, Le Cerf, 1969, 152 p.
(Lectio Divina, 55).

H. Kahlefeld présente un commentaire trés détaillé des paraboles et legons
de Jésus qu’il classe par grands thémes : L’Evangile et son efficience — Les
temps messianiques — Israél, écoute | — Etre prét — Le don total. Paraboles
et legons sont deux formes littéraires trés proches mais différentes, aussi ’auteur
s'efforce-t-il de retrouver la parabole telle que Jésus avait di la présenter. —
I1 faut souligner son effort pour discerner 1’évolution que la parabole a suivie
par la suite, en tentant de démontrer que la foi vivante a donné naissance a une
tradition qui s’est ajoutée au texte primitif a tel point que bien souvent elle I'a
envahi. « Il y a manifestement une fagon de penser plus ancienne, plus proche
des paroles de Jésus, donc prééminente, qui considére ce procédé comme un
moyen de compréhension, prononcé avec l'intention d’amener l'auditeur a la
vérité, de lui indiquer la voie, de le convaincre, de le gagner. Mais il y a aussi

SCIENCES
BIBLIQUES



182 BIBLIOGRAPHIE

une conception plus tardive et secondaire ; elle est probablement issue de la
méthode exégétique du judaisme tardif qui admettait un sens multiple de
I’Ecriture et tendait a voir la parole proprement révélée dans le sens qui n’était
pas évident, mais qui se cachait derriére les mots, « entre les lignes » (p. 29).
C’est un ouvrage de qualité, un second volume nous est promis, nous l'attendons
avec une certaine impatience. MARCEL FALLET.

RicHARD S. McCONNELL : Law and Prophecy in Matthew’s Gospel.
The Authority and Use of the Old Testament in the Gospel of
St. Matthew. Basel, Reinhardt, 1969, 224 p. Theologische
Dissertationen, Band II.

Richard McConnell divise sa thése en deux parties correspondant a son
titre général. Son but est de discerner a travers les références et les allusions
vétérotestamentaires du 1°r évangile I'autorité conférée respectivement a la
loi et aux prophetes de I’Ancien Testament. Le terme loi désigne ici a la fois
la tora en tant que telle et ses applications vécues dans le judaisme tardif.
Le terme prophétie, qui n’est jamais défini de maniére claire, renvoie aux cita-
tions des textes prophétiques de 1’Ancien Testament et, a un sens large, aux
espérances vétérotestamentaires et juives tardives concernant le salut. Or,
bien que le contexte de 1’évangile matthéen soit constamment présent par de
longues références aux conceptions rabbiniques et juives, le milieu matthéen
n’est jamais étudié ni utilisé dans la recherche en tant que tel — ce qui entraine
un manque de clarté regrettable a propos de ce que 'on entend par «1’Ancien
Testament dans 1I’Evangile de Matthieu ». En effet, au fur et & mesure que 1'on
avance dans la lecture de ce travail, on a I'impression que 1’évangile matthéen
offre une confrontation entre les lois « religieuses » du 1°T siécle, issues des lois
de I’Ancien Testament, et les espérances messianiques du judaisme tardif, issues
des prophéties vétérotestamentaires, avec la liberté et la volonté de Dieu telles
qu’elles se manifestent dans la vie et l’enseignement de Jésus que Matthieu
nous présente. — En ce qui concerne 'usage de I’Ancien Testament, I'auteur
fait ressortir le motif apologétique et missionnaire qui guide 1'évangéliste
(p. 66, 76, 138, 160...) dans le cadre d'une histoire du salut (« Heilsgeschichte »).
En ce qui concerne l'autorité de I’Ancien Testament, 1'auteur se réfere a la
personne et 4 la prédication de Jésus lui-méme. Jésus posséde une connaissance
directe de la volonté de Dieu et une autorité divine qui, d'une part remplacent
la loi et d’autre part déterminent le contenu réellement prophétique de I’Ancien
Testament (p. 97 ss, 214). Par conséquent c’est a partir de la vie et du ministére
de Jésus que 1'évangéliste peut interpréter 1I’Ancien Testament et non le con-
traire. L’Ancien Testament n’a pas d’autre autorité que celle qui lui est conférée
souverainement par Jésus. Cela explique a la fois I’abrogation de certaines
parties de la loi et le choix opéré parmi les prophéties. L'auteur parle d'une
« révélation plus avancée de la volonté de Dieu » en Jésus (p. 5I, 54, 9I, 94 ss)
et établit un parallélisme entre l'interprétation de la loi vétérotestamentaire
par l'enseignement de Jésus et l'interprétation des prophéties vétérotestamen-
taires par la vie de Jésus (p. 218). — Le travail de Richard Mc Connell com-
porte une mine de renseignements et de références. On peut lui reprocher d’avoir
trop gardé un caractére de compilation et d’entretenir un certain nombre de
confusions. N'y aurait-il pas — par exemple — une distinction de départ a
faire entre les différents usages de l’Ancien Testament dans I’Evangile de
Matthieu = l'usage du judaisme tardif auquel est confronté la prédication de



BIBLIOGRAPHIE 183

Jésus, I'usage de 1'évangéliste dans le cadre de sa christologie de I’accomplisse-
ment, et 'usage du Christ matthéen lui-méme (en particulier dans les récits de
controverses) ? L’on pourrait peut-étre alors non plus étudier séparément mais
mettre en relation loi et prophétie dans I’évangile de Matthieu et se demander
si le Christ matthéen n’a pas mis en évidence 1'élément prophétique contenu

dans la loi de I’Ancien Testament. CHRISTIANE DIETERLE.

RavymonDp E. BrowN, S.S. : The Gospel According to John (I-XII).
Introduction, Translation and Notes. New York, Doubleday &
Company, Garden City, 1966, cxLvi-538 p. (The Anchor Bible,

20).

Sous le titre The Anchor Bible parait & New York depuis 1964 une nouvelle
série de commentaires bibliques qui comprendra 38 volumes (25 pour 1’Ancien
Testament, 13 pour le Nouveau). Cette série est internationale et, pour la pre-
miére fois, interconfessionnelle. Elle est rédigée par des savants juifs, catholiques
et protestants. C’est notamment le professeur D. Flusser, de 1'Université
hébraique de Jérusalem, qui commentera 1’Epitre aux Hébreux. La collection
veut atteindre le public cultivé sans rien sacrifier de ses exigences scientifiques.
On peut, sur ce point, faire confiance a ses directeurs, W. F. Albright et D. N.
Freedman. Au reste 'ouvrage que nous présentons ici est d'une haute tenue.
Son auteur, professeur a St. Mary’s Seminary a Baltimore, est un exégete qui
a fait ses preuves. Le volume renferme une Introduction a l’évangile johan-
nique et l'exégése des chapitres I & XII. Un second tome, annoncé pour le
printemps 1970, contiendra la fin de 1'évangile et les trois épitres de Jean. —
Dans son Introduction I'auteur aborde les questions classiques touchant la
forme et le fond de l’ceuvre johannique. Insistons surtout sur les éléments les
plus neufs. Pour expliquer I'origine et 1’état présent de 1'évangile, le P. Brown
écarte la théorie des déplacements et celle des sources et développe de maniere
originale I’hypothése déja proposée (par W. Wilkens, Parker et Boismard
notamment) que 1’évangile est devenu peu a peu ce qu'il est. Selon le P. Brown
il a passé par les cinq étapes suivantes. 1. A l'origine, un ensemble de matériaux
relatifs aux paroles et aux actes de Jésus, indépendants de la tradition synopti-
que. 2. Durant quelques décades une école, dirigée par un maitre éminent, a
utilisé ces matérieux dans sa prédication et son enseignement et leur a donné
une expression littéraire et théologique nettement caractérisée. 3. Le maitre
de I'école johannique a trié ces matérieux et a mis en forme ceux qu’il a retenus
pour en faire une premiére édition de I'évangile. 4. Plus tard, ce maitre — I'évan-
géliste — a fait de son ceuvre une seconde édition pour répondre aux problémes
nouveaux, nés dans I’Eglise au cours des années 8o a go. 5. Un rédacteur, disciple
de I’évangéliste, a donné a I'ceuvre sa forme définitive, en y introduisant d’une
part des matériaux datant de la deuxié¢me étape et formant doublets avec les
éléments que 'évangéliste avait retenus (par exemple : 6 : 51-58 a la suite de
6 :35-50; 14-17 a la suite de 13-14, etc.), et d’autre part quelques morceaux
rédigés par des disciples du maitre, notamment 1’épilogue (chap. 21) et I’hymne
au Logos (le prologue actuel) qui existait comme piéce indépendante dans 1'école
johannique. En outre les références plus explicites aux sacrements et 1'accent
mis sur l'eschatologie réalisée appartiennent aussi sans doute a la derniére
rédaction de l’évangile. De cette composition par étapes découle ce qui suit



184 BIBLIOGRAPHIE

touchant la date et I'auteur. Les premiers matériaux destinés a 1’évangile ont
été réunis durant les années 40 a 60 par le disciple bien-aimé, qui est sans doute
I'apbétre Jean. Le maitre de I’école johannique, responsable des étapes deux a
quatre, doit étre le disciple le plus doué de l'apétre. La premiére édition de
I'évangile se place dans les années 75 & 85 (en méme temps que les évangiles
de Matthieu et de Luc), la seconde édition, au début des années go, et c’est vers
I’an 100 que I'évangile a regu du rédacteur sa forme définitive. — Cette maniére
d’envisager la naissance de 1'évangile johannique, si hypothétique qu’elle soit,
est fort séduisante. Elle explique en méme temps et 'unité de 'ceuvre et les
niveaux différents d’élaboration littéraire et théologique qu’elle révéle. L'hypo-
thése gagnerait peut-étre en vraisemblance, si I'on supposait que les éditions
dont parle le P. Brown ont pu étre des rédactions paralléles autant que successives,
et des rédactions privées ou locales qui n’ont pas dépassé un cercle restreint.
Car il est & peu prés certain que I’évangile n’a pas été répandu sans I'épilogue
qu’est le chapitre 21. En tout cas le P. Brown s’est engagé dans la bonne direc-
tion. — La traduction qui précéde 1'exégése est trés bonne. Elle a la simplicité
et le relief que donne a son style un homme qui sait écrire. Le commentaire
comporte deux registres. D’abord les difficultés du texte sont élucidées verset
par verset. Signalons que 1a oll le texte présente des variantes, les choix sont
judicieux ; c’est ainsi que la lecon des papyrus Bodmer (P. 66 et P. 75): «le
prophéte », est retenue en 7 : 52. Ensuite, dans un second registre, vient I’expli-
cation d’ensemble, ot I'auteur excelle a dégager et a exposer la pensée de 1’évan-
gile. Bref, nous avons la un grand commentaire, a la fois scientifique et théolo-
gique, qui sera sans doute pour notre temps ce que fut, il y a trois quart de

siécle, I'ceuvre de Westcott. Pritisri-H. MENOGUD

F. M. BRAUN : Jean le Théologien. I11 : Sa théologie, 1 : Le mystére de
Jésus-Christ. Paris, J. Gabalda & Cle, 1966, xx1v-276 p. (Etudes
bibliques).

Le Peére F. M. Braun arrive au cceur de ses études johanniques. Aprés avoir
examiné la place tenue par le quatriéme évangile dans I'Eglise des premiers
siécles (Jean le Théologien et son Evangile dans I'Eglise ancienne, 1959 ; cf.
RThPHh. 1960, p. 240-241), aprés avoir décrit 'arriére-fond spirituel de l'évan-
géliste (Jean le Théologien et les grandes trvaditions d’Isvaél, 1964 ; cf. RThPh.
1965, p. 108-110), I'éminent exégéte aborde I'exposé de la pensée johannique,
qui comprendra deux volumes. Celui que nous présentons ici est consacré a la
personne et a I’ceuvre du Christ de 'incarnation a la glorification ; un second
volume traitera de I'Esprit, de I'Eglise et de la vie du croyant. — Dans son
étude de la christologie johannique le P. Braun suit le plan de I’évangile. Une
premieére partie (Lumiére et ténébres, p. 21-52) s’appuie surtout sur le prologue
et dégage le but de 'incarnation. Dieu a tout créé par le logos et les ténébres
sont 1'état dans lequel s’est mis le genre humain qui, mésusant de la liberté,
a résisté a la lumiere. Cependant le monde reste ’objet de 'amour divin et Dieu
lui offre & nouveau la lumiére par le logos incarné. Le but de la rédemption
reprend celui de la création. La deuxiéme partie (Le Christ en son temps, p. 53-
134) exploite les chapitres I a XII et décrit comment, au cours de son ministére,
Jésus a compris sa mission. Envoyé du Peére, il appelle les hommes & connaitre
par la foi sa qualité de révélateur manifestée par son enseignement et ses miracles
et & renaitre a4 la vie divine et éternelle. Mais ce n'est pas seulement par son
ceuvre de révélateur, c’est aussi par le sacrifice de la croix qui en est I’accomplis-



BIBLIOGRAPHIE 185

sement, que le Fils glorifie le Pére, comme 'auteur le montre dans sa troisi¢me
partie (La croix et la gloirve, p. 135-240). Selon Jean la croix est un sacrifice,
comme pour Paul, L’aspect sacrificiel de la croix, déja indiqué par les images
du bon berger et du grain mis en terre, est souligné par les paroles sur I'immola-
tion du Fils unique (Jean 3 : 16, marqué par l'idée juive de 1'akedah d’Isaac) et
surtout par le théme de I’agneau de la délivrance qui Ote le péché. Ainsi, selon
Jean, le salut n’est pas seulement une révélation de la lumiére, il est aussi une
rédemption par la mort du Christ et son exaltation glorieuse aupres du Pere.
Des conclusions générales (p. 241-250) résument le présent livre et annoncent
le suivant. Le Christ en son temps a révélé et accompli le salut, ou plutdt la
premiére phase du salut. Dés le retour du Christ au Pére commence la seconde
phase, non par accroissement de ce qui fut accompli une fois pour toutes mais
par un déploiement de puissance rédemptrice. C’est le temps de I’Esprit et de
I’Eglise. — Ces quelques lignes ne peuvent donner qu’un apercu des richesses
contenues dans ce volume, oil tout est nuancé et profond. Comment en serait-il
autrement ? Il y a trente-cinq ans que l'auteur publiait son commentaire du
quatriéme évangile dans la Bible de Pirot, et dés lors il n’a cessé de lire et de
relire 1’ceuvre johannique en savant et aussi en croyant. Car, selon ses propres
mots, «la seule connaissance de 1’évangile qui vaille est celle de son mystére.
Et de méme la joie que nous éprouvons a le relire. Mais cela n’est pas donné a
une étude purement rationnelle... Cependant l'audition qu’il réclame n’en doit
pas moins engager l'intelligence, appliquée selon ses régles, a discerner le sens
de ce qui est écrit » (p. 241). Ce sens, le P. Braun excelle & le mettre en valeur
et nous ne songeons point a contredire son exégése. Nous nous bornons a poser
quelques questions. Comment concilier I'affirmation du prologue que dés la
création les hommes ont résisté a la lumiére et les déclarations du corps de
I’évangile que le péché n’existe vraiment qu’a partir du moment oii ’homme
refuse la vérité offerte par le révélateur incarné (9 : 41 ; 15: 22. 24) ? L’auteur
se réserve sans doute de reprendre ces textes dans son second volume, quand
il traitera de la réponse de I’homme a l'appel divin. D’autre part, le but de
I'incarnation est-il seulement de « remettre le monde d’en-bas dans le rayonne-
ment de la vraie lumiére » (p. 99) ? Si l'incarnation doit 6ter le péché, ne doit-
elle pas aussi achever la création premiére et la hausser & un niveau supérieur
par le don de I’Esprit réservé au temps qui suit la glorification du Christ, au
fond comme chez Paul. Enfin, n’est-il pas normal que le théme juif de la ligature
d’Isaac sur 'autel ne soit pas mis en valeur par Paul et par Jean (en dépit de
Rom. 8 : 32 et de Jean 3 : 16, qui placent en paralléle Dieu et Abraham livrant
leur fils unique et non Jésus et Isaac), car Isaac n’'ayant pas été sacrifié en
réalité, ce théme aurait favorisé une christologie docéte. On le voit, I'ceuvre
du P. Braun est de celles qui suscitent la réflexion et il est certain qu’elle va
constituer pour la pensée johannique le digne pendant de 'ouvrage du P. Prat

sur saint Paul. PriLipre-H. MENOUD.

Jacques DupoNT : Les sources du lLivre des Actes. Bruges, Desclée
De Brouwer, 1960, 168 p.

L’auteur est un des meilleurs spécialistes des recherches récentes sur le
livre des Actes des apOtres. Il avait publié en 1950 un excellent petit ouvrage
intitulé Les problémes du livve des Actes d'aprés les travaux récents (Louvain,
1950). 11 en développe aujourd’hui les analyses consacrées aux sources géné-
rales des Actes, a I’exclusion des sources particuliéres concernant tels passages
limités, comme les discours de Pierre et de Paul. L’ouvrage est divisé en deux



186 BIBLIOGRAPHIE

grandes parties : Critique des sources, Critique des formes. Aucune étude impor-
tante parue dés la fin du siécle dernier n’est négligée ; plus de cent quatre-
vingt-dix auteurs sont cités. Tout au long de l'analyse, de précieux apergus
exégétiques jalonnent la démonstration. Ce sont évidemment les pages consa-
crées a la critique des formes, 4 l'analyse des fameux « passages en nous»
surtout, qui étaient les plus attendues: « La critique des formes porte son
intérét sur les matériaux qui ont été incorporés dans un récit, celui des évan-
giles ou celui des Actes ; elle cherche a classer ces matériaux d’aprés leur type
littéraire, puis a déterminer l'origine de chaque groupe » (p. 50). La conclusion
de I'auteur est que Luc n’a pas utilisé diverses sources écrites mais « des notes
que lui-méme avait rédigées antérieurement» (p. 157); et plus loin: « Nous
considérons comme un progrés important, accompli par les travaux récents,
la prise de conscience du fait que le « nous » doit trouver son explication au
niveau de la rédaction, non a celui de la documentation qui a servi & composer
T'ouvrage » (p. 160). Jamais, a notre connaissance, la position traditionnelle
au sujet des Actes n’avait été défendue avec un tel brio.
PiERRE BONNARD.

Max Wircox: The Semitisms of Acts. Clarendon Press; Oxford
University Press, 1965, X1v-206 p.

La présence de sémitismes dans le livre des Actes qui n’est apparemment
pas I'ceuvre d'un Juif, a toujours étonné. On a supposé que l'ouvrage était au
moins en partie traduit de I’araméen ou que I'auteur, nourri de la version grecque
de 1I'Ancien Testament, introduisait sciemment des «septuagintismes» dans
son ceuvre. Mais ces explications trop massives ne se sont pas imposées. Le pro-
bléme est complexe et demande une solution plus nuancée. C’est le mérite de
M. Wilcox de l'avoir apergu. Il reléve que les sémitismes des Actes sont de
différents types et par conséquent d’origines différentes. Les sémitisme propre-
ment dits sont si peu nombreux qu’on doit écarter la supposition que l'auteur
lui-méme aurait utilisé des sources hébraiques ou araméennes. Les septuagin-
tismes abondent, mais ils n’expliquent pas tout. Certaines citations de 1’Ancien
Testament, surtout dans les discours, réfletent I'influence des targums ou d’une
source plus ou moins comparable aux Testimonia de Qumran. Tout cela suggére
que Luc met en ceuvre des matériaux trés divers, en particulier des traditions
sur la prédication des apdtres et sur la vie liturgique des fidéles, provenant des
Eglises de Jérusalem et de la diaspora, surtout d’Antioche. Luc a retravaillé
ses sources, mais la présence de sémitismes indique que certains au moins de ses
matériaux sont anciens. — Cette excellente étude, rigoureuse dans sa démar-
che, prudente dans ses conclusions, répond bien dans l'état actuel de notre
information aux questions posées par la présence d’éléments sémitiques dans
I'ceuvre de Luc. Enrichi d’index, I'ouvrage de M. Wilcox est un instrument
de travail indispensable & qui s’occupe du livre des Actes.

PaiLippe-H. MENOUD.

GERHARD LOHFINK : La conversion de saint Paul. Traduction de
Jean-Louis Klein. Paris, Le Cerf, 1967, 139 p.

L’auteur de cette étude, collaborateur de R. Schnackenburg et assistant a
la Faculté de théologie catholique de Wiirzburg, poursuit un double but. Il
compare les récits relatant la conversion de Paul, question relativement peu
étudiée de nos jours. Il cherche aussi & tracer un chemin au lecteur moderne



BIBLIOGRAPHIE 187

de la Bible, qui évite a la fois 1'écueil du littéralisme et celui de la critique radi-
cale aboutissant a vider le texte biblique de sa substance méme. En premiére
partie nous avons une fine analyse des trois récits du livre des Actes relatant
la conversion de Paul (Act. 9: 1-19, 22 : 3-21, 26 : 9-18), et quelques remarques
sur les données des épitres pauliniennes. Tant les ressemblances que les diffé-
rences entre tous ces textes sont instructives, et mettent en lumiére 1'évolution
et I'enrichissement de la visée théologique de leurs auteurs. Notons au passage
qu’a la différence de Paul, Luc distingue nettement les apparitions pascales
de l'apparition du Christ a Damas. Parmi les intentions propres a Luc, soulignons
celle-ci : « montrer qu’au temps ot ’Eglise se tournait vers les paiens pour les
convertir, Dieu lui-méme dirigeait le cours des événements pas a pas» (p. 96).
En deuxiéme et troisiéme parties Lohfink aborde les questions de méthode de
lecture. 11 démontre les difficultés inextricables auxquelles aboutit le littéralisme
conservateur, comme aussi l'insuffisance de la méthode dite de la critique lit-
téraire : les difficultés de ces récits ne sauraient étre résolues par le seul recours
a la théorie des sources. Au contraire la méthode des « formes littéraires » permet
de mettre en lumieére « la libre activité de I’écrivain Luc » (p. 74), différente de
celles de I'historien et de 1’écrivain modernes, et analogue a celle de certains
écrivains de son temps, notamment lorsqu’ils relatent des discours historiques

(p. ex. Tacite). BERTRAND ZWEIFEL.

LucieN CERFAUX : L'itinéraire spirituel de saint Paul. Paris, Le Cerf,
1966, 210 P.

Dans ce petit ouvrage de lecture fort agréable, I’auteur a résumé le contenu
de ses grandes études, aujourd’hui classiques, sur Paul et le paulinisme : La
théologie de I’ Eglise suivant saint Paul, Le Chyist dans la théologie de saint Paul
et Le chrétien dans la théologie paulinienne. Aprés chaque chapitre de cette
esquisse, il renvoie le lecteur aux « justifications » de ces ouvrages monumen-
taux, ainsi qu'aux Recueils Cerfaux parus en 1954 et 1963. Réagissant contre
des descriptions trop synthétiques et dogmatiques du paulinisme, 1'auteur a
toujours préconisé un retour & la méthode historique stricte, d’olt le terme
heureux et adéquat d’«itinéraire » paulinien : « C’est dire que notre étude pro-
gressera en fonction des expériences apostoliques de Paul en Macédoine, a
Corinthe, en Asie-Mineure, puis & Rome » (p. 12). On ne craint pas, dans cette
perspective, de montrer les transformations profondes survenues dans la pensée
de Paul au cours des ans. Ainsi, passant des Thessaloniciennes aux Corinthien-
nes, « les idées fondamentales de Paul se décantent progressivement, 1'imagerie
(apocalyptique) s’affaiblit et disparait» (p. 61). Ainsi encore, a propos de
II Cor. 5, «... Paul abandonna I'étroitesse de vue du judaisme pour embrasser,
dans un moment d’illumination intellectuelle intense, la perspective du dua-
lisme grec » (p. 86). « Ce n’est pas purement grec, mais ce n’est siirement plus
sémite. C’est paulinien, et par la propriété chrétienne» (p. 83). On voit la
gravité des problémes posés par de telles appréciations. Moins originaux et
convaincants nous ont paru les derniers chapitres sur les épitres de la captivité
romaine et les Pastorales o1 la notion de « dépot » ne saurait étre ainsi appliquée

a la théologie paulinienne (p. 192). PifEss. BoNARD,



THEOLOGIE
CONTEMPO-
RAINE

188 BIBLIOGRAPHIE

Max ScHocH: Verbt Divini Mainisterium. 2. Band. Ministerium.
Tibingen, J. C. B. Mohr (Paul Siebeck), 1969, X111 4 202 p.

Sans avoir résolu les divergences entre Luther et Zwingli dans leur com-
préhension de la Parole de Dieu (communication respectivement connaissance
du salut; v. notre recension du vol. 1 dans la RThPh, N° II, 1970), les Eglises
doivent accomplir aujourd’hui le service du Christ dans un monde sécularisé ot
I’accent ne porte plus sur la relation Parole-Eglise, mais sur la relation Eglise~
Monde. Toute la discussion cecuménique tourne autour du Christ-Seigneur en
tant que serviteur de Dieu et des hommes, et des implications de la « Nachfolge »
dans tous les domaines de la société contemporaine. Une Eglise servante dont
le ministére est par définition service, diaconie, manifestant la présence du
Christ (p. 10-36). Mais service ne signifie nullement servitude. S’il est libre pour
le monde, le chrétien 1'est parce que I’Evangile le libére du monde. Son service
consiste a communiquer au monde l'intentionnalité de Dieu, qui est son Royaume,
tant par le service désintéressé que par la critique des structures aliénantes
(p- 37-94). La réflexion théologique exige comme corollaire la réflexion sociolo-
gique, car le service de 1'Eglise s’accomplit a I'intérieur des processus de sociali-
sation, d’enculturation et de personnalisation (p. 95-133). Le mandat confié
par I’Eglise a certains ministres ne doit jamais cacher le fait que le service du
Christ est accompli par I’Eglise tout entiére et que le «laos» et le «kleros» sont
fondamentalement identiques. Le service de la Parole exige l'équipement
théologique et la vocation extérieure. En revanche, il n’y pas a de raison de
réserver l'ordination au seul ministére de la Parole (p. 134-197). M. Schoch
confronte constamment la réflexion théologique et sociologique & la pratique
du ministére pastoral. C'est 1a que réside l'intérét principal de 1'ouvrage.

HarTtMUT LUCKE.

MicHAEL Scumaus: Vérité et rencontre de salut. Toulouse, Privat,
1967, 120 p. (Questions posées aux catholiques).

Faut-il croire que la fameuse devise « Ni pour ni contre, bien au contraire »
soit véritablement le dernier recours du dogmaticien ? La théologie condensée
que tente ici le professeur Schmaus (auteur d’'une « Dogmatique catholique »
en plusieurs volumes) vise une fois de plus a retrouver un apparent équilibre
entre la simple affirmation de «la vérité » (pure théologie) et la simple expres-
sion existentielle de «la rencontre de salut» (pure anthropologie), tentative
intéressante sans doute, mais prisonniére de son schéma (maintien d’une
« zone intangible », p. 15 ; changements au seul plan du « style de représentation »,

a

pP- 58 ; herméneutique non historique, conduisant donc a une critique vaine

de Bultmann). — Trois parties: (I) La Parole, le Message, 1'enseignement ;
(II) Porteurs du Message et destinataires ; (III) Absoluité et relativité du Mes-
sage. — Un « bon progressisme » a la portée de tous !

JEAN-PIERRE THEVENAZ.

JeaNn Mouroux : A travers le monde de la foi. Paris, Le Cerf, 1968,
270 p. (Cogitatio Fidei, 31).

Toute la richesse et toute 1’ambiguité de cette description de la foi viennent
de ce que ce livre est constitué, dirions-nous, par un enfassement, supposant
donc une grille de lecture multiple : lecture selon l'histoire de l'auteur (trois
chap. datent des années 30, trois inédits, troisdes années 50), lecture selon I'histoire



BIBLIOGRAPHIE 189

de I’Eglise (entassement des références pré- et post-conciliaires), lecture selon
les perspectives (entassement de I’aspect « essentiel » et ontologique, et de I’aspect
« existentiel », lui-méme réparti entre le vécu de I'instant décisif de conversion
et le progrés d’une foi « pérégrinale »), lecture selon l'histoire de la théologie
(emtassement de réflexions tirées de la Bible, des Péres, du Moyen Age, avec des
points de vue nouveaux qui ne sont pas signalés comme tels), ... et I'on pour-
rait poursuivre | — Entassement méthodique ? Oui et non : oui, car la construc-
tion, trés dialectique, a un souci de totalité dans I'analyse ; les trois chapitres
inédits, par exemple, développent la présence de la raison dans la foi, son sacri
fice dans la foi, enfin son achévement dans la foi, et cela toujours sous trois
angles : les conditions générales, la structure théologale, ’aventure concréte.
Mais on ressent un défaut de méthode dans I’apport de points de vue nouveaux :
noyés dans une forme d’expression et dans une démarche de pensée qui ne les
font pas ressortir, ces éléments d’un « sens chrétien de 'homme » (ce fut le titre
d’un précédent ouvrage de l’'auteur) se trouvent malheureusement assimilés a
une structure théologique caduque et «idéologique ». Ce défaut de méthode
tient sans doute a la faiblesse de la conscience historique des théologiens que
nous sommes ! Nous avons peine a prendre conscience des changements a
I'extérieur de I'Eglise — méme un « apologiste » comme M. Mouroux, publiant
dans la collection Cogitatio Fidei, dans laquelle (on le lit sur la couverture du
livre) « aucun des renouvellements..., aucune des questions de I’homme et du
monde, ne peuvent demeurer étrangers a une théologie vivante » ! L'incompré-
hension presque méprisante a l'égard des critiques modernes de la religion,
une conception trés insatisfaisante de « I'incroyant » (chap. VIII) et une incroyable
sécurité dans l’ensemble des affirmations: c’est 1a le revers de la médaille
lorsque 1'on cherche, sans conscience historique, une description globale des
dimensions de la foi, fiit-elle aussi « ouverte a I’humain » que celle-ci.

JEAN-PIERRE THEVENAZ.

JEAN-CLAUDE BARREAU : La reconnaissance ou Qu’est-ce que la foi ?
Paris, Le Seuil, 1968, 110 p. (Connaissance du christianisme).

Spécialiste du dialogue avec l'incroyant depuis que son livre La foi d'un
paien a regu un prix, I'auteur tente ici un cheminement vers la foi & partir de
I’incroyance, en disant quant a lui: « Paien par mon milieu, ma sensibilité, je
ne pouvais étre chrétien sans une perpétuelle contestation» (p. 12). Et la
recherche d'un nouveau langage, l'affrontement (quoique superficiel) des cri-
tiques modernes de la religion, la volonté d’une «reconstruction de la vie de
I’Eglise » sont les signes d'un effort intelligent. Mais cet effort a ses limites, dont
le signe est que ’on peut sans crainte renverser le titre et dire : Qu’est-ce que
la reconnaissance ? — La foil... Le nouveau langage ne serait-il que vernis de
surface ? L’auteur n’a-t-il pas senti combien son entreprise d’'un cheminement
sans heurts vers la foi est marquée de contradictions ? La proximité avec l'in-
croyant au départ voile avec quelque hypocrisie l'obstacle méme a cette
proximité, a savoir la foi traditionnelle en Dieu, a laquelle on aboutit malgré
tout. Il n’y a guére plus de conscience historique dans ce cheminement péda-
gogique que dans les descriptions théologiques de M. Mouroux recensées éga-
lement ici-méme, les deux auteurs se trouvant en outre d’accord dans leur
conception de l'incroyant : n’est-ce pas pourtant étre bien loin de l'incroyant



I90 BIBLIOGRAPHIE

réel que de subdiviser les incroyants en deux étages, ceux « de bonne volonté »
et ceux « de mauvaise volonté », en prenant pour critére non pas la foi, mais une
recherche morale de Dieu ? L’auteur, dans son acceptation d’une « perpétuelle
contestation », s’est arrété 3 mi-chemin... juste avant d’étre vraiment con-

testé ! JEAN-PIERRE THEVENAZ.

PHILIPPE ROQUEPLO : La foi d'un mal-croyant ouw mentalité scientifique
et vie de foi. Paris, Le Cerf, 1969, 352 p.

Dans ce livre, qui fait suite a « Expérience du monde : expérience de Dieu ? »
l’auteur a rassemblé un ensemble d’articles rédigés de 1961 4 1968. Il nous
les présente comme un témoignage et un itinéraire de son effort d’élucidation
des difficultés auxquelles la foi est affrontée dans notre monde imprégné de
mentalité scientifique. Ph. Roqueplo tente de répondre a cette question: «... com-
ment étre pleinement honnéte et loyal devant ce Dieu que, peut-étre, je
n’entends parce que, peut-étre, il n’existe pas, mais qui cependant, peut-étre,
existe et continue de me parler, de m’appeler, de me sauver ? » (334). Pour
ce faire, il s’efforce de mettre a jour ce qu’'il nomme la « mal-croyance »,
et aprés avoir donné des conseils pratiques pour mener la discussion entre
scientifiques et théologiens, doublés d'une analyse théorique tres élaborée,
il conclut en disant : « la négativité qui installe la mal-croyance au cceur de la
croyance fait partie intégrante de la foi ; elle exprime l'impossibilité de ramener
la transcendance a l'immanence ; l'impossibilité d’enclore l'infini dans le fini,
le créateur dans la créature, ’aimé dans l'aimant: elle est la signature de I'appel

infini qui nous sollicite » (335). MARCEL FALLET.

Des chrétiens interrogent I'athéisme, tome I, vol. 1, 2, tome II, vol. 1.
Paris, Desclée et Cle, 1968 s., 503 p., 488 p., 716 p.

Cette édition frangaise est assurée par J.-F. Six. Ensemble de monographies
suivies chacune d’une bibliographie tenue a jour, les trois premiers volumes
traitent successivement de l'athéisme dans la vie et la culture contemporaines,
puis dans la philosophie moderne et actuelle. Chaque exposé s’appuie sur de
nombreuses citations, vise a 1'objectivité et est souvent suivi d’une discussion.
C’est donc un instrument de travail et un ouvrage de consultation indispensable
a quiconque veut comprendre, interpréter et apprécier la situation actuelle comme
marquée par le passage de l'athéisme doctrinaire, théorique et pratique a 1l'ir-
réligion généralisée de demain. Or ce passage implique des conditions sociolo-
giques, psychologiques et culturelles. Les premiéres sont examinées a travers
des enquétes par J. Postel, E. D. Vogt, G. Hourdin, comme étant inhérentes
au processus de laicisation, de désacralisation et de sécularisation avec ses pres-
sions de groupe. A. Vergote, L. Beirnaert, A. Godin et d’autres étudient les
secondes a la lumiére du freudisme et du jungisme au niveau de l'inconscient
et de la conscience. P. Chauchard, Ch. Moeller, P. Modesto, E. Balducci ana-
lysent les troisiemes dans la sphere des sciences et dans celle de la littérature
francaise, soviétique, italienne ; on retiendra les contributions de Ch. Moeller
et de P. Modesto, le panorama de Duhamel & Mann de 1'un, l'initiation a des
romans soviétiques ignorés de l'autre ; le cinéma fait ’objet d’une enquéte due



BIBLIOGRAPHIE I9T1

a A. Ayfre. On trouvera ensuite une esquisse sur les méthodes et la pédagogie
de l'athéisme soit dans les pays marxistes, soit dans les régimes non-marxistes.
Ainsi les deux volumes du premier tome atteignent leur but : faire toucher du
doigt les manifestations de 1’athéisme qui se développe a la suite de 1'échec des
Eglises. La religion voulait humaniser la société, elle ’aliéne ; sa prétendue
rationalité cache ses sources irrationnelles ; mais les sciences la démasquent
comme la productrice de magie. Or le double passage de la croyance a la con-
science et de la conscience a la science définit I'histoire de la philosophie occi-
dentale comme le montrent C. Bruaire a propos de Hegel et C. Fabro, en réfé-
rence aux avatars de ’athéisme de l'antiquité a la dissolution de l'idéalisme.
La réduction du théologique a l’anthropologique et au politique au cours du
XIXe s. prélude au triomphe du nouveau scientisme naturaliste des courants
néo-positivistes (J. Ladriére), analytiques (J. Charlesworth), structuralistes
(P. Blanquart). Ce renouveau de I’empirisme et du logicisme, si remarquable-
ment résumé a la fin du volume 1 du tome II, apparait sous son jour véritable
a la suite des exposés de G. Cottier sur Marx, Engels, de G. Wetter et L. Fabbri
sur Lénine, Staline et les philosophes marxistes de Pologne, Hongrie, France,
Italie, etc., a la suite de ceux de G. Siegmund sur Nietzsche, de J.-B. Lotz sur
I'existentialisme athée frangais (Sartre, Camus, Merleau-Ponty) et allemand
(Heidegger, Jaspers), de G. Morra sur l'idéalisme italien, francgais et anglais...
On ne peut tout citer de cet important tableau de la philosophie contemporaine
déchiffrée sous l'angle de 'athéisme ; tout n’est pas d’égale valeur, mais tout
présente un intérét pour I'information et la réflexion. Au lendemain de Vatican II,
Paul VI constituait des secrétariats pour 1’étude des problémes en suspens ;
celui pour les non-croyants est chargé entre autres de réunir une documentation
aussi vaste que possible sur ’athéisme qui caractérise la fin du XXes. La publi-
cation de cette encyclopédie remplit en partie ce veeu ; elle vient a son heure ;
elle comble un vide. En effet, la théologie peut aujourd’hui se constituer
en référence non seulement a ses sources bibliques, historiques, a sa tradition,
mais aussi & ses négateurs et contestateurs ; elle ne peut qu’affronter le soupgon
que jettent sur elle Feuerbach, Marx, Nietzsche, Freud, leurs successeurs et
ces représentants de la dissolution de tout humanisme que sont les maitres a
penser de ce temps un Lévi-Strauss, un Lacan, un Althusser, un Foucault.
C’est dire que cette encyclopédie va a l'essentiel de ce temps sans se bercer
d’illusions ; elle sera pour beaucoup plus qu'un consultatif, une sonnette d’alarme

qui les réveillera de leur sommeil « dogmatique ». GABRIEL WIDMER

ULRICH NEUENSCHWANDER : Die religiose Krise des 20. Jahrhunderts.
Bern, Paul Haupt Verlag, 1967, 38 p.

C’est le texte de deux conférences radiophoniques. Ces deux exposés ont
vraisemblablement été congus pour étre lus — et entendus — indépendamment
I'un de 'autre. Le premier s’attache a analyser la crise religieuse des trois der-
niers siécles. Analyse dense et sans complaisances. On notera au passage 1'ex-
ploitation d’une idée chére a l'auteur : die Abgriindigkeil Gottes (une notion
difficile a traduire en frangais). — La seconde partie de 'ouvrage dénote une
forte influence de la pensée de Paul Tillich sur celle du professeur de Berne.
La maniére dont il définit le doute et la foi (Grundformen der menschlichen
Existenz), celle aussi dont il montre la dynamique positive du doute et en fait
une expression de la foi, ’apparente indubitablement a 'auteur de The Dyna-

mics of Faith. BERNARD REYMOND.



192 BIBLIOGRAPHIE

Christian History and Interpretation : Studies presented to John Knox,
éd. par W. R. Farmer C., F. D. Moule et R. R. Niebuhr. Cam-
bridge, University Press, 1967, 428 p.

11 est regrettable que 1'ceuvre de I'exégéte et théologien américain J. Knox
soit mal connue en France, en Allemagne et en Suisse. Les Mélanges que viennent
de lui offrir ses amis permettent heureusement aux Européens de se familiariser
avec cet auteur. — J. C. Bennett, président d’Union Theological Seminary
(New York), évoque avec talent les années passées a New York par le jubilaire
(1943-1966). Ce sont les années de créativité ol paraissent quatorze livres, dont
Chapters in a Life of Paul (1950), The Death of Christ (1958), Jesus Lord and
Christ (1958), The Church and the Reality of Christ (1962). Auparavant, J. Knox
s’était fait connaitre par sa thése originale sur 1’épitre a Philémon (1935) et
par son livre sur Marcion (1942). Devenu époscopalien, il quitta en 1966 Union
pour Austin (Texas). En 1967 paraissait sa christologie : The Humanity and
Divinity of Christ : A Study of Pattern in Christology. — Les Mélanges que voici
suivent les grands centres d’intérét des propres recherches du professeur Knox :
la relation entre la foi et 'histoire, la personne de Jésus, la nature de I’Eglise,
la pensée paulinienne. Les dix-huit contributions de ce volume sortent de la
plume de savants anglo-saxons. Un curriculum vitae et une bibliographie
complétent utilement ce beau recueil. Francors Bovox.

L’Eglise dans le monde de ce temps. Bruges, Desclée De Brouwer,
1968, 2 vol., 320 + 536 p.

Cet ouvrage considérable est un monument élevé autour de la Constitution
pastorale Gaudium et Spes de Vatican II, sous la direction de G. Baraula (Bré-
sil). Il a été publié simultanément en six langues et I’édition francaise a été
confiée a H. Crouzel. Le tome I présente les textes latins et frangais de la Cons-
titution avec ses présupposés historiques et théologiques. Le tome II en fait
une analyse détaillée et examine ses implications cecuméniques ; il se termine
par l'étude de I’Encyclique Populorum progressio sur le développement des
peuples dont on sait qu’elle est un prolongement direct du texte conciliaire. —
I1 n’est pas sans intérét de lire les pages qui replacent ce texte, dont ’'ouverture
au monde est exceptionnel, dans le cadre général du Concile et celles qui en
explicitent la théologie sous-jacente. Plus captivante encore est I’analyse de
ses fondements bibliques. On sait par ailleurs que divers projets de cette Consti-
tution pastorale, connue d’abord sous le nom de Schéma XIII, ont connu d’in-
nombrables avatars au cours du Concile et plusieurs des mutations qui nous
sont rapportées sont trés révélatrices des courants qui animaient, en cette
période, la foi des Péres. — Une bonne connaissance du milieu dans lequel
s’élabore la théologie est indispensable pour orienter les comportements tem-
porels du chrétien. La condition de I'homme dans le monde d’aujourd’hui, sa
dignité, la nature de la communauté humaine et de son activité, la mission
spécifique de 1’Eglise dans le monde contemporain, les particularités du mariage
et de la famille, de la culture, de la vie économico-sociale et des communautés
politiques nationales et internationales font 1'objet de chapitres intéressants
mais dont on peut regretter qu'ils ne soient pas plus dialectiques: on y retrouve,
développée de facon assez uniforme, la conception de I'homme et de la société
plutot statique et évolutive de la théologie romaine. — Lukas Vischer souligne
I'importance de la Constitution pour le mouvement cecuménique ; Olivier



BIBLIOGRAPHIE 193

Clément en fait une excellente critique a partir de I'orthodoxie ; c’est 4 nos
yeux l'une des meilleures contributions de cet ouvrage.

Les chapitres consacrés aux thémes et aux idées centrales de la Constitution
constituent un large développement de ceux-ci; ils sont analysés a la lumiére
de l'histoire ecclésiastique, des Encycliques sociales qui ont précédé le Concile
et des circonstances socio-économiques de 1’époque. — Cet ensemble de réflexions
utiles et intéressantes dues & une quantité d’auteurs différents et souvent
éminents repose sur les présuppositions théologiques fondamentales de I’Eglise
romaine qui établit une certaine continuité harmonique entre les données de la
nature et celles de la révélation. On comprend mal, dans ce schéma, les ruptures
dramatiques qui bouleversent la vie des hommes et des sociétés et qui contras-
tent avec leurs étonnantes performances. Une meilleure relation entre la struc-
ture fondamentale de 1’Eglise et celle du monde, également dépendante du
drame cosmique du Christ et de son triomphe, permettrait une lecture plus

dévoilée des mystéres humains. AdiGea B,

WERNER JETTER : Uber den Geist. Tiibingen, J.C.B. Mohr, 1968,
30 p. (Sammlung gemeinverstindlicher Vortrige, 255).

La Pentecote 1968 a donné l'occasion a l'auteur de tenter, en deux émis-
sions de radio, un survol de tout ce que peut signifier et suggérer la notion d’es-
prit et de Saint-Esprit, en commengant par les difficultés de compréhension
actuelles et en terminant sur une note trés « reformatorisch » (c’est d’ailleurs la
spécialité de 'auteur, analyste de Luther) : la connexion Esprit-Parole. — Lais-
sons au lecteur le soin de dire si la promesse du sous-titre est tenue: «Deux

essais de rendre compréhensible... » JEAN-PIERRE THEVENAZ

Frangois PERROUX : Le pain et la parole. Paris, Le Cerf, 1969, 364 p.

Rares sont les économistes qui osent reconnaitre que leur science se prostitue
involontairement aux impératifs inavoués des sociétés dans lesquelles ils vivent.
Ils affirment I'indépendance de leurs analyses, mais ils oublient que les cadres
de références qu’ils utilisent sont le plus souvent des cadres idéologiques si
généralement admis dans leur milieu qu’ils n’apparaissent méme plus comme
tels. — Le recul que Frangois Perroux prend par rapport aux schémas tradition-
nels est possible griace a la liberté que lui donne sa foi chrétienne. Professeur au
College de France, Directeur de I'Institut d’Etudes du Développement Econo-
mique et Social (IEDES), animateur de plusieurs publications, il nourrit depuis
plusieurs décennies les intellectuels catholiques de France d'une réflexion appro-
tondie sur les rapports de la société industrielle et de la foi chrétienne. La rigueur
de son esprit scientifique associé au dynamisme de sa foi 'ont convaincu de la
complémentarité et non pas de 'incompatibilité de I’Evangile et de la science
économique. « Le retour vigoureux a la lettre et a I’esprit de I’Evangile, écrit-il,
loin d’étioler la science et la technique, les stimule. » « La Science et le Message
ont des vertus de propagation qu’il faut exploiter a fond au lieu de les cultiver
en vase clos ». — Parce qu’il croit a I'Evangile, ce dévoilement, cette « psychana-
lyse intégrale » des hommes et des groupes sociaux, il peut passer au crible
de son jugement la société économique de 1’Ouest aussi bien que celle de I'Est
et en faire le bilan, en nombrer impitoyablement les échecs et en déceler équita-
blement les promesses. — D’une manieére générale, il constate d’abord 1’échec
de ce qu’on appelle couramment la science économique, parce que celle-ci se

13



I04 BIBLIOGRAPHIE

contente d’étre la science de I’enrichissement au lieu d’assumer la connaissance
des cofits globaux du statut humain, de I'homme et de tous les hommes. Et
tandis que toutes les sciences défendent farouchement leur universalité, la
science économique se laisse confisquer par les nationalismes qui la transforment
en « économie nationale » pour se mettre au service des « états violents et des
sociétés avares ». Cette réduction lui fait subir une perte d’efficacité et de signi-
fication, ce qui conduit aussi bien les sociétés de I’Ouest que celles de I’Est a
un embourgeoisement défini comme la culture et «le sens de l'inessentiel ».
On en arrive la parce que, dans chacun de ces deux types de société, la crois-
sance économique y est devenue sa propre fin. — Une nouvelle Renaissance, du
type de la premiére, est possible a condition que la science économique prenne
conscience des servitudes qu’elle accepte tacitement. — L’Evangile apporte
une critique constructive aux deux systémes parce qu’il dévoile le langage
rituel mensonger qu'’ils utilisent, ce jargon idéologique grice auquel on a 1’habi-
tude de masquer une partie de la réalité : on passe sous silence certains cofits
humains et I'on en maximise d’autres en en faisant une comptabilité exclusive.
— «L’ordre du travail» de I’Est est tout aussi contestable que «l’ordre de
I'argent » de I'Ouest. Les deux conduisent I’humanité a un échec. Le premier,
non seulement parce qu’il « mise sans reliche sur la haine et l'agressivité »,
mais aussi parce que « toute création est autre chose qu'une accumulation de
travail ». Les communautés de travail les plus étroites et les plus élémentaires
sont le théatre de tous les conflits humains et le travail a le pouvoir de séparer
autant que d’unir. Ce que I’homme recherche, c’est «l’invention» a tous
les niveaux, qui ne s’accommode pas de la contrainte absolue et souveraine de
la collectivité. Il ne s’agit pas « de fabriquer au mieux des choses, mais de créer
pour des hommes le milieu ol eux-mémes créent et se créent ». « L’homme n’est
maftre de son ceuvre que lorsqu’il est maitre de soi». — L’ordre de l'argent
n’apporte pas & I'homme plus de satisfaction. On voulait nous faire croire que
le marchand était indépendant du prince. Il suffisait, disait-on, de laisser agir
le premier a sa guise pour que l'industrie et le commerce engendrent une société
harmonique. Or, «la texture des échanges mercantiles dépend de pouvoirs qui
ne sont pas mercantiles sans autre » ; quand on étudie «la grande machine du
marché », « on omet de se demander qui la construit et qui en tient les leviers ».
«Les disharmonies et les antagonismes sociaux étant intimes & la texture
concrete du marché, le recours au marché ne saurait fonder une société harmo-
nique ». Il n’y a donc aucun espoir d’édifier une telle société aussi longtemps que
se poursuit la vaine « lutte contre un ordre de I’argent et un ordre du travail »
ou qu’on imagine l'illusoire « fusion spontanée des deux ordres » ou l’absorption
de 1'un par l'autre. Les deux, d’ailleurs, sont aussi colonialistes et impérialistes
I'un que l'autre. — Spécialiste des problémes du développement, F. Perroux
dénonce l'illusion qui fait croire aux occidentaux qu’il suffirait d’accroitre leur
aide scandaleusement insuffisante pour résorber le sous-développement sans
modifier fondamentalement les projets de la société industrielle. « Les occiden-
taux sont trop occupés a préparer la guerre et a se disputer les marchés pour
s’appliquer sérieusement au développement ». « Le conflit de deux économies
dominantes : la Russie et les Etats-Unis aggrave les miséres du sous-dévelop-
pement. La dimension du probléme est telle qu'il ne pourrait étre pratiquement
abordé que par une politique de désarmement et méme de coopération limitée
entre les deux grands. Elle appartient & un avenir assez lointain ». — Que
peut-on faire, alors, pour obtenir une société « harmonique » ? — Il faut cons-
tater d’abord que l'échec des sociétés industrielles n’est pas un échec de la



BIBLIOGRAPHIE 105

science elle-méme. Celle-ci, bien comprise, prépare au contraire toutes les condi-
tions nécessaires a l’avénement d'une société humaine capable d’assurer le
développement de tout '’homme et de tous les hommes. Il importe ensuite que
les chrétiens prennent conscience non seulement de leur responsabilité mais
des limitations dramatiques de leur éthique bornée. « Accepteront-ils de
faire leur salut personnel a 1'abri d’institutions qui privent la multitude des
moyens de se sauver ? ». « La pauvreté, liée & I’aumoéne et séparée de la réforme
fondamentale des institutions, voild notre erreur». Or, pour pouvoir faire
passer les impératifs de 1’Evangile dans les institutions, il faut que les chrétiens
reconnaissent que cet Evangile « commande un cecuménisme en actes » et cet
cecuménisme doit étre étendu «a tous ceux qui, se déclarant non-chrétiens,
servent dans leurs intentions profondes et leurs actions quotidiennes le Déca-
logue et I'Evangile ». Car «les techniques de la construction pacifique et de la
destruction massive intéressent toute la terre ». Dans une telle perspective,
I’Evangile peut redevenir le sel de la terre ; car «le témoignage des chrétiens
individuellement ou en groupes reste fondamental. En un sens, il est toujours
a-social. La vérité scientifique est révolutionnaire déja, le pur Message l'est
au second degré. » Une telle vérité révolutionnaire est capable d’engendrer la
« démocratie sociale » que tout le monde recherche et qui, « a la limite, se con-
fond avec la pratique du dialogue social dans les sociétés en voie de réconcilia-
tion » ; 1'établissement de cette démocratie sociale est «la tache temporelle des
chrétiens et le moyen par lequel ils peuvent donner vie a leurs valeurs spécifi-
ques ». Car « construire des sociétés neuves dans un milieu mondial qui ne les a
jamais si vigoureusement appelées, sans autre guide que le Décalogue est le
pur message évangélique, est & mon sens le devoir de la Communauté chrétienne.
Parce qu’elle est gardée des délires par sa foi et sa morale, elle doit étre un foyer
de I'invention sociale ». — C’est sa tache aussi de « déshonorer les idéologies ».
— Mais les chrétiens ne sont pas seuls a 1'ouvrage. Ils doivent collaborer a
I'avénement de valeurs profanes dans la société qui correspondent aux consé-
quences sociales de leur foi et qui peuvent étre reconnues également par des
humanistes non chrétiens. Il s’agit par exemple de fixer a I’économie des objectifs
mondiaux qui 'arrachent au provincialisme des idéologies et des économies
nationales. Il faut tendre aussi a « déshonorer 1’enrichissement » pour parvenir
4 une économie qui reconnaisse I'importance des prestations de la gratuité comme
il en existe déja de nombreuses dans les divers transferts de solidarité. Il n’est
pas question de minimiser I'importance du projet économique, mais il s’agit
de rendre compatibles entre eux les divers projets de I'homme, artistiques,
sociaux, spirituels, etc., et de les harmoniser par I'’avénement d’une démocratie
économique qui prenne en considération tous ces objectifs. Tout ceci entraine
naturellement des modifications importantes dans ce qu’on a coutume d’appeler
l'aide au tiers monde qui ne saurait étre efficace que si elle est intégrée a un
« plan de développement global et mondial ». — Toutes ces indications attestent
que Frangois Perroux prend vis-a-vis des diverses économies en présence une
position chrétienne juste et équilibrée : elle n’est ni « & gauche » ni « a droite »
selon les critéres idéologiques qui ont cours a I'Est ou a I’Ouest. Elle est tout
simplement chrétienne, c’est-a-dire lucide et critique, libre et positive aussi
bien 4 l'égard de la gauche que de la droite. A vrai dire, cet ouvrage est un
ensemble d’articles écrits en des circonstances diverses et réunis pour la publi-
cation. L’ensemble est un peu disparate, mais la pensée de F. Perroux est suffi-
samment profonde, intelligente et substantielle pour qu’il s’en dégage une

certaine unité. ANDRE BIELER.



HISTOIRE
DE LA
PHILOSOPHIE

196 BIBLIOGRAPHIE

JosgE VIVEs, S.J. : Génesis y evolucién de la ética platénica (estudio de
las analogias en que se expresa la ética de Platén). Madnd, Gredos,
1970, 328 p. (Biblioteca hispanica de filosofia).

Le titre se référe a l'intention générale de I'ceuvre : suivre la pensée morale
de Platon depuis son apparition dans les premiers dialogues, au travers des
diverses « tentations » qui se sont présentées a elle, jusqu’a ce que triomphe,
dans la « pédagogie juridique » des Lois, I'orientation réaliste et psychologique.
Le sous-titre insiste sur le caractére concret de la méthode, qui cherche a éviter
toute référence & une morale actuelle, et s’en tient & 'analyse des procédés
expressifs auxquels a eu recours Platon : allégorie, et surtout analogie — mot
qui résume peut-étre mieux que tout autre a la fois le génie d’une époque et ses
limites. José Vives est actuellement professeur de philosophie de ’antiquité a
I'Université de Barcelone. JEAN-PAUL BoOREL.

GILLES DELEUZE : Spinoza. Paris, Presses Universitaires de France,

1970, 126 p. (Philosophes).

Livre original, mais pas toujours convaincant. Il est peut-étre vrai qu’il
faille « comprendre en un tout la méthode géométrique, la profession de polir
les lunettes et la vie de Spinoza » (p. 20). Mais je ne suis pas certain que I'un
des grands thémes spinozistes soit la dévalorisation de la conscience, et la valo-
risation du corps humain — ce nouveau modele, dit I'auteur (p. 21), proposé
aux philosophes. Je ne suis pas stir non plus que Spinoza soit défini justement
quand on a dit de lui qu’il était matérialiste, immoraliste et athée. N’est-ce pas
le lire avec les seuls yeux de Nietzsche ? Enfin j’ai encore beaucoup de peine
a faire mienne cette conclusion : « Tout le chemin de 1'Ethique se fait dans
I'immanence ; mais l'immanence est l'inconscient lui-méme, et la conquéte de
cet inconscient » (p. 38). — Un lexique trés dense et trés développé précede les
extraits de 1'ceuvre. J.-CLAUDE PIGUET.

JEAN LACROIX : Spinoza et le probléme du salut. Paris, Presses Uni-
versitaires de France, 1970, 125 p. (SUP. Initiation philoso-
phique, 91).

Dans un livre consacré a Spinoza on pourrait s’attendre a découvrir une
thése soigneusement démontrée ; a apprendre a connaitre l'auteur de la mona-
dologie et ses idées personnelles ; a assister a la valorisation, souvent abusive,
d’un point de vue partiel élevé au rang de principe ; bref, on peut s’attendre a
tout, mais c’est une joie que de découvrir Spinoza, tout Spinoza et rien que
Spinoza. Telle est la réussite exemplaire de cet ouvrage. De méme que, chez
Spinoza, l'explication « ne va pas des parties aux parties ni des parties au
tout, mais du tout aux parties » (p. 19), de méme dans cet ouvrage le sens est
indivis, quoique distribué également au cours de 125 pages. Seuls ceux qui
réduisent toute philosophie au jeu structurel de thémes explicites seront d’avis
(et j’en connais) que M. Lacroix n’est « pas du tout original ». C'est que la vraie
originalité, quand il s’agit de Spinoza, ne réside pas dans la formation (ou la
malformation) de thémes rationalisés, mais dans le sens de cette philosophie
et de toute philosophie. C’est a ce niveau que tente de s’accrocher la réflexion
de M. Lacroix. Les purs historiens de la philosophie, méme s’ils se disent dégus,
découvriront pourtant l'originalité extérieure dont ils sont fervents dans les
derniéres pages, ou M. Lacroix réinterpréte, dans la perspective globale du
spinozisme, le Traité théologico-philosophique, que la critique tend souvent a
considérer a part et a isoler de I’ Ethique. J.-CLAUDE PIGUET.



BIBLIOGRAPHIE 197

PREDRAG GRUJIC: Hegel und die Sowjetphilosophie der Gegenwart.
Zur materialistischen Dialektik. Berne, Francke Verlag, 1969, 97 p.
(Dalp Taschenbiicher, n° 393).

Voici une présentation rapide et aisée de 'influence de Hegel et Schelling
sur la Russie du XIXe sieécle, des théses fondamentales du marxisme, de leur
application en Union soviétique. L'auteur n’en reste pas d’ailleurs a cet aspect
descriptif : apres s’étre efforcé d’interpréter la philosophie soviétique par rapport
a la tradition, il tente de prendre position a son égard. Il nous montre les aspects
positifs de cette philosophie qu’il considére comme une philosophie et non
comme l'idéologie d'un pays communiste, mais il nous montre aussi ses aspects
négatifs. L’ensemble constitue un bon ouvrage d’introduction au matérialisme
dialectique et a son développement dans un pays précis ; il nous apporte égale-
ment des références historiques importantes. Nous regrettons personnellement
le caractére un peu rapide et schématique parfois de certaines analyses, tout
en reconnaissant qu’il était impossible d’éviter ce travers si 'on voulait traiter

un tel sujet en quelque quatre-vingt-dix pages. MiGiins. CoRii,

AUGUSTE SABATIER : Esquisse d'une philosophie de la religion. Pré-
face de Gabriel Puaux. Paris, Fischbacher, 1969, 425 p.

L’ Esquisse est sortie de presse en 1897. Pour des raisons qui nous échappent,
notre Revue de Lausanne ne lui fit a1’époque aucune allusion. Quatre ans plus tard
Les veligions d’autorité et la veligion de I' Esprit n’eurent pas droit sur le moment
a davantage de considération. Il est trop tard pour combler cette lacune et,
de toute maniere, ces deux ouvrages n’ont pas eu besoin de la Revue pour faire
carriére. Nous n’en sommes que plus heureux de saluer leur réédition. En 1956,
les éditions Fischbacher réimprimaient Les religions d’autorité... En rééditant
I’Esquisse, elles completent heureusement ce qu’elles avaient commencé alors.
L’utilité, voire la nécessité de ces deux réimpressions ne devraient faire de doute
pour personne. Les ouvrages de Sabatier portent les stigmates de leur époque :
luttes entre orthodoxes et libéraux, mise en ceuvre de ’exégése historicocritique,
combats entre catholiques ultramontains et libres penseurs. Mais ils sont en
méme temps des classiques de la théologie francophone : nul ne peut prétendre
a une certaine culture théologique sans les avoir lus. On a dit de Sabatier qu’il
était le Schleiermacher francais et I’on a eu raison: identité d’intention, simili-
tude de conséquences, méme si le rayonnement d’un penseur protestant francais,
du fait de la minorité confessionnelle & laquelle il appartient, ne peut égaler
celui d’un théologien évangélique allemand. Ce n’est pas ici le lieu de refaire
I'analyse et la critique de I’Esquisse. Ses qualités littéraires sont bien connues :
la lecture de Sabatier demeure un délice pour qui aime la clarté de la pensée
associée a I’élégance du style. Rappelons que Sabatier avait réussi le tour de force
de retenir a la fois l'attention des spécialistes et celle du grand public. Certaines
périphrases oratoires, certaines interpellations au lecteur datent un peu, de
méme qu’est passé de mode un certain goQit pour les images lyriques ; cette
saveur propre a une époque ne saurait infirmer en quoi que ce soit la fermeté
du propos, elle nous inciterait méme a déplorer la sécheresse et la technicité
dont souffre parfois le langage théologique actuel. Mais Sabatier s’impose surtout
par son entreprise de salubrité théologique. Tout son effort tend a définir une
méthode conforme a l'objet de son étude et & récuser les argumentations et les
modes d’affirmation qui contredisent la «religion absolue » — entendez la foi



198 BIBLIOGRAPHIE

évangélique. Karl Barth était animé d’une intention identique. Mais 1a on
Barth a congédié la philosophie, Sabatier I'a recherchée. L’un a-t-il supplanté
Pautre ? Les développements les plus récents de la théologie redonnent a la
lecture de Sabatier une actualité qu’on ne lui aurait pas prétée voici vingt ans.
C’est une raison de plus pour saluer dans cette réédition une initiative qui vient
a point nommsé : elle est une invitation a relire Sabatier pour retrouver des

filiations que 1’on était en train de perdre de vue. BEniain RECHGHES.

MAURICE BLONDEL, AUGUSTE VALENSIN : Correspondance, I111. Paris,
Aubier, 19635, 261 p.
BLoNDEL-WEHRLE : Correspondance, 1-11. Paris, Aubier, 1969, 2 vol.

de 734 p.
JAacQues FLAMAND : L’idée de médiation chez Maurice Blondel. Lou-
vain-Paris, Nauwelaerts, 1969, 595 p.

Le P. H. de Lubac poursuit la publication et 'annotation d’extraits de la
correspondance de M. Blondel d’une part avec le P. Auguste Valensin de 1912
a 1947 (notre revue a rendu compte des deux premiers volumes de cette corres-
pondance), d’autre part avec I’abbé Joanneés Wehrlé de 1885 a 1938. Ces volumes
complétent ceux déja parus soit chez Aubier (Lettres philosophiques, Correspon-
dance avec Henri Brémond, Au cewr de la crise moderniste), soit au Seuil Cor-
respondance philosophique avec L. Laberthonniére), soit chez Beauchesne
(Blondel et Teilhard de Chardin) et dans diverses revues. Les notes du P. de
Lubac précisent celles qu’il a rédigées pour la plupart de ces publications et y
renvoient ; elles présentent un grand intérét historique et doctrinal pour la
compréhension d’une époque tumultueuse dont les effets se font encore sentir
dans la contestation actuelle. Ces lettres de Blondel et de ses correspondants
nous font assister, en effet, a la naissance, au développement du mouvement
moderniste, a sa condamnation et a ses séquelles, a la lutte entre les « intégristes »
et les « progressistes », a la séparation entre ’Eglise et I'Etat en France, a la
montée de I’Action Frangaise et a celle du Sillon, a la victoire plus apparente
que réelle de la néo-scolastique. Elles laissent apparaitre aussi le cheminement
de la pensée non seulement des intéressés, mais aussi des autres protagonistes
du drame « moderniste », un Loisy, un von Hiigel, un Le Roy, un Laberthonni¢re.
Ce drame est celui de ’'obéissance et de la soumission a une instance ecclésiastique
autoritaire et de la révolte a son égard au nom des méthodes historiques en
exégése, de la méthode d’immanence en philosophie, du personnalisme en théo-
logie ; il se déroule sur le plan idéologique et politique. On trouvera dans le
volume consacré a A. Valensin son article sur la méthode d’immanence paru
dans le Dictionnaive d’apologétique, dans celui consacré a Wehrlé un important
fragment de la lettre de Blondel a P. Archambault (3 septembre 1924), sa
Méditation sur l'athéisme parue dans Philosophies en 1925. De telles publica-
tions éclairent la genése de la double trilogie blondélienne, son intention centrale
(légitimer la lettre, la pratique et le dogme grice a une dialectique concréte),
son probléeme fondamental (l'insertion du surnaturel gratuit et nécessaire en
I'homme), la subtilité et la rigueur de son élaboration. M. J. Flamand expose
les sources de la thése latine de Blondel (De vinculo Substantiali et de Substantia
composita apud Leibnitium, 1893 ; adaptation frangaise sous le titre Une énigme
philosophique : le « Vinculum substantiale » d’aprés Leibniz et I'ébauche d'un
réalisme supérieur, 1930) en examinant le « comment » des étres composés dans



BIBLIOGRAPHIE 199

leur rapport avec le monadisme. M. Flamand pousse son enquéte d’une part
du c6té des théologiens, puisque Leibniz aborde I'hypothése du Vimculum
substantiale dans sa correspondance avec le P. Des Bosses a propos de I’eucha-
ristie, d’autre part du c6té des philosophes (de Descartes & Husserl). On sait
I'importance de la thése latine de Blondel pour la compréhension de sa philoso-
phie de I'action : quel est le type de réalité des étres composés, quelle en est
la substance, quel est le role de l'action dans leur composition ? Ce role est
médiateur ; il se référe indirectement a la médiation du Christ dans sa double
nature que l'eucharistie « re-présente » activement. L’examen de la notion de
médiation nous conduit donc au cceur du probléme des rapports entre la philo-
sophie et la théologie tels que Blondel les congoit a la lumiére de la christologie
et de la raison dans sa double fonction théorique et pratique ; cet examen nous
renvoie a celui du surnaturel si décisif pour définir la tiche de la philosophie
intégrale (les ingrédients de la destinée humaine). L’ampleur de cette notion
de médiation explique pourquoi M. Flamand procéde a une relecture de toute
I'cecuvre blondélienne a partir d’elle ; sa documentation est vaste (preuves en
soient les appendices et les index de son ouvrage), son interprétation équilibrée.
Peut-étre son travail aurait-il gagné a étre plus concentré et condensé, plus
critique aussi et plus averti des pieges que cache toute philosophie de la média-
tion. Etant donné les nouvelles orientations philosophiques et théologiques, il
sera indispensable de reprendre ’examen critique du blondélisme et des doc-
trines voisines (celles de Le Roy et Laberthonniére en particulier), tant leur
influence & la fois manifeste et secréte est grande aujourd’hui ; ces publications

contribueront a faciliter une telle étude. GABRIEL WIDMER.

ERric MERLOTTI : L'intention spéculative de Benedetto Croce. Etude sur
la signification métaphysique de la « Philosophie de 1'Esprit ».
Neuchatel, La Baconniere, 1970, 205 p. (Langages).

Le livre, trés méritoire, de M. Merlotti, fruit de longues et patientes recher-
ches, ne vise pas, principalement, & analyser les motifs pour lesquels Croce,
en France, « connut des fortunes diverses et des infortunes certaines » (sur la
question sont a consulter, entre autres, les articles de M. Paul Olivier sur
«Croce et la culture francaise» dans la Rivista di studi crociani), mais a
démontrer que Croce, historien et critique doué d’une incomparable puissance
de synthése et de travail, fut, avant tout, un grand philosophe. En exposant,
objectivement et critiquement, les grandes lignes de l'intention spéculative du
philosophe napolitain, et en la confrontant, implicitement et explicitement,
avec la philosophie cartésienne, M. Merlotti, & vrai dire, met & jour les raisons
profondes qui entravent une compréhension plus adéquate de Croce en France.
Elle pourrait se faire, nous semble-t-il, si la France savait découvrir quel admi-
rable instrument de travail Croce peut fournir & I'historien et au critique
(domaines ol un apport de sang nouveau serait particuliérement souhaitable),
mais cela supposerait la connaissance de cette pensée elle-méme. L’étude de
M. Merlotti, bien qu’appuyant trop peu, a notre gofit, sur le c6té «art» de
I’expérience philosophique de Croce, milite intelligemment en faveur de cette

rencontre. WERNER GUNTHER.



200 BIBLIOGRAPHIE

RENE LE FORESTIER : (1868-1951). La franc-magonnerie templiére et
occultiste aux XVIIIe et XIXe siécles. Préface d’Antoine Faivre.
Introduction d’Alec Mellor. Louvain, Nauwelaerts ; Paris, Aubier-
Montaigne, 1970, 1116 p.

Un non Franc-Magon était-il plus apte, parce que spectateur, a entreprendre
cette monumentale étude ? L’objectivité historique en est évidente, les nom-
breux événements sont cités avec précision, toutes références possibles données.
Par contre, 'appréciation des motivations de certains choix ou d’oppositions
de personnes et d’Obédiences révele la difficulté de juger pour un non-initié,
si documenté soit-il. — R. Le Forestier, Dr és lettres et agrégé, consacrait déja
sa theése aux « Illuminés de Baviére » avant la premiére guerre mondiale, puis
continua, & c6té de son enseignement, ses recherches sur les sociétés secréetes
et I'occultisme. Il retrace, dans cet ouvrage posthume, sur la base de documents
peu connus ou inédits, principalement réunis a la Bibliothéque de la ville de
Lyon, la vie de Loges franc-magonniques frangaises et allemandes, pratiquant
les « Hauts Grades », qui se sont développées aprés que la Magonnerie anglaise
— avec ses quelques variantes de rites — s’était répandue sur le continent. —
Le contenu humaniste de 1’enseignement magonnique, sa référence a la corpo-
ration professionnelle plus ancienne, incitait automatiquement ses affiliés a se
rechercher des parrainages historiques et illustres. Le rattachement a 1'ordre
des Templiers, avec les mystéres de leur trésor et de leur dispersion, était tentant.
De méme la recherche de la « pierre philosophale » vue sous 1’angle de la science
des alchimistes ou sous l’angle de 'occultisme cher aux Rose-Croix stimulait
la création de Commanderies ou de Chapitres concurrents. R. Le Forestier
décrit clairement I'évolution aussi bien des idées que de certaines utopies chez
les hommes qui dominérent ces mouvements ces deux derniers siécles. — Les
découvertes scientifiques modernes et les recherches philosophiques contempo-
raines n’infirment pas fondamentalement la valeur des analyses des penseurs
francs-magons évoqués tout au long de ces pages, oli I'on voit un grand nombre
d’hommes sincéres essayer de dépasser les dogmes de leur époque, et parfois
étre abusés par des charlatans | — Cette somme de I'histoire des F. M. Templiers
ou Occultistes se lit bien, grice a sa typographie — a part quelques fautes —
a la logique de ses chapitres, et aux importants addenda d’A. Faivre. Elle
devrait étre connue de tous les initiés des Hauts Grades ; elle intéressera les
historiens qui ne doivent pas oublier 'universalisme de la Franc-Magonnerie,
et aussi bien des philosophes, qui découvriront avec surprise les voies de propa-

gation de certains courants de pensée. Francols CHARMEY.

Les études bergsoniennes, tome IX. Paris, Presses Universitaires de
France, 1970, 228 p.

Les Etudes bergsoniennes viennent de s’enrichir d’un neuviéme volume.
La premiére partie est consacrée a la mission diplomatique en Espagne qui fut con-
fiée au printemps 1916, en pleine guerre mondiale, au philosophe Henri Bergson.
I1 s’agissait d’expliquer a l'élite madriléne la position de la France en guerre.
— Pour la premiere fois, les conférences prononcées les 2 et 6 mai sont repro-
duites intégralement. Mais la sténographie originale en frangais ayant disparu,
I'actuelle version frangaise a du étre reconstituée a partir de la traduction



BIBLIOGRAPHIE 201

espagnole. — L’dme humaine et La personnalité, tels sont les deux sujets que
traita Bergson devant un auditoire réceptif et enthousiaste, A vrai dire, ces
exposés ont perdu une partie de leur attrait, puisque Bergson y résume des
thémes bergsoniens maintenant bien connus. En revanche, il est deux points
qui nous paraissent d’un extréme intérét: c’est 1'éloge de la philosophie en
terre espagnole et la théorie des personnalités nationales. — Rien n’était plus
embarrassant que d’évoquer en guise de préambule la tradition philosophique
de I’Espagne ; de l'aveu méme de plusieurs de ses ressortissants, 1’Espagne
dans ce domaine fait figure de parent pauvre. Ceux-ci péchent-ils par exces
de modestie ? C’est ce que soutient le penseur francais avec autant de sincérité
que d’habileté. Critiquant d’emblée la conception germanique d’une philoso-
phie abstraite, — « construction systématique d’idées entassées les unes au-
dessus des autres comme des pierres pour former un édifice immense et impo-
sant, mais fragile... » — Bergson se prononce pour la conception latine et anglo-
saxonne d’une philosophie congue comme I’é¢tude intuitive de I’Ame humaine.
(p. 9). De ce point de vue, la culture espagnole est tout a fait privilégiée, étant
donné la richesse de ses réalisations artistiques et de ses écrits mystiques. Car
I'artiste et surtout le mystique réalisent a leur maniére ce qui constitue la visée
ultime du philosophe : une contemplation sans voiles, dans une vision directe,
des choses de la vie intérieure. L'on reconnaitra ici, énoncées avec une parfaite
clarté, des théses développées plus tard dans Les deux sources. — Bien que son
auteur s’en défende, le petit traité de philosophie politique qui termine la
seconde conférence présente un caractére nettement polémique (p. 80-86).
Traitant apres la personnalité individuelle de la personnalité nationale, Bergson
souligne I'opposition irréductible entre la théorie de la nation comme personne
avec ses droits inviolables et la théorie germanique de I’Etat — issue de Hegel
— pour qui la force prime le droit. Il en résulterait dans le premier cas une
société internationale de type « organique », I'unité dans la plus grande diversité
nationale possible, alors que dans le deuxi¢me cas, 1'unité serait de type ¢« méca-
nique », puisqu’'un Etat dominateur se croirait autorisé a imposer a I'’humanité
la soumission a des régles uniformes, abstraites et dénuées de toute spontanéité.
Et dans sa conclusion, passant au plan pratique, Bergson caractérise le conflit
franco-allemand comme un affrontement de forces matérielles puissantes contre
des forces surtout spirituelles faites de courage et d’esprit de sacrifice. Cette
incursion dans le domaine politique, assez inhabituelle chez Bergson, mérite
d’étre soulignée et son analyse est si pertinente qu’on la dirait aussi bien écrite
vingt ans plus tard pendant 1’époque nazie. — Signalons encore l'article
bien documenté de E. Moutsopoulos de 1'Université de Salonique sur La critique
du platonisme chez Bevgson. Bernard Halda reléve I'extraordinaire influence de
Bergson sur l'orientation et 1’évolution intérieure de Charles Du Bos. Gilbert
Maire retrace sa premiére rencontre avec le Maitre le 8 mai 1904 et il rapporte
divers conseils qui lui furent donnés & cette occasion pour I’étude des langues
mortes et de la philosophie. Enfin, Angéle Mariotti analyse dans une biblio-
graphie quelques ouvrages récents consacrés au philosophe frangais. Il s’agit
de la quatrieme étude de Mme Madeleine Barthélémy-Madaule sur Bergson,
(¢« SUP», PUF, 1968), du livre de M. André Robinet, 'actif rédacteur des
Etudes bergsonniennes, sur Péguy entre Jauvés, Bergson et I’ Eglise (« Recherches »,
Seghers, 1968), ainsi que de la thése de Pierre Trottignon — L’idée de vie chez
Bergson et la critique de la métaphysique (PUF, 1968) — qui tend A réhabiliter
la philosophie bergsonnienne et a la dégager d'interprétations erronées qui sont

a l'origine de son discrédit partiel. e T ———



PHILOSOPHIE
CONTEMPO-
RAINE

202 BIBLIOGRAPHIE

Annales de I'Institut de Philosophie de I’Université libre de Bruxelles.
Bruxelles, Editions de I'Institut de Sociologie, 1969, 199 p.

Pendant plus de seize ans, 1'Institut de philosophie de I'Université libre de
Bruxelles a publié un bulletin trimestriel, Morale et Enseignement. Désormais
ce bulletin sera remplacé par un volume annuel ouvert & des études plus longues,
qui ne seront pas nécessairement consacrées a des problémes de morale, mais
pourront toucher a n’importe quel domaine de la philosophie. Le premier volume
de ces Annales est dédié a Mme J. Goedert-Croissant, qui assumait la respon-
sabilité de I’édition du bulletin. Outre une utile table récapitulative des auteurs
qui ont collaboré au bulletin et quelques comptes rendus critiques, il contient
sept études, qui présentent toutes un grand intérét. Le probléme si actuel de la
violence est abordé a la fois par M. C. Perelman (« Autorité, idéologie et vio-
lence ») et M. M. Weyembergh (¢« Raison et violence »). L’article de Mme E, Grif-
fin-Collart, « L’homme naturel et la société chez Hobbes et chez Shaftesbury, »
fait revivre une polémique historique qui touche aussi & ce probléme. Sous le
titre « Universalité naturelle et culturelle chez Lévi-Strauss », M. P. Verstraeten
nous livre un ensemble de réflexions remarquables sur la nouvelle ethnologie.
Non moins intéressantes les réflexions de M. M. Richir, sur le probléme du
psychologisme, examiné a la lumiére de Husserl. M. S. Issman cherche a élucider
la notion logique de probabilité. Enfin, M. J.-P. Bier étudie le malaise esthé-
tique, considéré comme une constante de la littérature allemande. La qualité
de ce premier volume fait bien augurer de ces Annales, auxquelles nous sou-

haitons une longue existence. ANDRE VORLEER

La Dialectique. Actes du XIVe Congrés des Sociétés de Philosophie
de langue francaise (Nice, 1-4 sept. 1969). Paris, Presses Univer-
sitaires de France, 1969, 303 p.

Ce volume contient le texte des 64 communications discutées lors des séances
de commission du Congrés de Nice. Il ne donne ni les discussions elles-mémes
ni les conférences prononcées lors des séances pléniéres. Les communications
sont réparties en six commissions distinctes : Histoire de la Dialectique de
I’Antiquité a la Renaissance ; Histoire de la Dialectique de Kant a nos jours ;
Dialectique, Science et Logique ; Dialectique et Sciences humaines ; Dialec-
tique et pratique humaine ; Dialectique et Religion. — Le lecteur sera frappé
par la diversité des points de vue. Parcourant les communications de caractére
historique, il ira des Présocratiques et de Zénon d’Elée a Mao-Tsé-Toung, en
s’arrétant & Socrate et Platon, aux Stoiciens, a Plotin, & G. Bruno, a Kant, a
Hegel et Marx, a J. Nabert, a A. Breton et a Heidegger (mais il ne trouvera
mention ni de Sartre, ni de Gonseth). Quant aux autres communications, elles
le conduiront du probléme de la formalisation logique des mouvements dialec-
tiques a celui des rapports entre la dialectique et 1’exégése biblique, en suivant
un itinéraire capricieux qui l’engagera a s’interroger sur les rapports de la
dialectique avec la physique, I'économie, la sociologie, la psychologie, I'histoire
littéraire, la biologie, la pédagogie, la morale... et le tourisme. Une telle diversité
le remplira peut-étre d’émerveillement et le convaincra définitivement de 1'iné-
puisable fécondité de la dialectique, & moins qu’elle ne le confirme dans l'idée
que la dialectique constitue une énigme a tout jamais obscure. — Mais, quel
que soit son jugement sur la nature et I'utilité de la dialectique, il reconnaitra
que nombre de communications présentent une réelle valeur philosophique. —



BIBLIOGRAPHIE 203

Ne pouvant signaler ici tous les textes qui m’ont paru dignes d’intérét, je me
bornerai a présenter ceux qui touchent a la dialectique hégélienne, soit qu’ils
I’abordent dans une perspective historique, soit qu'ils s’attachent & certains des
problémes qui se posent actuellement a son propos : M. FLEISCHMANN souligne
que « la dialectique de Hegel n'est pas une méthode, mais un principe systéma-
tique autour duquel il fait mouvoir son systéme » (p. 73) : elle pose le probléme
fini/infini. « L’infini c’est la pensée qui englobe en elle ses objets, le fini ce sont
les objets considérés en leur (impossible) détachement de la pensée. Evidemment
c’est la distinction spinoziste entre natura naturans et natura naturata qui sert
ici de modele » (Ibid.). Aprés avoir rappelé que Hegel s’oppose a toute forma-
lisation logique de sa dialectique, M. DUBARLE propose de distinguer plusieurs
couches dans le texte de la logique hégélienne. Il y aurait ainsi un « langage de
théorie » énongant les divers moments logiques du concept dans leur ordre de
succession, et plusieurs « métalangages » exposant le passage de chacun de ces
moments aux moments suivants et énongant comment doit étre comprise la
présentation de toute la chaine des moments : non « comme une suite discréte
de moments fixés extérieurement les uns aux autres », mais « comme une totalité
de déterminations conceptuelles intérieures les unes aux autres» (p. 126).
M. LuTERBACHER tente de montrer, a propos de la dialectique du maitre et de
I’esclave, la possibilité d’une représentation mathématique de la dialectique
hégélienne. M. LtoNARD défend l'idée que la logique philosophique est « un des
éléments indispensables a une organisation scientifique du discours théolo-
gique » (p. 281), en partant des textes hégéliens consacrés a la philosophie de
la religion chrétienne. M. ROBINET critique vigoureusement la conception
hégélienne de 1'histoire de la philosophie : persuadé que la succession des sys-
témes développe dans la diachronie la série instantanée des idées constituant
le savoir absolu, Hegel ne percoit pas la coexistence de doctrines contradictoires
et se heurte a la résistance des ceuvres qu’il aborde. Enfin plusieurs communi-
cations posent le probléme des rapports entre la dialectique hégélienne et la
dialectique marxiste. M. ArRAUD reprend l'une des principales critiques adres-
sées a Hegel par Marx : « Marx reproche a Hegel (...) de s’étre imaginé qu’il
faisait de l'analyse alors qu’il n’effectuait que l’abstraction» (p. 112). A la
lumiére de cette critique, on comprend mieux le Capital, qui peut donner
« I'illusion d’une construction a priori » (p. 115), parce que son exposition pro-
céde d'une fagon déductive, comme si les déterminations générales du début
engendraient les déterminations ultérieures et plus concrétes. Mais en fait cette
exposition suppose tout un travail préalable d’investigation s’appropriant la
matiére, analysant ses diverses formes de développement et découvrant le lien
interne qui les unit. M. ALMALEH étudie le passage de Hegel & Marx et rejette
la theése althussérienne d’une double discontinuité, d’'une part entre le jeune
Marx et le Marx du Capital, d’autre part entre le systéme hégélien de la Science
et le discours scientifique du Capital : « Ni discours scientifique, ni discours
philosophique, mais l'un et I'autre I'un dans I’autre, tel est le statut du discours
de Marx » (p. 63). Dans une étude trés informée, citant abondamment Marx et
Lénine, M. D’HonDT défend un point de vue voisin : le passage de Hegel a
Marx a pour principe un renversement de la relation entre la pensée et la réalité,
mais ce renversement n'empéche pas Marx de conserver dans sa propre doctrine
la forme générale du mouvement dialectique, opérant ainsi une récupération
de la dialectique hégélienne. S’attaquant lui aussi & Althusser, M. LaANTZ sou-
tient qu’a I'égard des sciences humaines le point de vue de 1'hégélianisme et
celui du marxisme ne différent pas d'une fagon fondamentale. — Cette rapide



204 BIBLIOGRAPHIE

analyse de quelques communications aura suffi & montrer, nous l'espérons, que
ces Actes fournissent une abondante matiére a la discussion de 1'une des notions
les plus controversées de la pensée philosophique. AnpuE VOELER.

Moglichkeiten und Grenzem der Zukunftsforschung. Freiburg i. B.,
Herder, 1970, 77 p. (Weltgesprich, 10).

Selon H. Klages (futurologue) le devoir de la futurologie consiste a dévoiler
la structure de la société entiére en établissant des modeles qui rendent visibles
tous les aspects de la réalité envisagée. — H. Mohr (biologiste) souligne que les
théories scientifiques peuvent déterminer toute notre conception du monde.
L’importance de la science pour le monde futur consiste a établir les théories
les plus valables dans les systémes accessibles a la recherche. Ainsi la science
est un moyen pour critiquer les utopies. — K. Sontheimer (politologue) rend
attentif aux graves conséquences de l'attitude scientifique dans les sciences
sociales lorsque celles-ci sont jugées selon les mémes critéres que les sciences
naturelles ; cela impliquerait en effet la destruction de la liberté. — La « précal-
culation » exacte des actions humaines et des événements n’est pas seulement
impossible & cause de la complexité des facteurs, mais surtout a cause de la
propriété que détient ’homme de pouvoir réagir aux prédictions qui conditionnent
I’action humaine. En conséquence il faut se limiter & des hypothéses probables
qui soient attestées de fagon scientifique, et qui se mettent au service de la
liberté humaine. — P. Hiinermann (théologien) part de la signification de
I’espérance en Dieu pour la confession de la foi. Sans exclure la connaissance
et la planification scientifiques, elle témoigne de 'espérance absolue, qu’il faut
conquérir a nouveau comme une puissance libératrice, contre toutes les tentatives
d’oppression extra- ou intra-ecclésiastiques. GUNTER HIMMER.

ETIENNE SOURIAU : Clefs pour [l'esthétique. Paris, Seghers, 1970,

190 pages.

Lorsqu’un homme, parvenu au terme d’une longue et féconde carriére,
regarde en quelque sorte derriére lui et décide de condenser toute son expé-
rience en moins de 200 pages, pour dire une bonne fois ce qu’est cette discipline
dont il s’est occupé toute sa vie, et sur quoi elle porte en définitive, eh bien, si
cet homme en sait la maniére, on peut étre assuré de découvrir un chef-d’ceuvre.
Or Etienne Souriau en sait la maniére et nous confirme que, bien souvent, les
petits livres des grands hommes sont les meilleurs. — Il n’y a qu'un paradoxe
dans ce livre : c’est qu’'Etienne Souriau, qui n’aime pas (a tort, je crois) que
I'artiste exprime, s'y exprime lui-méme tout entier : dans son classicisme, mais
dans son originalité incomparable ; dans son golt et sa culture exceptionnels,
mais dans son ouverture a l’avenir ; dans sa langue admirable, d'une simplicité
linéaire et d’'une densité compacte ; et jusqu’au choix de la figure sur la page
de couverture. — C’est la un livre qu’il faut absolument, non pas «avoir lu »,
mais justement : lire. Je dirais pour ma part : I’apprendre par cceur. Souriau est
en effet modeéle, en ce qu’il est 'un des derniers esprits « universels » dont
Leibniz (aprés Platon) avait posé la semence, et dont la technocratie contem-
poraine nous prive. — Je n’ai rien dit du contenu de cet ouvrage. Qu'on m’ex-
cuse : je nme saurais rien en dire, car on ne peut que mal parler de ce & quoi on

assentit trop pleinement. J.-CLAUDE PIGUET.



BIBLIOGRAPHIE 205

HENRI ARVON : L’esthétique marxiste. Paris, Presses Universitaires de
France, 1970, 110 p. (SUP).

I1 y eut un art révolutionnaire en Russie aprés 1917, il y eut aussi un aca-
démisme stalinien, il y eut des débats, des disputes, des condamnations, des
ukases, et des directives. Mais y a-t-il une « esthétique marxiste » ? Henri Arvon
en doute, et nous dit pourquoi. La philosophie marxiste ne peut pas s’accom-
moder de la présence de l’art, car ou bien I’art doit étre le reflet de la réalité (réa-
lisme socialisme) et il sombre dans 1’académisme, ou bien alors on sauve la réalité
socialiste par un renouvellement de la forme, ce qui contredit la thése marxiste
de l'union de la forme et du contenu. Ces contradictions, dit M. Arvon, sont
«a vrai dire insurmontables » (p. 53), et je crois qu’il a parfaitement raison de
le dire. — Ce livre vaut surtout par la masse des faits cités, des auteurs analysés,
des problémes posés. Il vaut aussi par la conclusion implicite, qu’on ne peut
pas ne pas tirer de cette lecture : quand on voit comment, depuis 1917, a évolué
I'art soviétique engagé dans le politique, on ne peut que s’étonner d’entendre
nos pseudo-révolutionnaires d’aujourd’hui réclamer encore a grands cris 'enga-
gement de 'artiste dans le social et le politique. Mais il est vrai aussi que le
génie se moque des slogans, et I'exemple de Brecht, bien analysé par M. Arvon,
le montre assez clairement. J.-CLAUDE PIGUET.

GASTON BACHELARD : Le droit de réver. Paris, Presses Universitaires
de France, 1970, 250 p. (A la pensée, 10).

Ce n’est pas 1a un livre, mais un recueil d’articles et de publications diverses,
jointes ensemble en hommage posthume, et sans que les éditeurs puissent
affirmer que le fil conducteur soit «un principe d’unité trés visible ». Et en
effet, de Chagall & Poé, de Monet a Paulhan, de la Radio au Jowrnal d'un
Homme, le fil dialectique est invisible. Mais il est réel : il se laisse tirer d’une
sensibilité qui reste, chez Bachelard, le principe de sa culture — abolie toute
érudition. La lecture (p. 134-149) a laquelle procéde Bachelard du roman de
Poé, Les Aventures de Gordon Pym, compte a cet égard parmi les meilleures

pages du livre. J.-CLAUDE PIGUET.

STEPHANE Luprasco: La Tragédie de U'énergie. Paris, Casterman,
1970, 142 p. (Mutations-Orientations, 2).

L’examen des résultats expérimentaux de Planck et de Heisenberg princi-
palement conduit 'auteur a affirmer ce qu’il appelle un « déterminisme contra-
dictionnel » et une « causalité d’antagonisme », qui mettent en question radicale
la logique classique reposant sur I'identité et 1’absence de contradiction. — Le
but de 'auteur est de créer, pour la microphysique, un algorithme analogue a
ce qu’est, pour la macrophysique, la mathématique bourbakiste. Cette nouvelle
logique, aux dires de 'auteur, aurait dG permettre de découvrir certains résul-
tats expérimentaux « plus vite et plus aisément » (p. 44). Si ce ne fut pas le cas,
pense-t-il, c’est que le monde scientifique contemporain tout entier est demeuré
comme englué dans «une étrange force aveugle d’inertie », alors méme que
M. Stéphane Lupasco livrait « dans ses travaux» et ¢« méme dans un livre
récent », la clef théorique du probléme. — Cette nouvelle logique est résumée
au ch. VI: ce que je n’y comprends pas, c’est comment la relation classique



206 BIBLIOGRAPHIE

d’'implication, qui y est utilisée telle quelle, est & méme de permettre la formali-
sation d’une logique qui la nie matériellement. — Philosophiquement, 1'auteur
reproche (passim) a Bergson son alogisme et son irrationalisme, et déclare assez
abruptement que «ce dont souffre le malade mental, c’est d'un manque de
conflit ». Je ne sache pas que les bergsoniens d’'une part, les psychiitres de
l'autre, ratifient ces vues. J.-CLAUDE PIGUET.

HusseERL : Expérience et jugement. Paris, Presses Universitaires de
France, 1970, 497 p. (Epiméthée). Traduction D. Souche.

Le traducteur s’est efforcé d’'éviter le jargon habituel, qu'on cultive trop
volontiers dés qu’il s’agit de rendre en frangais des auteurs comme Husserl ou
Heidegger. Il y est fort bien parvenu, et s’en explique dans un lexique trés bien
fait. De cette fagon, Husserl devient lisible, méme en frangais. On n’en comprend
que mieux le sens — historique, et méme classique maintenant — de ce qu’il

nous dit. J.-CLAUDE PIGUET.

H. CoIiNG : Grundziige der Rechisphilosophie, 2¢ éd. Berlin, Walter de
Gruyter, 1969, 369 p.

Aprés une introduction aux problémes fondamentaux de la philosophie
du droit, I’auteur établit un apergu historique des philosophies du droit les
plus importantes. Dans les deux chapitres suivants il essaie de trouver les
points de vue qui pourraient déterminer les raisons de son choix. M. Coing
plaide pour un élargissement de la conception positiviste de la connaissance et
veut intégrer les techniques herméneutiques au sein des procédés de la con-
naissance rationnelle. Dans les trois derniers chapitres M. Coing aborde le
probléme de I'essence du droit positif et de la spécificité de la pensée juridique.
— L’auteur, dans sa préface, espére avoir accompli sa tiche, qui est de susciter
la réflexion. La fraicheur et la clarté de son exposé y contribuent en effet. Tou-
tefois cette modestie a son envers : celui qui attend des réponses précises aux
questions posées sera peut-étre décu. Conrer HMMER.

CorNELIUS VERHOEVEN : Wolin ist Goit ? Freiburg im Breisgau,
Herder, 1969, 165 p.

C. Verhoeven est Hollandais et philosophe de la religion. Son « Wohin ist
Gott ? » (citation intraduisible de Nietzsche) est la traduction allemande d’un
original hollandais au titre tout aussi énigmatique pour l’acheteur : « Autour
du vide ». — Dans cet ouvrage de moins de deux cents pages ’auteur nous offre
cing textes qui, sous forme de méditations trés personnelles et suggestives,
touchent & des thémes chers aux historiens des religions : le rite, le symbole, les
représentations du divin. Renoncant a 1'érudition et au systéme, il pratique une
réflexion exploratoire et provisoire qui, de son propre aveu, le méne aux fron-
tiéres du lyrisme. — La cinquiéme méditation (« Die leere Mitte », p. 107-165)
est la plus longue et la plus audacieuse. L’auteur y développe l'idée que depuis
l'avénement de la réflexion le vide s’est substitué & Dieu (d’ou le titre de ce
texte). En effet Dieu ne survit plus que de deux maniéres : comme probléme
de Dieu, ou comme représentation dont on peut toujours démontrer le caractere
idolatre fait d’arbitraire et de projection. Trembler devant le vide est devenu



BIBLIOGRAPHIE 207

la seule attitude religieuse authentique. On ne peut donc plus trouver de refuge
(« Geborgenheit ») en Dieu. — La seule possibilité de refuge qui reste 4 I’homme
est de passer — a travers la crise provoquée par la réflexion — a un mode non
réflexif de pensée et d’adopter l'attitude de la contemplation, qui s’ouvre a la
réalité et attend, sans les enfermer dans des représentations préalables, les
révélations de cette derni¢re. Dans cette optique, Dieu se révélera comme
cadeau de l'étre, comme réalisation supréme de la réalité, ou bien il demeurera
vide. — Et, revenant aux rites religieux que, dans les premiéres méditations,
il avait présentés comme des barriéres contre le chaos de la liberté, Verhoeven
affirme que la religion, dans tout ce qu’elle a de cérémoniel et de phraséolo-
gique, est la condition d’existence de la vraie contemplation, et rend possible,

au bord du vide, la vie dans l’attente. RENE JAQUENOUD.

B. STAEHELIN : Haben und Sein. Ziirich, EVZ-Verlag, 1969, 179 p.

L’auteur prétend démontrer une thése, & savoir que la nature humaine
implique toujours la dimension de I’absolu (p. 13). Or c’est en vérité une hypo-
thése, qui devient inopinément thése (p. 110) et plus tard acquiert méme la
valeur d'un fait. On a peine a trouver un fil démonstratif dans le passage d'un
chapitre a I’autre, et les exposés de I’auteur ne se réclament guére de I'exactitude
scientifique, pour ne rien dire des faiblesses stylistiques. — L’ceuvre correspond
de plus aux schémas conventionnels de l’anticommunisme : on suggére au
lecteur I'image d’un monde «sain», auquel on oppose le « monde communiste ».
La-bas, terreur et oppression, ici liberté. A la fin se trouve un éloge idéolo-
gique de la discipline et de I’humilité, ces vertus «les plus belles, les plus euro-
péennes ». L’auteur définit la discipline comme courage contr6lé, et 1’humilité

. o i "
comme conscience d’obéir & un ordre supréme. GONTER HIMMER.

ANDRE JACOB: Les exigences théoriques de la linguistique selon Gustave
Guillaume. Paris, Klincksieck, 1970, 292 pages.

Plus personne n’apprend le grec, et le latin, langue morte, meurt de sa
seconde mort. Cela est vrai de la société contemporaine, a 1’exception éclatante
des linguistes, qui battent d’une longueur les médecins sur ce chapitre. Il
suffira de parcourir le lexique de cet ouvrage-ci pour s’en convaincre : de la
péribole a la praxéogénie en passant par la cinése et la chronothése. Un voca-
bulaire dont Rabelais efit fait des injures (« Va donc, espece de chronothese ! »),
et qui peut faire palir de jalousie M. Diafoirus. — Cela ne rend manifestement
pas la lecture de ce livre facile. Du reste, I'article-testament de G. Guillaume,
reproduit et commenté pp. 190-263, n’est guére plus accessible que son commen-
taire, méme s’il est notablement plus court. — Quant a M. Jacob, il se fraie
son chemin parmi ces rocailles avec conscience, habileté, finesse et envergure :
son mérite est de ne jamais perdre de vue la complexité des problémes qui entrent
en jeu, et d’essayer de ne pas licher les fils divergents, mais nécessaires, de la
science la plus rigoureuse, de 1'épistémologie (en particulier celle de M. Piaget),

et de la philosophie. J.-CLAUDE PIGUET.



208 BIBLIOGRAPHIE

ALAIN GUY : Orlega y Gasset. Paris, Seghers, 1969, 182 p. (Philoso-
phes de tous les temps).

Cette présentation systématique de la pensée du philosophe madriléne fait
suite aux divers travaux d’Alain Guy sur la philosophie espagnole ; elle rendra
de grands services. L'auteur part de la théorie de la perspective et du concret
pour aboutir au ratiovitalisme, avant de passer a I'histoire de la philosophie et
a la longue critique qu’Ortega consacre a I’aristotélisme, et surtout a sa contro-
verse, passionnante, avec la phénoménologie. — Cet ouvrage sait se consacrer
a l'essentiel, et n'escamote pas les problémes. J.-CLAUDE PIGUET.

Tropico & colonizagdo, mutrigdo, homem, religido, desenvolvimento,
educagdo, cultura, trabalho, lazer, arte culindria, populagdo. Recife,
UFPe, 1969, 2 vol., 712 p.

L’essayiste et historien Gilberto Freyre, qui a tant fait pour découvrir les
caractéristiques sui generis du Nord-Est brésilien, a convaincu en 1966 1'Uni-
versité de Pernambouc d’organiser des réunions mensuelles de « tropicologie ».
Au cours de celles-ci, les amis et les disciples du Maitre pernamboucan se sont
donné comme tiches d'une part, de préciser ce que pourrait étre cette « science
des tropiques» et d’autre part, d’en étudier les applications possibles a des cas
concrets qui vont de l'interprétation de I’art culinaire au contrdle de la natalité.
Les deux premiers volumes de cette série reproduisent scrupuleusement toutes
les paroles échangées lors de ces palabres. L’amateur d’exotisme en appréciera
la saveur provinciale ; le connaisseur de I’actualité brésilienne y trouvera les
reflets des tensions de la vie politique ; le scientifique en conclura probablement
qu’une science ne pouvant exister sans une méthodologie élaborée et systéma-
tique, les tropicologues (?) devraient commencer par la, au lieu de laisser leur
fertile imagination vagabonder sur tous les sujets possibles.

PIERRE FURTER.

YonNA FRIEDMAN : L’architecture mobile. Paris, Casterman, 1970,
159 p-

A la Renaissance, des esprits curieux se plurent a concevoir des villes ima-
ginaires irrationnelles. Or l'idée de la ville future n’a pas cessé de hanter nos
esprits ; songeons 2 Raymond Lopez qui tente de percer I'avenir | Des architectes
comme l'Israélien Yona Friedman congoivent des systémes analytiques. Pour
l'avoir approché, nous le tenons pour un esprit prodigieux, d’'une imagination
fertile et contenue par la rigueur scientifique de sa pensée. On pourrait dire,
en paraphrasant Hans Hofmann : dans une telle ville on pourra travailler,
circuler, dormir... mais pourra-t-on encore y vivre ?

MARCEL D. MUELLER.

Imprimerie La Concorde, Lausanne



	Bibliographie

