
Zeitschrift: Revue de Théologie et de Philosophie

Herausgeber: Revue de Théologie et de Philosophie

Band: 21 (1971)

Heft: 2

Buchbesprechung: Bibliographie

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 12.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


BIBLIOGRAPHIE

Histoire Marc Philonenko : Joseph et Aséneth. Introduction, texte critique,
des traduction et notes. Leiden, Brill, 1968, 263 p. (Studia post-

RELiGioNs bibUca, n° 13.)

« Joseph et Aséneth » est un roman hellénistique dont le sujet est tiré de
Gen. 41.45 : «Le pharaon donna à Joseph pour femme, Aséneth, la fille de

Pentéphrès, le prêtre d'Héliopolis. » Le roman raconte la conversion d'Aséneth,
son mariage avec Joseph, les intrigues du fils du pharaon qui essaie de la
récupérer, et l'échec de ces intrigues grâce à l'intervention de Benjamin, Siméon
et Lévi. — Le livre de M. Philonenko se divise en deux parties. La première
contient une longue introduction où sont analysés l'histoire du texte, les sources
du roman, et les problèmes relatifs à son lieu d'origine et à la date. Le roman
a été composé en langue grecque, par un juif d'origine égyptienne, au début
du IIe siècle. Un important chapitre est consacré au problème du genre littéraire
et à l'intention de l'auteur. M. Philonenko explique le sens du récit à trois
niveaux distincts : tout d'abord, nous sommes en présence d'un roman missionnaire

invitant le lecteur à la repentance et à la conversion à la foi juive. A un
niveau plus profond, l'œuvre peut être considérée comme un roman à clef :

Aséneth représente la déesse Neïth, figure sur laquelle M. Philonenko offre une
étude très fouillée. Enfin, il convient de lire l'histoire de Joseph et d'Aséneth
comme un roman mystique : il raconte principalement le mariage mystique de
Logos et de Sophia, et il contient en outre des allusions très précises à un repas
d'initiation. L'ambiance générale peut être qualifiée de gnostique. — La deuxième

partie de l'ouvrage contient le texte du roman, en édition critique, accompagné

d'une traduction et d'un commentaire des plus intéressants. Enfin, l'index
complet des mots grecs est d'une utilité certaine. — Dans l'ensemble, il s'agit
d'une contribution essentielle à l'étude des spiritualités et des religions au début
du IIe siècle. Toutefois, on peut se demander si les trois niveaux de sens décelés

par M. Philonenko se retrouvent dans la deuxième partie du roman dont en
fait le commentateur parle très peu. Carl-A Keller

J.-E. Monast : On les croyait chrétiens. Les Aymaras. Paris, Le Cerf,
1969, 493 p. (Parole et mission).

Les Aymaras, peuple indien d'Amérique du Sud vivant sur les hauts
plateaux de la Bolivie et du Pérou, au sud du lac Titicaca, furent « convertis » au
catholicisme par les prêtres et les religieux espagnols à la suite de la conquête
du royaume inca en 1532 (la date correcte à la page 330 ; à la page 17 : 1530).
Or, en 1952 les Oblats canadiens arrivèrent en Bolivie (p. 156), et en 1954,
plusieurs membres de cet ordre, dont l'auteur, s'établirent dans le pays des Aymaras
(p. 276 et 314). Arrivé sur place, l'auteur subit le choc de sa vie, et allant de



BIBLIOGRAPHIE 99

découverte en découverte, il dut rapidement se rendre à l'évidence : ce peuple
« très catholique » pratique en fait une religion qui, sous des apparences
chrétiennes, est essentiellement païenne, joignant la vénération des esprits de la
nature et des ancêtres au culte de Dieu le Père, de Marie la Terre-mère, des
« vierges », des apôtres et des saints chrétiens considérés comme des divinités,
offrant à ces êtres divins des sacrifices sanglants, et prisant par-dessus tout la
grande fête annuelle du renouveau qui caractérise les religions archaïques.
L'auteur décrit avec fraîcheur et beaucoup d'humour le panthéon des Aymaras,
leur morale, et les rites qui jalonnent leur vie publique et privée. Il le fait « sans
aucune technicité », comme l'affirme le prospectus de l'éditeur — mais est-ce
vraiment un avantage L'auteur lui-même se rend compte, à l'occasion, que
ses observations devraient être vérifiées et complétées par des ethnologues de

métier (p. 109), et il est possible qu'un ethnologue présenterait les phénomènes
un peu différemment, comme par exemple le culte du clocher qui apparaît
manifestement comme un symbole phallique (p. 109) ; mais malgré cela, il nous
prodigue une information infiniment riche et variée qui intéresse au plus haut
point tout historien des religions. — Dans la deuxième partie du livre, l'auteur
aborde le problème de l'existence et de l'activité missionnaire au sein de ce

peuple. La situation est assez inquiétante pour un missionnaire catholique : le

paganisme séculaire baptisé « chrétien » donne du christianisme une idée totalement

erronée, et il freine la proclamation de l'Evangile, obligeant les personnes
qui ont rencontré le Christ à rejoindre l'Eglise baptiste qui, depuis une vingtaine
d'années fait des progrès certains, alors que la civilisation moderne qui
commence à envahir la région pousse les « évolués » au matérialisme et à l'athéisme.
L'auteur préconise une evangelisation christocentrique fondée sur la Bible, qui
se garde de combattre le paganisme de front, et il rêve d'un catholicisme
entièrement renouvelé, possédant un ministère réorganisé selon des principes quasi
révolutionnaires, et une liturgie adaptée à la mentalité du peuple. — Document
d'histoire des religions, ce livre est aussi un document humain : il nous révèle
un homme qui non seulement a appris à aimer un peuple misérable, mais qui par
là même s'est rapproché de son Seigneur d'un amour toujours plus dépouillé.
Si tout d'abord le lecteur protestant est rebuté par les scories d'un catholicisme
encore très légaliste (par exemple, quand l'auteur explique qu'il ne peut pas
considérer le mariage civil comme valable), il se sent de plus en plus solidaire de
cet homme qui aime le Seigneur, et on souhaite que son témoignage porte fruit,
à la seule gloire du Seigneur. Carl-A. Keller.

Waldemar Stöhr et Piet Zoetmulder : Les religions d'Indonésie.
Paris, Payot, 1968, 387 p. (BibUothèque historique : Les
religions de l'humanité.)

Mircea Eliade : Le chamanisme et les techniques archaïques de
l'extase. Paris, Payot, 1968, 405 p. (Bibliothèque scientifique.)

La remarquable collection Les religions de l'humanité s'enrichit d'un volume
qui paraît particulièrement réussi. En fait, il contient deux livres réunis en
un seul. Dans la première partie, Waldemar Stöhr, professeur à Cologne,
présente une étude systématique et exhaustive des religiens tribales d'Indonésie
et des Philippines ; dans la deuxième, Piet Zoetmulder, professeur à Jogjakarta,
ajoute une analyse fort captivante de l'expansion des grandes religions en
Indonésie : hindouisme, bouddhisme, islam, avec un chapitre complémentaire



100 BIBLIOGRAPHIE

sur la religion à Bali — chapitre qui revêt une actualité certaine à une époque
où les voyages touristiques à Bali sont à la mode. — La lecture de cet excellent
ouvrage, en particulier de la première partie, nous suggère deux remarques.
Tout d'abord, nous sommes heureux de constater que dans son interprétation
des religions archaïques d'Indonésie, W. Stöhr s'inspire largement des travaux
de Hans Schaerer, missionnaire et ethnologue suisse, mort prématurément en

1947. Séjournant à Bornéo, de 1932 à 1939, Schaerer a réuni une impressionnante

documentation sur la religion des Ngadju Dayak, et pendant la guerre il
en a tiré plusieurs études très originales. Il insistait notamment sur le fait que
la religion des Dayak possède une pensée théologique cohérente et complète,
pensée qu'il s'agit de découvrir en interrogeant patiemment les chants, les rites
et les dessins dans lesquels elle s'exprime. Ayant eu le privilège d'entendre
Schaerer à plusieurs reprises parler de ses découvertes, nous sommes particulièrement

heureux de voir ses travaux porter fruit. — Autre observation : il nous
semble que l'étude des religions tribales d'Indonésie devrait aller de pair avec
celle des grandes religions. Schaerer soulignait constamment l'importance de la
notion de l'ordre cosmique et social dans la religion des Dayak ; or, cet ordre est
désigné par un terme arabe : adat, et cela pose le problème des influences étrangères

sur les religions tribales. De même, le langage religieux de ces peuplades
fourmille de termes d'origine sanscrite : debata, mula-jati, etc., et il serait utile
de faire le départ entre l'apport hindou (ou bouddhiste) et la pensée autochtone.
Il est vrai que pareille entreprise n'aurait qu'un intérêt purement historique,
puisque la religion empirique est pratiquée et comprise comme un système
cohérent, système dont W. Stör met admirablement en évidence les structures
fascinantes. — L'ouvrage classique de Mircea Eliade sur le chamanisme n'a
pas besoin d'une présentation détaillée. Depuis la parution de la première
édition (1951), l'auteur n'a cessé d'étudier le phénomène dont il avait été le
premier à tenter une vue d'ensemble. Des traductions — italienne, allemande,
espagnole et anglaise — ont paru entre-temps, et nous voici en présence de la
deuxième édition française, revue et augmentée, marquant un nouveau pas en
avant dans l'étude du chamanisme universel. Carl-A Keller

Adel-Théodore Khoury : Les théologiens byzantins et l'Islam.
Textes et auteurs (VIIe-XIIIe siècle). Louvain-Paris, Nauwelaerts,

1969, 334 p.

« Nous avons été forcé de rapporter parfois — le moins possible — les

propos injurieux que les auteurs byzantins tiennent sur l'Islam. Ce n'est pas là
de notre part mauvaise volonté ou parti pris, mais fidélité aux exigences de

l'analyse scientifique... Nous avons voulu... aller à l'origine des réactions
chrétiennes en face de l'Islam. Espérons que des efforts similaires aideront les
musulmans, de leur côté, à dépouiller leur attitude négative à l'égard du
christianisme ». Avertissement nécessaire, et pertinent. Ce volume oblige le lecteur
chrétien à procéder à un sérieux examen de conscience. Comment engager un
dialogue avec l'Islam Les théologiens byzantins nous indiquent la voie qu'il
ne faut pas suivre : celle de la polémique et de la réfutation basées essentiellement

sur une lecture « critique » du Coran. Il est vrai que les premiers défenseurs
du christianisme en face de l'Islam : un Jean Damascène, et l'étonnant Théodore
Abou Qourra (750-820/25), étaient encore obligés, par les contacts quotidiens



BIBLIOGRAPHIE IOI

qu'ils avaient avec l'Islam, d'accepter une sorte de dialogue réel. Ce dialogue
se reflète encore dans leurs écrits. A cet égard, les opuscules de Théodore Abou
Qourra sont significatifs : avant de commencer la dispute, on en fixe l'enjeu
(le vaincu s'engagera à ne jamais plus discuter avec l'adversaire) ; on discute
de la faiblesse du christianisme qui prêche un Dieu crucifié en enseignant une
morale qui a toutes les apparences de la débilité (non-violence, charité patiente
et humble, etc.) ; on essaie de justifier la foi en un Fils de Dieu ; on discute
même de questions d'histoire des religions (l'évolution qui va, selon les musulmans,

de l'idolâtrie, pai le monothéisme de Moïse et la prédication du Christ,
à la religion parfaite grâce à la révélation accordée à Mouhammad). Mais plus
tard, chez les théologiens de Byzance, le climat et le niveau de la polémique
se détériorent rapidement. Pour ces derniers, il s'agit tout simplement, au
moyen d'une lecture par définition négative du Coran, de réfuter les affirmations
de celui-ci et de dénigrer le prophète et l'Islam. Le contact avec l'Islam vécu est
absent, exception faite des informations que les auteurs pouvaient récolter
auprès d'anciens musulmans convertis au christianisme. Même un homme comme
le moine Barthélémy d'Edesse (que Khoury date du XIe/XIIe siècle) s'est laissé
entraîner sur la mauvaise pente. On peut se demander si là n'est pas la racine
du préjugé lourd de conséquences qui identifie encore aujourd'hui l'Islam avec
le Coran, en laissant de côté l'évolution postcoranique de la piété musulmane.
Peut-être les vraies valeurs de l'Islam ne se trouvent-elles pas dans le Coran
mais dans la piété musulmane qui certes se nourrit constamment du Coran,
mais qui le dépasse sur des points essentiels. — En passant, Khoury signale
une autre option lourde de conséquences : c'est au nom de la raison et d'une
méthode logique rigoureuse que les théologiens byzantins cherchent à démontrer

la fausseté de l'Islam (p. 318). Or, s'il est vrai que l'Islam lui-même se

veut « logique » et « raisonnable », il est également vrai que la foi chrétienne
aussi bien que l'Islam sont vécues à un niveau existentiel beaucoup plus
profond que la raison et que le dialogue entre les deux doit se situer à ce niveau-là.
Sinon, il est d'emblée condamné à demeurer stérile, si ce n'est à barrer la voie
à toute compréhension mutuelle. Carl-A Keller

Suzanne Lassier : Gandhi et la non-violence. Paris, Le Seuil, 1970,
192 p. (Maîtres spirituels, n° 37).

Après tant d'études sur Gandhi, bonnes ou médiocres, élogieuses ou critiques,
limitées ou englobantes, et décourageantes par leur diversité même, c'est une
grande satisfaction que de voir paraître, l'année où l'on célèbre le centenaire
de la naissance du Mahatma, exactement le livre qui nous manquait. Etonnamment

complet malgré les petites dimensions de la collection, il est dense sans
être touffu, et parfaitement documenté tout en restant très simple. Dans une
première partie, la plus longue, l'auteur suit pas à pas la vie de son héros,
projetant sur ses multiples activités les éclairages les plus divers ; en sorte que
le lecteur emprunte tour à tour pour regarder Gandhi les yeux des masses
indiennes qui l'adoraient, de ses disciples proches, de ses adversaires indiens,
des Anglais, ou de Gandhi lui-même, et garde en définitive une vision remarquablement

équilibrée de cette figure si discutée et si attachante. Dans la dernière
partie, Suzanne Lassier analyse la doctrine gandhienne de la non-violence,
et dégage ses dimensions spirituelles. Le texte est émaillé de très nombreuses



102 BIBLIOGRAPHIE

citations — de Gandhi surtout, mais aussi des témoins de son histoire — qui
s'intègrent harmonieusement dans le développement. L'indication de leurs
sources est rejetée à la fin du volume, où l'on trouvera aussi une table chronologique

et une bibliographie. Hélène Brunner.

Sciences Pietro Dacquino : Incontro colla Bibbia. Torino, Leumann, 1968,
bibliques 187 p. (Orizzonti biblici, 7).

Un petit livre intelligent et alerte qui vise à familiariser avec la Bible et
surtout avec l'Ancien Testament un public de prêtres et de laïcs cultivés qui
les a trop longtemps ignorés. Le langage est simple et vivant, l'information
très sûre : Pietro Dacquino est l'un des meilleurs exégètes italiens d'aujourd'hui.
Il ne cherche pas seulement à initier ses lecteurs à une compréhension intellectuelle

de l'Ecriture sainte mais à leur en montrer la valeur spirituelle permanente.
Malgré les erreurs scientifiques ou historiques de certains textes, malgré les
lacunes morales d'une religion qui, dans certaines pages de l'Ancien Testament,
ne saisit pas encore toute la portée de la révélation, la Bible contient un message
de salut dont notre temps doit se saisir. Lydia von Auw

Jean Corbon : L'expérience chrétienne dans la Bible. Paris, Desclée
De Brouwer, 1963, 242 p. (Cahiers de la Pierre-qui-Vire, 21.)

L'auteur définit clairement au début de son livre l'orientation de sa démarche

: « Nous avons, dit-il, à lire la Bible dans un esprit non pas livresque mais
existentiel. Dieu y parle en confiant à l'homme le soin de l'exprimer. Le Christ
est la Parole de Dieu incarnée. La Bible ne nous dit pas autre chose que le
Christ. L'important est de se situer dans cet axe de lumière, faute de quoi nous
passerions à côté du Christ et de notre expérience chrétienne » (p. 22). Nous
ne pouvons pas discuter ici le problème que soulève le principe même de la
lecture christologique de l'A.T., c'est-à-dire d'une relecture croyante qui évolue
à l'intérieur du mystère du Christ. Cependant, ce livre nous semble donner un
bon exemple de ce que doit apporter cette recherche en actualisant en profondeur

la totalité du témoignage scripturaire. Mieux encore, l'auteur réussit
à faire converger, par l'emploi de cette lecture spirituelle et intégrante, l'expérience

du peuple d'Israël avec celle du chrétien du XXe siècle. Cet ouvrage
est un essai de valeur en ce qu'il nous rend plus perméables au mystère des divers
événements qui scandent l'histoire du peuple élu : la création, la promesse,
la Pâque, l'exode, l'Alliance... — En s'inscrivant dans cet axe de
compréhension, le chrétien est amené à redécouvrir le langage « existentiel » des
Ecritures ; sa méditation « en profondeur » doit lui permettre d'éprouver la
réalité de son engagement à la lumière d'une histoire qui lui « dit » le sens de la
sienne. Serait-ce dès lors trop dire, avec J. Corbon, que l'expérience chrétienne
est essentiellement liturgique, où le « déjà accompli » empiète sur mon présent,
vécu lui-même dans le « pas encore » du Royaume à venir Nous savons gré
à l'auteur d'avoir su nous montrer par son livre, enrichi par l'inépuisable
ferment de la théologie patristique, comment cette expérience peut s'intégrer
dans l'âme moderne, une fois abandonnée une certaine imagerie traditionnelle
du langage d'Eglise que nos contemporains rejettent avec raison

Romain Carpeau.



BIBLIOGRAPHIE IO3

Chr. Burchard, J. Jervell, J. Thomas : Studien zu den Testamenten
der zwölf Patriarchen. Berlin, Töpelmann, 1969, 158 p. (Beihefte
zur Zeitschrift für die neutestamenthche Wissenschaft, 36).

La littérature des pseudépigraphes est à la périphérie aussi bien de l'Ancien
Testament que du Nouveau Testament, que de la patristique. Cette situation
lui vaut d'être également négligée par les trois disciplines citées, bien qu'elle
soit une source intéressante tant pour l'histoire du bas-judaïsme que pour celle
des premiers siècles chrétiens. N'est-ce d'ailleurs pas à l'Eglise pagano-chrétienne

que nous devons la conservation de ces sources — certes réinterprétées —
mais si typiques du judaïsme inter-testamentaire Aussi faut-il être reconnaissant

à W. Eltester d'avoir édité trois études suggestives qui contribuent à
combler cette lacune dans la critique de la littérature tant juive que chrétienne.
Dans une première recherche, Christoph Burchard étudie la tradition manuscrite

du document en cause et particulièrement sa traduction arménienne qui
mérite un intérêt souligné de par son absence d'interpolations. Dans un second
article, Jacob Jervell analyse le texte tel qu'il a été réinterprété par le christianisme

à l'aide de la technique des interpolations. Le Testament des douze
patriarches devient alors un témoin précieux de la discussion chrétienne sur la
destinée d'Israël dans l'histoire du salut. Dans une troisième contribution,
Johannes Thomas recherche le sens primitif, c'est-à-dire juif tardif, de cette
œuvre littéraire. Reprenant la thèse d'Eduard Meyer, il y voit un écrit
parénétique du judaïsme palestinien adressé à la diaspora et datant de l'époque
pré-maccabéenne. Jean Zumstein.

Claude Tresmontant : Le problème de la Révélation. Paris, Le Seuil,
I969. 334 P-

« L'athéisme est impensable. Le panthéisme aussi. » C'était là, la conclusion
de ce que l'on pourrait nommer le premier volet d'un ouvrage antérieur dans
lequel l'auteur démontrait la nécessité d'une référence à un Absolu créateur.
Aujourd'hui il nous présente le second volet : le problème de Dieu qui s'est
révélé et s'est fait connaître d'une manière directe et personnelle. « Cela est-il
vrai que Dieu se soit manifesté à l'homme en Israël, ou bien cela est-il faux »

(p. 24). Tresmontant estime nécessaire de reprendre fondamentalement cette
question car la critique biblique montre que la Révélation a été communiquée
progressivement au cours des siècles. — Dans la première partie de son ouvrage :

« Les caractères et les modalités de la révélation », par une méditation sur le
fait Israël, l'auteur met à jour l'importance et l'action de la parole de Dieu
dont la fonction est d'enseigner et de communiquer. Dans la seconde partie :

« Le contenu de l'enseignement des prophètes d'Israël », il montre comment
par l'entremise des prophètes, cette parole devenue créatrice est communiquée
à une parcelle de l'humanité pour en faire un peuple nouveau « Germe d'une
humanité nouvelle ». Tout en soulignant la valeur, tant du point de vue des

thèses qui y sont défendues, que de la manière simple, sans difficulté technique
dont elles sont présentées, nous ne nous prononcerons pas plus, car Tresmontant
nous annonce pour bientôt le troisième volet de sa recherche. C'est au moment
de sa parution qu'il sera intéressant de faire un bilan plus détaillé, portant sur
l'ensemble du travail. Marcel Fallet.



104 BIBLIOGRAPHIE

Heinz Schreckenberg : Bibliographie zu Flavius Josephus. Leiden,
Brül, 1968, xvn -f- 336 p. (Arbeiten zur Literatur und Geschichte
des heUenistischen Judentums hrsg. v. Karl Heinrich Rengstorf, 1.)

Josephe était autrefois un auteur populaire, celui dont le protestantisme
anglo-saxon autorisait la lecture dominicale à côté de l'Ecriture sainte.
D'innombrables traductions en témoignent. Dans le monde savant, en revanche
l'auteur de la Guerre juive vivait en mal-aimé. Les théologiens se déchargeaient
de lui sur les philologues, les philologues sur les historiens et ainsi de suite.
Il n'entrait de plein pied dans aucune discipline. Si on l'interrogeait malgré
tout, c'était non pour le connaître lui-même, mais pour lui extirper ce qu'il
savait. — Il faut attendre ces toutes dernières années pour voir apparaître
une Josephus Forschung consciente d'elle-même. ETnstitutum Judaicum Delitz-
schianum et son directeur, le professeur K. H. Rengstorf, sont pour beaucoup
dans cette prise de conscience. — L'ouvrage que voici provient précisément
d'un collaborateur de l'Institut de Münster. Ayant accumulé quantité de fiches
bibliographiques pour ses recherches personnelles, concordance et édition de
Josephe, H. Schreckenberg a jugé utile d'offrir au public cette précieuse
documentation. Le classement est chronologique (premier titre 1470, editio princeps
de la vieille traduction latine de Josephe, derniers, 1967-1968). Les titres sont
précédés d'un ou plusieurs chiffres allant de 1 à 25. Ces chiffres correspondent
à autant de matières et remplacent un classement analytique. Les références
bibliographiques les plus importantes sont suivies de quelques mots de H.
Schreckenberg qui résume ou évalue. Un index des auteurs, en fin de volume,
compense l'avantage qu'aurait une enumeration alphabétique. Notons encore une
table des références aux œuvres de Josephe et un index des mots grecs.
L'introduction, enfin, indique les avantages et les limites de l'ouvrage. — Un sentiment
d'admiration et de reconnaissance envahit le lecteur. Cet instrument de travail
est de bon augure pour la suite de cette nouvelle collection.

François Bovon.

Abraham Schalit : Namenwörterbuch zu Flavius Josephus. A Complete

Concordance to Flavius Josephus, edited by Karl Heinrich
Rengstorf, Supplement, i. Leiden, Brill, 1968, xv 4- 143 p.

Il apparut bien vite aux responsables de la future concordance de Josephe,
à K. H. Rengstorf en particulier, qu'il fallait traiter à part les noms propres
de personnes et de lieux. Si la tradition manuscrite des écrits de Josephe est
complexe, la transmission des noms propres pose des problèmes encore plus
compliqués. ¦— Il faut être reconnaissant à A. Schalit, professeur à l'Université
hébraïque de Jérusalem, d'avoir entrepris la tâche délicate d'éditer cette
concordance des noms propres. L'auteur a accompli son travail en étroit contact
avec l'équipe de Münster responsable de la concordance générale. — Caractérisons

brièvement cet ouvrage. Après un avant-propos de K.H. Rengstorf et
une préface de l'auteur, vient la liste de tous les noms propres que l'on rencontre
sous la plume de Josephe. Un souci d'exhaustivité a incité A. Schalit à tenir
compte des variantes principales. Chaque nom propre est suivi des variantes
éventuelles et, s'il s'agit d'un personnage biblique, du nom qu'il a reçu dans
la Bible hébraïque et dans la Septante. La liste des références est accompagnée,
dans les cas difficiles, de notes savantes. En fin de volume, nous trouvons
quelques Nachträge et un précieux index hébreu-grec des noms propres. —



BIBLIOGRAPHIE I05

C'est à l'usage que l'on apprécie la valeur réelle d'une concordance. La qualité
de la présentation de celle-ci est déjà un bon signe. Les sondages concluants
que j'ai effectués en sont un autre. La valeur de ce nouvel instrument de
travail paraît donc garantie. François Bovon.

Les lois assyriennes. Introduction, traduction, commentaire de Guil¬
laume Cardascia. Paris, Le Cerf, 1969, 358 p. (Littératures
anciennes du Proche-Orient).
Le public cultivé ignore trop souvent que le « Code d'Hammourapi » n'est

pas le seul de son genre, qu'il a été précédé et suivi d'autres législations qui,
si elles sont moins complètes, n'en sont pas moins significatives. On se félicite
dès lors de la parution d'une traduction commentée des lois méso-assyriennes
(XIVe-XIIe s.), par les soins d'un spécialiste du droit mésopotamien. Dans son
introduction, G. Cardascia évoque avec gratitude l'édition de la plupart de ces
textes par G. R. Driver et J.-C. Miles (1935), mais dans le commentaire ses

options personnelles s'écartent plus d'une fois de celles de ses prédécesseurs.
C'est dire que nous sommes en présence d'un travail original qui révèle les
progrès réalisés en la matière. En outre, G. Cardascia discute avec pénétration
la question très débattue du genre littéraire : s'agit-il d'un document de
jurisprudence, ou de l'œuvre d'un théoricien, ou encore d'un code qui avait force de
loi Tout en admettant que plusieurs articles de la collection sont directement
issus de l'activité judiciaire et qu'ils représentent de ce fait la jurisprudence de

l'époque, il insiste sur le caractère à bien des égards systématique de la
collection dans son ensemble, et il essaie d'en dégager les principes de composition,
ainsi que sur le fait qu'elle avait certainement force de loi. Dans le chapitre
intitulé « les conditions sociales » (p. 52-62), il examine le sens d'un terme clef des
lois mésopotamiennes : awîlum, et il arrive à la conclusion que ce mot désigne
l'homme libre, par opposition à l'esclave, et accessoirement une catégorie
d'hommes libres qui se distingue d'une catégorie inférieure d'hommes également

libres appelés ashshurâiau, catégorie qu'il met en parallèle avec le mush-
kênu babylonien. — Le commentaire est très fouillé, à la fois philologique et
juridique. Toutefois, on souhaiterait parfois des précisions supplémentaires, par
exemple lorsque l'auteur affirme que l'expression « consulter le dieu » implique
le renvoi à une « juridiction ecclésiastique dont nous ignorons la composition »

(p. 95) : on se demande ce que le terme « juridiction ecclésiastique » peut bien
signifier dans un contexte mésopotamien. De même, on aimerait connaître la
nature de la « juridiction domestique » dont il est question à la page 99. — Le
droit pénal assyrien est célèbre pour sa cruauté exceptionnelle ; toutefois,
G. Cardascia signale également dans ces lois un souci inégalé de la justice. —¦
Le volume est des plus bienvenus : il permet de mieux connaître la société et la
mentalité assyriennes, et de les comparer avec les données de l'Ancien
Testament. Carl-A. Keller.

Philon d'Alexandrie : Œuvres. Publiées sous le patronage de
l'Université de Lyon, par Roger Arnaldez, Jean Pouilloux et
Claude Mondésert. Paris, Le Cerf, 1961 ss.

Cette traduction intégrale des œuvres de Philon comptera trente-cinq
volumes, dont 25 ont paru à ce jour. Chaque volume comprend le texte grec
avec sa traduction en regard, une importante introduction et de nombreuses
notes critiques et exégétiques au bas des pages. Le texte grec est celui de l'édition



io6 BIBLIOGRAPHIE

de Cohn-Wendland (1896-1930) : « Nous n'avons pas cependant reproduit ce
texte les yeux fermés : l'apparat critique de cette édition, les éditions plus
anciennes, en particulier celle de Mangey, et les changements proposés par
certains traducteurs étrangers, en particulier par F. H. Colson, nous ont encouragés

à préférer ici et là une autre variante. Nous avons toujours indiqué ces

divergences en note » (I, p. 9). Quant à la traduction, confiée à une équipe pas
trop étendue de savants heureusement groupés, elle tient compte des traductions

anglaises de Colson, Whitaker et Marcus (1929-1953) et allemande de
Cohn et Heinemann (1909-1929). Le Centre national de la recherche scientifique
et l'Association des amis de l'Université de Lyon ont apporté leur concours à

cette entreprise digne des plus grands éloges. — C'est M. Roger Arnaldez qui
a signé l'Introduction générale ; celle-ci figure en tête du volume I, paru en
1961 et consacré au De opificio mundi, introduit, traduit et annoté également
par M. Arnaldez. Les 112 pages de cette Introduction générale sont accablantes ;

son auteur y retrace le cheminement incohérent des études philoniennes du
début du siècle jusqu'à nos jours ; il y a de quoi décourager tout essai de
réinterprétation globale. Philon fut-il un stoïcien, un platonicien, un pythagoricien
ou un éclectique Son œuvre obéit-elle à une inspiration fondamentale ou
n'est-elle qu'un fatras de réminiscences scolaires Comment expliquer, par
exemple, qu'il puisse tirer des réflexions diamétralement opposées d'un même
texte ou d'une même figure bibliques (ainsi sur Joseph) Avec raison croyons-
nous, M. Arnaldez, après Völker, tient Philon pour un auteur demeuré
foncièrement juif : « nous pouvons poser en principe que Philon veut commenter
la Bible. Or cette Bible, même dans la traduction des LXX, même comprise
par un Juif hellénisé, est pour Philon révélée, source de toute philosophie, mais
supérieure à toute philosophie humaine, un peu comme un modèle à une image »

(I, p. 109). —¦ La lecture du De opificio mundi nous a convaincu, s'il était nécessaire,

de l'exactitude de ce point de vue. Plutôt que d'appliquer à Philon une
critique analytique d'idées philosophiques, il faut voir vers quoi tend régulièrement

sa méditation ; or, elle tend toujours vers le Dieu créateur de la Genèse :

« Assurément, celui qui a appris ces choses, non tant par l'ouïe que par l'intelligence,

celui qui a gravé dans son âme ces idées admirables et désirables : que
Dieu existe et règne, que cet être véritable est un, qu'il a fait le monde et qu'il
l'a fait unique, comme je l'ai dit, en lui imprimant sa propre ressemblance
quant à l'unicité, et qu'il est toujours la providence de ce qu'il a créé, celui-là
vivra une vie de félicité et de béatitude, marqué par les enseignements de la
piété et de la sainteté» (par. 172). — Les trois livres des Legum Allegoriae
(vol. 2, paru en 1962) ont bénéficié des soins du P. Claude Mondésert, S. J.,
directeur des Sources chrétiennes, qui a pu tenir compte de la traduction
classique d'Emile Bréhier parue dans la collection Hemmer et Lejay en 1909.
L'interprétation de ce traité particulièrement foisonnant obéit à la même
orientation que celle du traité précédent : « Faut-il rappeler que, tout allégoriste
qu'il soit, Philon ne traite pas la Bible comme un mythe, dans le sens grec du
mot... Ce qu'il cherche, dans la Genèse, ce n'est pas telle ou telle vérité, mais
c'est la description de toutes les attitudes de l'âme par rapport à Dieu, l'innocence,

le péché, le repentir... La méthode allégorique, chez Philon, est un instrument

indispensable de la vie intérieure » (p. 18 et 20). Lu dans cette perspective,
tout le traité sort des brumes de la critique d'idées pour revêtir une indéniable
unité. Le lecteur du Nouveau Testament ne manquera pas de relever les
passages relatifs aux figures de Melchisédech, Abraham, Isaac ou Sara comme type
de la vertu souveraine opposée à Eve, type de la jouissance pécheresse. C'est



BIBLIOGRAPHIE IO7

aussi ce traité qui, quoi qu'on ait dit, montre que le Logos philonien n'est plus
absolument stoïcien (voir par exemple par. 19 ss. sur Gen. 2 : 4). — Le De
virtutibus (vol. 26, paru en 1962) a été traduit par MM. Delobre, Servel et
Verilhac, et présenté par M. Arnaldez. Ce traité fait remonter toutes les vertus
à la puissance créatrice et continuelle de Dieu ; les pages sur la vertu d'humanité
sont particulièrement frappantes et actuelles ; Philon y passe en revue, sans
la moindre allégorie, les prescriptions bibliques les plus concrètes sur le respect
dû aux faibles ou à l'étranger : « Puisque, dit-il, tu as reçu une force du Tout-
Puissant, fais partager cette force à d'autres, agissant comme on l'a fait pour
toi, afin d'imiter Dieu par une bienfaisance pareille à la sienne » (par. 168, p. 119).
— Les traités De gigantibus et Quod Deus immutabilis sit ont été réunis en un
seul volume, à juste titre puisqu'ils commentent ensemble Gen. 6 : 1-12 (vol. 7-8,

par M. A. Mosès, 1963). D'une sobriété étonnante chez Philon, ils éclairent
surtout son anthropologie, plus précisément la manière dont il se représentait
la présence du pneuma divin en l'homme. Et là encore, bien des appréciations
trop stoïciennes devront être revues ; M. Mosès parle avec raison de la « précarité

de l'inspiration » philonienne, selon Gen. 6 : 3 ; cette inspiration est décrite
en termes relationnels et personnels : « De toutes façons, il n'existe aucune
réalité dont nous puissions avoir une possession ferme et assurée, car les choses
humaines connaissent des compensations et des contreparties entre elles, et sont,
à chaque instant, soumises à toutes sortes de changement » (De gig. 28). Et
comment sortir de cette précarité foncière Par le recours à la seule bienveillance

divine, qui n'est pas « immuable » au sens statique ou immanentiste :

«... la miséricorde est, en effet, plus ancienne, chez lui (Dieu), que le jugement,
car il connaît celui qui mérite d'être châtié avant de juger et non après » (Quod
Deus, 76). — Il n'est donc pas exagéré d'affirmer que cette nouvelle édition
des œuvres de Philon représente un tournant dans l'histoire de son interprétation,

et que cette interprétation elle-même plonge ses racines dans le vaste
mouvement actuel des recherches tant bibliques que philosophiques.

Pierre Bonnard.

Michel Meslin et Jean-Rémy Palanque : Le christianisme antique.
Paris, Armand Colin, 1967, 318 p.
Cet ouvrage de vulgarisation est divisé en deux parties classiques : la

première est consacrée à l'insertion du christianisme dans l'empire romain,
présente les premières missions, les persécutions, les hérésies et ceux qui s'y
opposèrent, les grands centres chrétiens de Rome, d'Alexandrie et de Carthage, des

théologiens, comme Origene et Hyppolite de Rome. La seconde partie expose
le triomphe du christianisme qui devint religion d'empire, relate notamment
les péripéties de la crise arienne et les controverses christologiques, parle de
quelques Pères de l'Eglise et se termine par l'affrontement du christianisme de
l'Empire avec l'arianisme des envahisseurs barbares dès le Ve siècle. Chacun
des thèmes étudiés est illustré par des textes contemporains soigneusement
présentés et annotés. — Signalons l'excellent exposé des persécutions et des
mutations de la période constantinienne et le bon résumé de la crise arienne.
Cependant ce livre, comme c'est souvent le cas de petits ouvrages de ce genre,
fait la part plus belle à l'histoire de l'institution ecclésiastique, de ses tensions
internes et de ses rapports avec l'Etat, qu'à celle des idées qui la gouvernèrent,
c'est-à-dire de la théologie, ou à celle de la liturgie. A cet égard, à part la notable
exception des pages consacrées à la théologie trinitaire, il faut regretter la
brièveté des passages traitant d'Origène, de Jérôme, d'Augustin, comme de

Histoire
de la
théologie
ET DE LA
PENSÉE

CHRÉTIENNES



I08 BIBLIOGRAPHIE

tous les Pères de l'Eglise. D'autre part, on aurait espéré des textes plus
centraux et importants pour éclairer la question christologique. Cet ouvrage
rendra néanmoins service comme introduction ou aide-mémoire. Il comporte
un index biographique des principaux personnages de l'antiquité chrétienne,
un glossaire des termes importants de la théologie, de la liturgie et de l'organisation

ecclésiastique, et chaque chapitre est complété par une brève biblio-
grzpKe- Olivier Fatio

Origene : Commentaire sur saint Jean, tome I (livres I-V). Texte
grec, avant-propos, traduction et notes par Cécile Blanc. Paris,
Le Cerf, 1966, 414 p. (Sources chrétiennes, 120.)

La publication de ce volume constitue une sorte d'événement pour tous
ceux qui, dans les pays de langue française, s'intéressent à l'œuvre d'Origène.
Jusqu'à présent, en effet, la collection « Sources chrétiennes » n'avait édité
d'Origène que des textes homilétiques, à l'exception de « l'entretien avec Héraclide

». L'accent était mis sur le maître spirituel, le mystique et le prédicateur
plus que sur le théologien et l'insatiable chercheur. L'édition du Commentaire
sur saint Jean, qui devrait être prochainement suivie de celle du « Contre
Celse » va donc établir un plus juste équilibre. —- Le Commentaire sur saint
Jean est l'une des premières œuvres d'Origène. Il en porte la trace en ce qu'il
est extrêmement touffu et qu'il accorde une place importante à la spéculation.
Guidé par un réflexe de professeur, Origene est préoccupé d'analyser avec
rigueur la matière de sa réflexion. Mais il finit souvent par nous égarer dans la
multiplicité des distinctions qu'il établit. Ce penchant pour les classifications
nous vaut néanmoins, dans le premier livre, un examen fécond de tous les titres
que l'Ecriture confère au Christ. Selon Origene, ces titres expriment moins la
nature du Christ que la valeur sotériologique de son action. Ainsi le logos ne
définit-il pas d'abord la personne du Fils mais la possibilité que Dieu donne à

chaque homme de le connaître. — Les premiers livres (surtout les livres I, IV
et V) contiennent d'abondantes précisions sur la méthode herméneutique
d'Origène. Celui-ci s'en prend violemment aux gnostiques qui prétendent
séparer, voire même opposer les deux Testaments. Mais il use d'une égale
sévérité à l'égard des chrétiens qui croient pouvoir saisir aisément le sens des
textes scriptuaires. Il faut remonter au-delà des mots et des faits pour entendre
1'« évangile éternel » qui révèle l'esprit du Christ. Cela ne veut pas dire que
l'histoire, celle de Jésus notamment, soit en elle-même dépourvue de sens.
Origene affirme plutôt que l'histoire est impropre à révéler directement la vérité
spirituelle. —• Sur les cinq premiers livres du Commentaire de Jean, seuls les
deux premiers nous sont parvenus intégralement. Ils sont consacrés à une
introduction générale et à l'explication des versets 1 à 7 du Prologue. Les
livres III, IV et V sont perdus. Il n'en reste que de petits fragments relatifs à
des questions herméneutiques. — Cécile Blanc, religieuse de l'Assomption,
reproduit, à quelques détails près, le texte grec de l'édition de Preuschen. Sa

traduction est remarquable de clarté et de précision. Cela mérite d'être souligné
car le grec d'Origène, en particulier dans ce commentaire, n'est pas des plus
faciles Un bref avant-propos et de nombreuses notes aident à la compréhension
de cet ouvrage. Le travail de Cécile Blanc, dont nous n'avons ici que le début,
va nous permettre d'apprécier à sa véritable valeur le premier texte chrétien
qui commente un Evangile de façon suivie et systématique.

Eric Junod.



BIBLIOGRAPHIE IO9

Ephrem de Nisibe : Commentaire de l'Evangile Concordant ou Dia¬
tessaron. Traduit du syriaque et de l'arménien. Introduction,
traduction et notes par Louis Leloir, moine de Clervaux. Paris,
Le Cerf, 1966, 438 p. (Sources Chrétiennes, 121).

Le commentaire d'Ephrem sur le Diatessaron est intéressant à plus d'un
titre. Il nous met en contact avec l'exégèse du IVe siècle, telle qu'on la pratiquait
en Syrie. C'est une exégèse de type antiochien, qui, contrairement à ce que
l'on croit volontiers, ne redoute pas les symboles. Ce commentaire, par ailleurs,
nous ouvre l'accès à l'œuvre de Tatien. Il est en effet l'un des témoins les plus
importants du Diatessaron dont on sait la fortune extraordinaire dans l'antiquité

chrétienne. Nous parvenons grâce à lui à saisir l'œuvre de Tatien dans ses

grandes lignes. Les textes synoptiques et johanniques trouvent leur harmonie
selon une mélodie matthéenne et, j'ajouterais, lucanienne pour une partie du
voyage. — Le P. Leloir a déjà présenté deux traductions latines de cette ouvrage,
l'une d'après la version arménienne, l'autre d'après l'original syriaque, hélas
lacuneux, découvert en 1957 dans un manuscrit acquis par Sir Chester Beatty.
Il faut lui être reconnaissant d'avoir rendu accessible cette double richesse au
public non spécialisé. Notons pour conclure la riche introduction et la précieuse
bibliographie. François Bovon.

Gerhard Zschäbitz : Martin Luther. Grösse und Grenze. Teil i (1483-
1526). Berün, Deutscher Verlag der Wissenschaften, 1967, 237 p.
Ce petit livre de vulgarisation paru à l'occasion du 450e anniversaire de la

Réformation est plus qu'une biographie : c'est une analyse historico-sociolo-
gique des événements révolutionnaires ayant précipité la fin du féodalisme et
inaugurant le règne de la bourgeoisie précapitaliste. L'auteur ne dépeint nullement

Martin Luther en révolutionnaire marxiste. En revanche, il estime —
à juste titre croyons-nous — que les intentions proprement religieuses du
réformateur devaient nécessairement se transformer en une idéologie parfaitement

adaptée à l'avènement de la société précapitaliste. La compréhension
sympathique dont l'auteur fait preuve à l'égard du moine augustinien contraste
hélas, singulièrement avec son manque d'objectivité à l'égard de la République
démocratique allemande : « Cet Etat est l'unique héritier et continuateur de
toutes les traditions progressistes de l'histoire de notre peuple » (p. 222). Vrai-
ment • Hartmut Lucke.

Eduard Ellwein, Summus Evangelista : Die Botschaft des
Johannesevangeliums in der Auslegung Luthers. München, Kaiser, i960,
135 P-

Ce petit livre est un recueil de sept études sur l'exégèse de Luther de l'évangile

de Jean, publiées antérieurement par l'auteur dans différentes revues :

— 1. L'entretien de Jésus avec Nicodème (Jean 3, 1-16). — 2. La guérison
du fils d'un fonctionnaire royal (Jean 4, 47-54). — 3. La victoire sur la mort
(Jean 8, 51 ss). — 4. Le Saint-Esprit Consolateur (Jean 14-16). — 5. La prière
au nom de Jésus (Jean 16, 23-33). — 6. La prière sacerdotale (Jean 17). — 7. Le
kérygme du Christ dans l'exégèse luthérienne de l'évangile de Jean. ¦— La
méthode d'E. consiste à exposer brièvement l'exégèse contemporaine pour la
confronter ensuite avec celle de Luther. Contrairement à ce que l'on pourrait
croire, Luther est parfaitement capable de s'assimiler la richesse et le message



HO BIBLIOGRAPHIE

particulier de l'évangile johannique. Il n'a pas seulement redécouvert le
paulinisme, mais la totalité du message néo-testamentaire.

Hartmut Lucke.

Jean Cadier : Calvin. Paris, Presses Universitaires de France, 1966,
163 p. (Mythes et Religions).

Jean Cadier : Calvin, sa vie, son œuvre avec un exposé de sa philo¬
sophie. Paris, Presses Universitaires de France, 1967, 114 p.
(Philosophes)

Dans ces deux ouvrages, l'auteur reprend, en y transformant fort peu de

choses, la biographie de Calvin qu'il avait donnée en 1958 sous le titre Calvin,
l'homme que Dieu a dompté (voir RThPh 1960/III, p. 249). Dans le second, il
développe le thème de la philosophie chez Calvin et donne une série d'extraits
de ses œuvres en français quelque peu modernisé. On y voit notamment la
réticence de Calvin à l'égard d'une connaissance naturelle de Dieu : l'entendement

est obscurci par la chute et, même s'il lui reste quelques étincelles de la
lumière divine, il est incapable de connaître de lui-même la révélation
salutaire. M. Cadier a également choisi des textes où Calvin se déchaîne contre le
fatum des stoïciens et d'autres où il parle de la prédestination. On aurait désiré

que, dans son introduction, il mît mieux en lumière les éléments aristotéliciens
ou platoniciens qui contaminent certains énoncés calviniens (dans la doctrine
de la prédestination ou dans la théorie de l'Etat, par exemple). Il ressort de
cette anthologie que Calvin n'a pas développé de pensée philosophique originale

et qu'il n'a abordé les problèmes philosophiques que dans la mesure où ils
concernaient la théologie. Rectifions encore une erreur qui apparaît dans les
deux ouvrages, et qui se trouvait déjà dans Calvin, l'homme que Dieu a dompté :

les auteurs de la Vie de Calvin ne sont pas Théodore de Bèze et Germain Colladon
(le juriste), mais bien Théodore de Bèze et Nicolas Colladon (le pasteur).

Olivier Fatio.

James de Meuron (1876-1963). Le Foyer solidariste, 1906-1912.
Saint-Biaise, 1964, 191 p.
En décembre 1906, James de Meuron, animé des idées de ce que l'on appelait

alors le christianisme social, diffusait un manifeste pour annoncer la création et
les principes d'un « Foyer solidariste de librairie et d'édition » à Saint-Biaise
(Suisse) et Roubaix (France). Son but : « Travailler à la tâche primordiale de
l'heure présente. Mettre tout son effort à conjoindre la force économique (jusqu'à
maintenant anarchiquement distribuée) et la force intellectuelle pour les ployer
ensemble un jour, à l'aide de tous les hommes de bonne volonté, au service de
la force morale, au service de l'ordre suprême, selon Pascal, Paul et Jésus »

(p. 160). Il s'agissait de « faire surgir et multiplier toutes les valeurs humaines
et les faire servir toutes à la vie de l'humanité nouvelle, inaugurée par la

Pentecôte secondaire ». Les membres du Foyer renonçaient à tout bénéfice et
recevaient, du haut en bas de l'échelle, le même salaire. Ils cherchaient à offrir
tout objet de consommation meilleur marché, ou de meilleure qualité. — Dès
lors, J. de Meuron sacrifia tout à l'idéal de générosité et de fraternité qu'il avait
conçu. L'existence de sa maison d'édition fut assez éphémère et, du point de vue
commercial, déficitaire. Mais elle vaut par le nombre et surtout la valeur de ses

publications dont l'éventail est très large : on y trouve avant tout des ouvrages
d'inspiration religieuse, mais aussi une « collection d'actualités pédagogiques »,



BIBLIOGRAPHIE III
une série de « lectures » (où Hérodote voisine avec Balzac et Tœpffer), des

études juridiques et économiques, d'anthropologie et d'art, de philosophie. Le
catalogue est riche de noms connus, voire célèbres : Marc Boegner, Félix Bovet,
J.-E. Butler, Charly Clerc, Théodore Flournoy, Gaston Frommel, Elie Gounelle,
William James, Fritz-Henri Mentha, Arnold Reymond, Marc Sangnier, sans
oublier les collaborateurs de la première heure, Pierre Bovet et Samuel Gagnebin.

— Cette œuvre énergique, clairvoyante et désintéressée méritait un mémorial.

Le voici, grâce aux soins de M. Luc de Meuron. Aux témoignages de
P. Bovet, S. Gagnebin et Mme B. Mentha, il a ajouté un choix de textes
significatifs — correspondances, méditations, causeries — et quelque cinquante
pages de citations relevées par J. de Meuron lui-même — qu'on aurait pu
présenter sous une forme plus élaborée qu'un simple catalogue qui livre les sources
brutes de l'inspiration. Quoi qu'il en soit, le lecteur a ainsi sous la main tous les

textes qui permettent de faire l'historique du Foyer solidariste, avec la
bibliographie complète de ses éditions. Acte de piété filiale, le travail de L. de Meuron
fait revivre une noble figure, une œuvre remarquable : tous ceux qui s'intéressent

à l'histoire de Neuchâtel, comme à celle du protestantisme d'expression
française, lui en seront reconnaissants. On notera que les archives du Foyer
solidariste ont été, en 1947, déposées à la Bibliothèque de la ville de Neuchâtel.
Elles devraient tenter un chercheur. Ariane Méautis.

Christian Walther : Theologie und Gesellschaft. Ortbestimmung der Théologie
evangelischen Sozialethik. Zurich-Stuttgart, Zwingli Verlag, 1967, contempo-
204 p. RAINE

L'éthique sociale chrétienne est à certains égards une discipline récente
dans l'histoire de la théologie du christianisme. Son objet est d'établir les
rapports entre la théologie et la connaissance de la société. Et comme les fluctuations

des fondements de la théologie ont été aussi rapides, au cours des cent
dernières années, que les bouleversements de la société et les changements dans
les conceptions des sciences humaines et sociales, il n'est pas très étonnant que
l'éthique sociale ait de la peine à trouver une certaine stabilité dans ses méthodes
et son objet. — Christian Walther, docteur en théologie et secrétaire pour les

questions sociales de la Fédération luthérienne mondiale, a tenté de décrire,
dans cet ouvrage, les grands courants qui ont marqué l'évolution de l'éthique
sociale de l'époque de Troeltsch à nos jours. Les premiers qui, au siècle passé,
ont tenté une élaboration systématique de cette discipline en Allemagne (von
Oettingen, Joh. Wendland, G. Wünsch et Fr. Brunstäd) ont fondé leurs essais

sur des philosophies fort différentes ; pour chacun d'eux il s'agissait d'abord
de faire face de façon concrète à la crise sociale de l'Occident née de la révolution
industrielle. Mais petit à petit l'Eglise se posait la question de sa mission dans
le monde et la société de son côté s'assurait les bases d'une connaissance d'elle-
même indépendante de la théologie. L'empirisme scientifique mettait en cause
les affirmations globales de la théologie. — Après la première guerre mondiale,
Karl Barth et Emil Brunner s'interrogeaient à leur tour sur les relations de

l'Eglise et du monde. Pour la théologie dialectique, il n'était plus question
d'élaborer un système chrétien qui pût être normatif pour la vie sociale. Le
problème était de savoir comment les chrétiens répondaient à l'appel de Dieu
de façon responsable au sein d'une société devenue de plus en plus complexe.
L. Ragaz pensait que le royaume de Dieu se réalisait dans la société politique
et Brunner espérait retrouver les traces des ordres de la création dans l'histoire



112 BIBLIOGRAPHIE

contemporaine. — A l'issue de la seconde guerre, le personnalisme théologique
rejetait toute idée d'une communication entre l'existence de Dieu et la société
en temps que telle. Seul l'individu était porteur d'une promesse de liberté et
c'est dans un monde entièrement sécularisé que devait se manifester cette
liberté (Althaus, Tillich). — Le mouvement œcuménique ouvre une voie toute
nouvelle à l'éthique sociale. Il ne s'agit plus de fonder celle-ci sur des traditions
ou sur une réflexion de nature confessionnelle. Les Eglises se trouvent confrontées

à des problèmes contemporains urgents et c'est à l'étude des solutions
pratiques qu'elles se livrent. Elles peuvent le faire car elles sont porteuses d'une
mission et d'une espérance pour le monde et c'est dans ce siècle qu'elles sont
appelées à traduire en actes leur foi en la souveraineté cosmique de leur
Seigneur. Témoignant ici-bas de la vie, de la justice, de la liberté et de la paix
que le Christ communique aux membres de son corps, il leur appartient d'inscrire

la réalité de ces dons dans les situations concrètes et différenciées où leurs
membres sont appelés à vivre. Pour répondre de façon plus précise à ces

exigences, H.-D. Wendland, A. Rich, E. Wolf élaborent une éthique sociale plus
systématique à partir de l'eschatologie et de la Royauté du Christ sur l'histoire
et sur le monde. — Cet intéressant ouvrage n'est pas un manuel descriptif ; il
s'attache principalement à dégager les motivations de tous ces essais. On peut
regretter qu'il n'ait pris en considération que les auteurs de langue allemande,
qu'il ait laissé de côté d'importantes contributions de France et d'outre-mer
(Niebuhr, Oldham, Ricœur, etc.) et qu'il n'ait presque rien dit de Bonhoeffer.
La recherche toujours en cours d'une éthique sociale chrétienne eût paru moins
étrangère à la vie de l'Eglise si l'auteur en avait reconnu l'origine historique
non pas dans quelques auteurs du XIXe siècle mais dans toute la tradition
chrétienne, celle qui passe par Thomas d'Aquin, Calvin, Zwingli, etc. Le
XIXe siècle est plutôt un point bas de l'éthique sociale parce que les chrétiens
ont généralement renoncé à assumer les responsabilités dans la société que les
siècles précédents considéraient comme liées à la profession de la foi.

André Biéler.

Karl Barth : Die Ordnung der Gemeinde. Zur dogmatischen Grund¬
legung des Kirchenrechts. München, Christian Kaiser Verlag, 1955,
85 p.

Est-ce que la Kirchliche Dogmatik devient trop volumineuse Allons-nous
voir paraître, à côté du résumé qu'en publie le professeur Weber, des fascicules
séparés de cette œuvre immense, un peu comme la Somme de Thomas d'Aquin
paraît en pièces détachées aux Editions de la Revue des Jeunes Dans tous
les cas, nous avons ici, en extrait, le chapitre 4 du paragraphe 67 de la K. D.
(vol. IV/2, Zollikon-Zürich, 1955, P- 765-824) consacré à l'ordre qui doit régner
dans l'Eglise, c'est-à-dire au fondement dogmatique du droit ecclésiastique. —
L'auteur, après avoir vigoureusement réfuté R. Sohm et E. Brunner (Das
Missverständnis der Kirche, 1951), et montré la réalité et donc la possibilité
d'un droit ecclésiastique, après avoir aussi, à la suite d'E. Wolf (Zur Rechtsgestalt

der Kirche, in « Bekennende Kirche », 1952, p. 254 ss.) relevé que ce
droit nécessaire doit essentiellement démontrer que l'Eglise vit sous le régime
d'une « christocratie fraternelle », expose les quatre thèmes qui commandent,
selon lui, tout droit ecclésiastique authentique : ce droit est : i° un droit
diaconal ; 20 un droit liturgique ; 30 un droit vivant, et 40 un droit exemplaire



BIBLIOGRAPHIE II3

pour le monde. — Je ne veux pas justifier, dans cette brève notice, l'admiration
que suscite, une fois de plus, l'architecture précise, somptueuse et quasi poétique
de la pensée barthienne. Quand on parcourt la moindre des cellules de la
Kirchliche Dogmatik, on soupçonne la joie et la rigueur de l'ouvrier, et l'on
comprend que le professeur bâlois puisse chanter la « nicht genug zu preisende
Herrlichkeit der Dogmatik» (K.D. I/2, p. 864). Je voudrais seulement inviter
à prendre très au sérieux l'ouvrage (ou le chapitre) en question, surtout en
ce temps où l'Eglise, en raison de l'indépendance juridique qu'elle acquiert
de plus en plus par rapport à l'Etat, est chargée chez nous de réexaminer le
fondement et la forme de ce qu'au XVIe siècle on appelait sa « Discipline ».

Le lecteur s'étonnera alors, en se réjouissant, de voir K. Barth affirmer que
le culte, la liturgie, est comme la source de ce droit ; il remerciera l'auteur
d'être si foncièrement « réformé » (dans notre entourage sur ce point tellement
* luthérien »), c'est-à-dire d'avoir souligné avec tant de vigueur la nécessité,

pour l'Eglise, d'avoir un droit sui generis (on déplore cependant l'absence de
tout examen des ordonnances du XVIe siècle : une seule citation, à la p. 13
de la Confessio Gallica) ; il prendra bonne note, dans le paragraphe sur le
droit ecclésiastique comme droit vivant, d'indications importantes pour établir
une méthodologie d'un renouveau de l'Eglise ; mais il regrettera peut-être
l'absence d'excursus exégétiques, non seulement parce qu'ils sont toujours
intéressants, mais surtout parce que sur un tel sujet, ils auraient été
particulièrement bienvenus et peut-être particulièrement nécessaires. Ils auraient
permis de voir pourquoi K. Barth ne semble pas tenir compte de l'aspect
prophétique du ministère en parlant du caractère diaconal du droit ecclésiastique,
ou pourquoi il ne parle pas de la prédication (sinon dans le contexte « intra-
ecclésiastique » de la confession) en exposant le caractère liturgique de ce droit.
Est-ce parce qu'il aurait fallu alors faire appel, par-delà tout le ius humanum
que comprend indiscutablement le droit ecclésiastique, à un ius divinum que
l'auteur redoute Jean-Jacques von Allmen.

P. J. R. Dempsey : Freud, Psychanalyse et Catholicisme. Traduit de
l'anglais par Françoise Héron de Villefosse. Paris, Le Cerf, 1958,
139 P-

Il faut se réjouir de l'intérêt porté par les théologiens à l'œuvre de Freud.
Même si les gauchissements, les erreurs d'interprétation ne sont pas toujours
évités, le dialogue est amorcé et se dégagera progressivement des préjugés.
Le livre de P. J. R. Dempsey s'adresse particulièrement aux étudiants catholiques

sans exclure « tout laïque cultivé, catholique ou non, s'intéressant aux
problèmes d'actualité» (p. 7). — Après avoir défini la méthode d'une psychologie

personnaliste qu'il oppose aux conceptions de Wundt et de Watson,
l'auteur examine l'attitude de Freud en face de la religion. Etude nécessaire,
car « l'athéisme » de Freud n'a guère fait jusqu'à présent l'objet d'une étude
objective. On est d'autant plus déçu de voir P. J. R. Dempsey affirmer, fût-ce
« à titre d'hypothèse », « que Freud refoulait son désir de se convertir au
catholicisme » (p. 55). Cette «hypothèse» enlève malheureusement beaucoup à la
valeur de ce chapitre qui reste ainsi à écrire. La deuxième partie de l'ouvrage est
consacrée aux grands thèmes freudiens (les instincts humains, le moi et le
surmoi, les phases du développement infantile, les mécanismes psychiques) et
s'achève sur un rappel des thèses thomistes concernant la liberté, l'acte, la

8



114 BIBLIOGRAPHIE

responsabilité. Ces chapitres, fondés sur une réelle connaissance de Freud,
sont cependant constamment faussés par l'intervention abusive du point de

vue thomiste. A force de se demander en quoi Freud se rapproche de saint
Thomas, l'auteur finit par faire de la psychanalyse une section de la Somme

théologique. En outre, quelques pages lamentables sur le marxisme nous
rappellent trop bien que la recherche scientifique n'est pas toujours à l'abri de la
passion politique. En dépit de ses erreurs, de ses injustices, cet ouvrage marque
un progrès certain par rapport à l'ostracisme qui caractérisa longtemps le
christianisme en général et le catholicisme en particulier, à l'égard de la psychanalyse.

Henri-C. Tauxe.

Philosophie und christliche Existenz. Festschrift für Heinrich Barth.
Basel, Helbing und Lichtenhahn, i960, 260 p.

Gerhard Huber a réuni la collaboration de quelques-uns des plus grands
maîtres à penser de notre temps, dans un ouvrage admirablement édité, en
hommage à Heinrich Barth à l'occasion de son soixante-dizième anniversaire.
Cela suffirait à recommander ce « Festschrift » à tous les amis et admirateurs
du philosophe bâlois, ainsi qu'à tous les philosophes et les théologiens qui
s'intéressent à ce qu'il est convenu d'appeler aujourd'hui « l'existentialisme
chrétien ». — Mais l'importance de cet ouvrage est trop grande pour qu'il
n'apparaisse pas nécessaire d'en suggérer brièvement la richesse. Chaque
collaborateur aborde à sa manière le thème général défini par le titre, qui est
aussi un des thèmes essentiels de la pensée de Heinrich Barth. L'originalité des
diverses contributions non seulement met en relief l'étendue du problème
général mais surtout situe l'œuvre particulière de Barth en la cernant de l'extérieur

ou la recoupant à l'intérieur. — Karl Jaspers, sous le titre Der
philosophische Glaube angesichts des chritlischen Offenbarung, montre comment la
vieille opposition entre la foi et la raison n'atteint plus l'essentiel et comment
les certitudes de la logique posent actuellement la question du respect des

croyances révélées. Cette étude, où les définitions de termes et les considérations
de logique tiennent une place importante, est la plus copieuse de l'ouvrage
(92 pages). — Karl Barth, plus brièvement, traite de Philosophie und Theologie,

thème qu'il développe avec sa verve et sa rigueur dialectiques coutu-
mières. Le philosophe et le théologien sont des prochains, voire des associés,
au service de la vérité totale et unique ; mais, à partir de problèmes de base
différents, ils suivent des voies différentes qui parfois s'entrecroisent. Ces

différences doivent être respectées et Barth en précise les conditions, non
sans soulever les questions de la possibilité d'une philosophie chrétienne,
d'une philosophie de la théologie et d'une théologie de la philosophie. Malgré la
divergence des points de départ du philosophe et du théologien, Barth, en
pensant à son collègue et frère, cite en conclusion — et ce n'est nullement une
clause de politesse — le premier verset du psaume 133. — Dix pages d'HERMANN
Diem, Dogma und Existenz im theologischen Denken, où la notion de dogme, en
tant qu'affirmation plus existentielle qu'existentiale, fait l'objet de trois thèses-
définitions très suggestives. — Emil Brunner, sous le titre Christlicher Glaube
und Philosophie der Existenz, se réfère aux deux sources de la connaissance
telles que Calvin les postule au commencement de l'Institution de la religion
chrétienne et spécifie leurs rapports dans la perspective actuelle de la philo-



BIBLIOGRAPHIE II5

sophie de l'existence. — Fernand Brunner — De l'unité de la vérité — fait
l'histoire de la philosophie, médiévale en particulier, pour montrer comment
l'intelligence humaine s'est peu à peu dissociée de la foi et engagée dans « la
recherche sans fin » de la vérité. Cette recherche sans fin, dont diverses formes
modernes sont évoquées, empêche la pensée de parvenir à la vérité absolue.
L'existentialisme chrétien pousse l'analyse de l'existence jusqu'à la rencontre
de l'existence de foi, tout autre évidemment que la recherche humaine. Son
mérite est de donner accès en notre temps à l'idée de la vérité une. — La contribution

d'ALFRED de Quervain — Das Ethos in der christlichen Existenz — a un
sous-titre : « Gespräch eines Theologen mit einem Ethiker, der Philosoph ist ».

L'œuvre de H. Barth a un aspect éthique qui intéresse au plus haut point le
théologien, car la théologie et la philosophie comportent chacune une éthique
qui ne sont pas sans rapport, surtout quand le philosophe en question est chrétien.

Après 1'« Ethik » théologique et philosophique, A. de Quervain définit,
dans une seconde partie, 1'« Ethos » dans l'existence chrétienne. — Les quelques
remarques sommaires qui précèdent n'ont pas d'autre but que de suggérer
l'ampleur des matières abordées, tout en montrant comment la judicieuse disposition

des diverses études permet une approche progressive de la pensée de
celui à qui l'ouvrage est dédié. — Il appartenait à Gerhard Huber de
présenter l'analyse systématique sous le titre Heinrich Barths Philosophie. U retrace
tout d'abord l'évolution de la pensée de H. Barth et de ses époques ou « Haupt-
phasen » caractéristiques, période d'idéalisme critique comme en témoignent
d'importantes études consacrées à Platon et à Kant, période (depuis 1927)
dite de l'idéalisme comme philosophie de l'existence, et enfin une dernière et
actuelle époque, celle de la philosophie de l'existence comme philosophie du
phénomène (Erscheinung). Pas question de résumer l'exposé systématique en
quatre parties (les principes, Existenzverständnis, ethische Konkretisierung et
sens et limite de la philosophie), non seulement parce que les articulations
vivantes d'une pensée en recherche tout à la fois personnellement originale
de la vérité et imbriquée dans de vastes et complexes courants philosophiques,
ne se résument pas ; mais surtout parce que nous risquerions d'avoir l'air de
conclure alors que le dernier mot n'a pas été prononcé. « Denn mit der Tiefe des
Gedankens wächst auch seine Actualität » (H. Barth : Grundlagen der Gemeinschaft,

1944, p. 25, cité par G. Huber). Aussi longtemps qu'un mot jaillira de la
profondeur de la pensée de Barth, son actualité grandira encore. Tel est le voeu
que nous formons pour que reste longtemps avec nous ce philosophe qui est
aussi un maître aimé. Bernard Morel.

Hans Dombois : Das Recht der Gnade. Witten, Luther-Verlag, 1961,
1064 p. (Oekumenisches Kirchenrecht, vol. I.)
En 1955, dans le volume IV/2 de sa Kirchliche Dogmatik, K. Barth, examinant

le problème de l'édification de l'Eglise, a abordé aussi la question des
ordonnances de l'Eglise (p. 765-824) et donc du droit ecclésiastique. Contre
R. Sohm et E. Brunner, il défend la possibilité d'un droit spécifiquement
ecclésiastique, qu'il définit tout à la fois comme un droit liturgique et comme un
droit qui engage la fidélité de l'Eglise (bekennendes Kirchenrecht). Cette réflexion
a sinon provoqué, du moins inspiré, soutenu et approfondi deux grandes œuvres
de droit ecclésiastique : celle d'Erik Wolf, Ordnung der Kirche (Lehr- und
Handbuch des Kirchenrechts auf oekumenischer Basis, Vittorio Klostermann,



Il6 BIBLIOGRAPHIE

Frankfurt am Main, 1961, 832 p.) et celle de Hans Dombois que nous signalons
et recommandons ici à l'attention des théologiens et des juristes qui se
préoccupent d'une justification théologiquement fondée et théologiquement défendable

des aspects inévitablement juridiques aussi de la vie sous l'alliance de la
grâce. Das Recht der Gnade expose le droit ecclésiastique à partir de la mission
de l'Eglise dans le monde, ce qui lui permet d'exploiter la thèse barthienne sur
le caractère liturgique et « confessant » de ce que le XVIe siècle réformé aurait
appelé « la discipline » — l'auteur ne le fait d'ailleurs pas sans mettre parfois
en question la manière dont K. Barth lui-même développe sa thèse. Après une
première partie où sont examinés la méthode et le caractère authentiquement
juridique du droit ecclésiastique (p. 19-233), le volume porte de tout son poids
sur l'examen juridique de ce que l'Eglise fait dans le monde : elle baptise, elle
confirme, elle proclame l'Evangile, elle célèbre l'eucharistie, elle ordonne au
ministère, elle unit des époux, elle donne l'absolution, etc. (2e partie, p. 237-812).
Ces différents thèmes sont traités presque sous forme de monographies. La
deuxième partie comprend aussi un paragraphe sur l'identité et la légitimité de
l'Eglise, c'est-à-dire sur la succession apostolique. Une dernière partie (p. 815-
1058) expose l'usage et les limites du droit ecclésiastique, avec, entre autres,
un paragraphe sur la structure sociologique de l'Eglise et des ministères, et un
autre sur la portée juridique de la déchristianisation. Il n'est pas question de
faire ici plus que signaler cet ouvrage monumental. Cette mention serait cependant

par trop incomplète si l'on ne soulignait pas la richesse d'information
exégétique et historique que contient ce livre (ce qui n'est pas étonnant puisqu'il

est allemand), si l'on ne saluait pas aussi très spécialement ce que l'on
trouve moins souvent dans les écrits allemands : une disponibilité à écouter
attentivement et fraternellement ce que l'on dit ailleurs que chez les luthériens
allemands. H. Dombois prépare un second volume du « droit ecclésiastique
œcuménique ». Il y exposera la relation entre la nature et la structure de

l'Eglise. Ce que l'on peut en deviner à partir de Das Recht der Gnade, à partir
aussi de tel ou tel chapitre de Ordnung und Unordnung der Kirche (Kassel,
Stauda Verlag, 1957) rend impatient de le voir paraître.

Jean-Jacques von Allmen.

Gérard Siegwalt : Nature et Histoire, leur réalité et leur vérité,
étude systématique sur le problème de l'ontologie et du personnalisme.
Leiden, E. J. BriU, 1965, 262 p.

La thèse du Professeur G. Siegwalt, de la Faculté de théologie protestante
de Strasbourg, renoue avec cette question centrale de toute réflexion théologique

: quel type de rapport la vérité de Dieu et la réalité du monde entretiennent-
elles l'une avec l'autre Réalité et vérité, ordre de la nature et ordre de la grâce,
ordre du monde et ordre de l'Eglise, usus politicus legis et usus proprius legis,
tels sont les deux termes en présence. Mais l'auteur les distingue pour mieux
examiner la question de leur relation légitime ; quelle est-elle donc — Siegwalt
commence par dénoncer la tentation autonomiste de la science, de la philosophie

et de la théologie. A ses yeux, l'homme moderne se trouve divisé, aux prises
avec les perspectives impérialistes ou absolutistes qu'inspirent tour à tour la
science, la philosophie ou la théologie. A la synthèse médiévale a en effet succédé
une époque pluraliste. L'effort de Siegwalt vise dès lors à définir les lieux respectifs

des trois disciplines envisagées. — La théologie n'est ni science, ni philo-



BIBLIOGRAPHIE II7

Sophie. Sa tâche est autre ; le service qu'elle peut rendre aussi. Servante de la
vérité, elle doit retrouver une structure théonomique, afin de pouvoir impliquer
et tout à la fois dépasser l'ordre de la réalité. La relation entre la théologie et la
réalité, comme du reste entre la théologie et les deux disciplines ayant la réalité
pour objet (la science et la philosophie), est donc à la fois d'inclusion et de
dépassement. La vérité juge et renouvelle la réalité. Pareille perspective,
excluant d'emblée toute entreprise théologique qui se voudrait autonome,
s'inscrit en faux contre Barth. Le reproche (en passe de devenir classique : se

désintéresser de la réalité au profit de la seule révélation, chemin qui le
conduirait à élaborer une « théologie de la positivité absolue », une « théologie
fermée » (p. 84). Pour Siegwalt, on n'est pas autorisé à parler de la réalité à

partir de l'Evangile seulement, mais aussi avant l'Evangile. Car la vérité est
vécue et pressentie avant d'être dévoilée par la Révélation. Le théologien ne
fera donc pas l'économie de toute ontologie. Ce serait faire une théologie «

impérialiste » (p. 35) et succomber à la même tentation autonomiste que la philosophie

et la science modernes, ce serait manquer ainsi à sa tâche spécifique :

dire la vérité de la réalité. Voilà pour le projet. Qu'en est-il de son déroulement
— Pour l'auteur, deux questions complémentaires devraient être abordées,
l'une ontique : que sont la réalité et la vérité L'autre, noétique : comment
accéder à la réalité et à la vérité Seule la seconde des deux questions est
examinée. Conformément au projet théologique, elle sera abordée selon deux points
de vue : avant et à partir de l'Evangile. La méthode rappelle Tillich. L'on va
montrer que « la réalité tend au-delà d'elle-même vers la vérité » (p. 21), et que
la vérité est la réponse à une question posée au cœur de la réalité. Le concours
d'une « théologie naturelle » n'est pas refusé, pour autant qu'elle se contente
d'élaborer la question de Dieu inhérente au réel. Si le projet que fait Siegwalt
d'une théologie théonomique s'inscrit ainsi dans la ligne de Tillich, nous noterons
néanmoins sa volonté de marquer, contre l'auteur de la Systematic Theology,
le caractère personnaliste de la vérité biblique. — La tâche de la théologie étant
définie, qu'en est-il du partage des compétences entre la science et la philosophie
Selon l'auteur, la science aurait pour objet la nature, la philosophie l'histoire
(la nature et l'histoire constituant deux aspects de la réalité polairement opposée
à la vérité, objet de la théologie). A la suite de Descartes, l'on croit en effet pouvoir
perpétuer la distinction entre les deux domaines objectif-scientifique et
subjectif-philosophique. L'homme de science et le philosophe seront-ils satisfaits Il
est permis d'en douter. A une époque où le champ d'étude de l'histoire se voit
envahi par de nombreuses disciplines positives, alors même que les sciences
de la nature ont rompu avec une définition trop positiviste du fait, il me paraît
que la question du rapport entre la philosophie et la science se pose en des

termes renouvelés. Cette dernière note, critique, fait-elle « choc en retour »

et suggère-t-elle un nouvel examen du lieu de la théologie comme de ses

rapports avec la réalité Peut-être, mais les thèses de Siegwalt n'en mériteront
pas moins un examen attentif. Pierre Gisel

Olivier-A. Rabut : La vérification religieuse. Recherche d'une spi¬
ritualité pour notre temps. Paris, Le Cerf, 1964, 107 p. (Cogitatio
fidei, n° 13.)

« Une partie de l'humanité reste sauvable par les méthodes ecclésiastiques
les plus traditionnelles ; mais une autre partie, au moins égale, ne l'est pas »



Il8 BIBLIOGRAPHIE

(p. 106) Tel est le postulat qui a permis à ce livre de naître et à son auteur
d'affirmer la nécessité de fonder une méthode de vérification de l'acte de croire.
Les conditions que doit respecter le processus vérificateur sont d'une part
« l'adhésion au mouvement intérieur du christianisme » et la suspension du
jugement de la part des apologètes et des incroyants à l'égard des dogmes. Cet

ouvrage contient, clairsemées il est vrai, quelques bonnes analyses sur la
signification de l'acte de foi ou concernant l'attitude de compréhension qui doit
commander le dialogue entre croyants et incroyants. Il est regrettable pourtant
que les arrière-pensées dogmatiques et l'attitude apologétique de l'auteur
hypothèquent pareillement sa recherche. L'esprit critique, par lequel il entendait

se laisser conduire, ainsi que le projet d'une « remise en chantier radicale »

des « problèmes spirituels qui travaillent l'humanité du XXe siècle » se trouvent
de ce fait abolis. Ce livre s'adresse à quelques croyants incertains et non pas à
des « hommes d'incertitudes ». Il ferme un débat plutôt qu'il ne l'ouvre.

Romain Carpeau.

Mgr. Alfred Bengsch : Croire à la Résurrection. Paris, Fleuras, 1964,
154 p. (Approches).

Comment répondre au harcèlement et à l'attrait qu'exerce l'athéisme
moderne, en particulier sous les formes qu'il revêt dans les pays communistes
De quelle manière le chrétien doit-il échapper à l'incrédulité ambiante,
souvent caractérisée par la satisfaction qu'apporte la connaissance scientifique
et ses rapides développements Finalement, le message de la Résurrection
peut-il prendre racine et donner à l'homme d'aujourd'hui un sens décisif d'une
radicale nouveauté — Le livre courageux de Mgr Bengsch tente d'aborder
lucidement ces questions. Dans un langage direct et simple, il convie le croyant
à mettre en question moins le contenu doctrinal de la foi que sa fidélité ou son
infidélité à l'égard de la Parole de Dieu dans le témoignage concret qu'il en
donne. Comment vivre, comment courir le risque de vivre la totalité du mystère

chrétien, au sein d'une Eglise menacée, attaquée dans sa foi A cette
question essentielle, l'auteur répond, dans la première partie de son livre,
d'une manière très pratique ; elle l'amène aussi à indiquer la signification de
certaines exigences concrètes, telles que l'aumône, le jeûne ou la prière, capables

d'éveiller chez le chrétien un esprit d'abandon, de confiance en Dieu autant
que de service, à l'image du Christ marchant vers la Croix. — Dans la seconde

partie, A. Bengsch souligne la portée de la Résurrection sur le plan de l'existence

ainsi que les transformations qu'elle doit opérer soit dans la vie de
l'Eglise soit dans la présence de celle-ci au monde. La dernière partie relie
la Pentecôte au mystère pascal : la souffrance de l'Eglise dans le monde présent
est soulagée par sa ferme conviction que Dieu est amour et qu'il continue de la
fortifier par le don de l'Esprit Saint. Ce livre dense nous invite à retrouver une
maturité dans la foi, centrée sur le Christ, mort et ressuscité. Il nous rappelle
avec force que croire à la Résurrection est inséparable de la vivre ; malgré ses

insuffisances, il ne peut que nous placer devant la nécessité d'un enracinement
chrétien conséquent, vécu dans l'éclairage de Pâques.

Romain Carpeau.



BIBLIOGRAPHIE II9

Fernand Brunner : Platonisme et Aristotélisme, La critique d'Ibn Histoire
Gabirol par saint Thomas d'Aquin. Louvain-Paris, Nauwelaerts, de la
1965, 89 p. philosophie

Dans ces conférences faites en 1963 à l'Université de Louvain, l'A. confronte
le « dynamisme » de Platon et le « statisme » d'Aristote, sans hésiter à renverser
les termes d'une antithèse aussi courante que superficielle. La causalité des
Idées, à la fois formelle et efficiente, répond au souci d'expliquer l'origine des
êtres et d'établir le rapport qui les relie à l'efficace du principe, tant sur le plan
naturel que sur le plan moral. Les formes au contraire, figées dans leur immanence,

ne répondent pas au pourquoi des choses, car le souci principal d'Aristote

est d'expliquer la structure de l'univers et la communication du mouvement.

Sa pensée n'est donc « dynamique » qu'au niveau du monde sensible,
devenu pour lui celui de l'être même, ensuite d'un renversement à la fois
ontologique et épistémologique. Sa façon de « corriger » l'Idée platonicienne démontre
seulement qu'il la méconnaît, tandis que les néo-platoniciens ont effectivement
intégré la forme aristotélicienne à l'Idée, en définissant deux degrés de la forme,
l'un immanent, l'autre transcendant. C'est grâce à ce retour à Platon que les

penseurs chrétiens, jusqu'à Robert Grosseteste et Albert le Grand, ont pu
mettre au centre de leur doctrine philosophique, avec le problème de l'origine
ontologique des êtres, celui de la genèse des formes, ignoré d'Aristote. — On
ne saurait voir un progrès dans la façon dont ce précurseur de la philosophie
critique a dissocié les principes de la connaissance et les principes de l'être, qui
pour Platon ne font qu'un. En faisant de l'intelligible une abstraction, il prélude
à la dissociation entre le cœur et l'intelligence qui caractérise notre civilisation :

« Au lieu de tenir les platoniciens pour des débutants en philosophie, qui n'ont
pas compris que la pensée ne saisit pas l'être sous le mode de l'être lui-même,
il faut voir en eux, semble-t-il, des philosophes consommés qui ont trouvé dans
la considération de l'intelligible le moyen de dépasser l'être relatif et imparfait
et d'exprimer la perfection et la transcendance de l'Absolu. Plutôt que de
confondre le logique et le réel, ils font du logique un outil de connaissance
supérieure et d'élévation spirituelle. » — L'A. retrouve les orientations fondamentales

de Platon et d'Aristote dans la doctrine du philosophe juif Ibn Gabirol
et dans la façon dont Thomas d'Aquin l'a critiquée. Malgré la gravité de ces

divergences, l'A. souligne, en conclusion, la parenté de ces deux types de pensée
qui peuvent se prêter appui face à la critique nominaliste, puisqu'Aristote et
ses disciples sont demeurés, en tant que réalistes, des platoniciens modérés. —
C'est toute la question. En dépit des richesses conservées par Aristote, nous
serions tentée de voir, dans le renversement des valeurs ontologiques et
épistémologiques si lucidement dénoncé par l'A., l'amorce de cette conversion vers
les valeurs temporelles considérées en elles-mêmes et séparées de leur principe

qui caractérise notre civilisation. Quoi qu'il en soit, le grand et rare
mérite de l'A. est de nous aider à retrouver, au-delà des classifications
conventionnelles, la haute intuition de Platon. Emilœ Zum Brunn

Joseph Rassam : Thomas d'Aquin. Paris, Presses Universitaires de
France, 1969, 124 p. (Philosophies).

Ce volume comprend une présentation classique de la pensée de Thomas
d'Aquin, écrite avec sympathie et, ce qui ne gâte rien, avec élégance. L'auteur



120 BIBLIOGRAPHIE

corrige au passage des erreurs d'interprétation, par exemple : « Le discours
métaphysique de saint Thomas ne vise pas à réduire la structure du concret
à celle de notre langage, c'est-à-dire de notre pensée abstraite. Son objet est
de recueillir par la pensée ce que les choses elles-mêmes disent du seul fait
qu'elles sont » (p. 36). Il écrit encore : « Absorbées dans des « structures »

linguistiques, sociologiques et biologiques, (la personne) perd sa réalité métaphysique,

c'est-à-dire sa dimension ontologique » (p. 71). Dieu étant l'analogue
suprême et incréé de la personne humaine, ce n'est pas un hasard si « au moment
où les philosophes fondent leur système sur la mort de l'homme, des néo-théologiens

spéculent sur la mort de Dieu » (ibid.). Le choix de textes qui suit est
composé de dix-sept morceaux qui concernent les mêmes objets que la présentation,

à savoir la foi et la raison, la théologie et la philosophie, l'être premier
connu, l'acte pur, l'existence humaine. Fernand Brunner.

Jean-Claude Margolin : L'idée de nature dans la pensée d'Erasme.
Basel, Helbing & Lichtenhahn, 1967, 67 p. (Vorträge der Aeneas-
Silvius-Stiftung an der Universität Basel, VII).
L'excellent spécialiste d'Erasme qu'est M. Margolin a tenté dans cet opuscule

de reconstituer l'éloge de la nature qu'Erasme se proposait d'écrire, mais
qui ne vit jamais le jour. Dans une première partie, il étudie la conception
qu'Erasme a de la nature en général. Erasme se rattache à la conception de la
scolastique thomiste — elle-même tributaire d'Aristote et de Ptolémée —¦ qui
voit au-delà de la multiplicité des phénomènes sensibles, un ordre universel
nécessaire et spontané, la nature. Faire l'éloge de cette nature revient à faire
celui de la création, de l'harmonie du cosmos où s'exprime la raison universelle
des Stoïciens, qui correspond du reste à l'universalité des lois divines. Cependant,

cette nature n'est pas que le déterminisme universel ; elle est aussi la
puissance de chaque individu et de sa propre finalité. L'auteur mentionne cette
contradiction, toute théorique du reste, entre l'idée d'une nature universelle
bonne et généreuse, et l'expérience des espèces luttant chacune dans leur aire
respective. Dans la deuxième partie, il étudie l'expérience d'une espèce
particulière : l'homme, et le paradoxe qui veut d'une part qu'il soit soumis à sa
nature extérieure, mais d'autre part qu'il soit appelé, par sa spécificité, à
surmonter sa nature. L'homme ne naît point homme, il le devient ; ce processus
se réalise par la pédagogie libérale et en particulier par le préceptorat dont
Erasme a longuement parlé dans le De pueris instituendis (1529). La nature a
son efficacité, mais l'éducation plus efficace encore en triomphe. Cet homme qui
devient homme par sa volonté et son libre-arbitre est-il libre au point de diriger
lui-même son destin En d'autres termes, quels sont les rapports que la nature
entretient avec la grâce C'est à cette question qu'est consacrée la troisième
partie de l'exposé. Pour Erasme, qui veut concilier philosophie et sagesse
chrétienne, le péché n'a pas corrompu totalement la nature humaine ; aussi la
nature et la grâce ne s'opposent-elles pas, mais sont complémentaires. La
nature de l'homme est foncièrement bonne, quoique corrompue par le péché
originel, et elle peut être régénérée par la volonté de Dieu et le libre-arbitre de
l'homme lorsque celui-ci se soumet à la discipline de la raison. L'idée d'une grâce
absolument étrangère à la nature humaine ne se rencontre pas chez Erasme.
C'est pourquoi il insiste plus sur le Fils, médiateur doux et compatissant, que
sur le Père, sur l'humble croyant, fidèle à l'esprit de l'Evangile et rayonnant de
charité, que sur le chevalier de la foi. Plutôt que d'une humanité nouvelle.



BIBLIOGRAPHIE 121

Erasme parle d'une nature restaurée où les valeurs humaines, qu'elles soient
originellement païennes ou chrétiennes, sont récupérées. Dans ce contexte, il
peut dire que l'âme est naturaliter Christiana. La vaste culture de l'auteur donne
à ses propos et à son jugement une sûreté très grande et font de ce petit livre
une étude magistrale. Olivier Fatio.

F. Kaulbach : Immanuel Kant. Berlin, Walter de Gruyter, 1963,
345 p. (Sammlung Göschen, Bd. 536/536 a).

Après quelques remarques à titre d'introduction concernant la vie de Kant
et sa personnalité, l'auteur montre d'abord au vu des premières œuvres la
préoccupation théo-rationaliste de Kant (c'est-à-dire le problème de la
reconnaissance du divin par l'intellect humain). La naissance de l'esprit critique
apparaît dans les «Rêves d'un Visionnaire» (1766). Le «principe subjectif»
qu'introduit M. Kaulbach ne suffit cependant pas à rendre compte du développement

de la pensée kantienne jusqu'à la thèse de l'expérience comme seule
base légitime des énoncés scientifiques. — L'exposé de la « Critique de la raison
pure » prend à juste titre la plus grande place dans cette monographie. Après
quoi l'auteur traite le problème du fondement de la métaphysique en recourant
finalement aux réflexions de l'opus postumum. — Dans cette monographie
M. Kaulbach apparaît comme un grand connaisseur de Kant, bien qu'il ne
tienne pas entièrement sa promesse (dans la préface) de tenir compte également
de la phUosophie après Kant. Günter Himmer.

Emmanuel Kant : Métaphysique des mœurs. Deuxième partie : Doc¬
trine de la vertu. Introduction et traduction par A. Philonenko.
Paris, Vrin, 1968, 182 p.

Il faut être reconnaissant à M. Philonenko de vouer tant de science, tant
de soin à la traduction et à la présentation de diverses œuvres de Kant. Nous
lui devons déjà — outre quelques opuscules qu'on n'ose appeler mineurs :

Qu'est-ce que s'orienter dans la pensée (1959 et 1967), Réflexions sur Véducation
(1966), Lettre à Marcus Herz du 21 février 1772 (1967) — une publication
d'importance première : la Critique de la faculté de juger (1965 et 1968). Et voici
que paraît maintenant dans les mêmes conditions de clarté et d'information
la deuxième partie de la Métaphysique des mœurs, à savoir les Premiers principes

métaphysiques de la doctrine de la vertu, qui font pendant aux Premiers
principes métaphysiques de la théorie du droit, publiés la même année (1797) et
aux Premiers principes de la science de la nature, parus en 1786. — Une
Introduction dégage et situe l'essentiel du texte de Kant sans nous en dissimuler les
faiblesses: sécheresse du ton et «manque de beauté» (p. 10). Et pourtant,
c'est bien le grand Kant que nous retrouvons ici, le théoricien génial d'une
éthique posée dans son autonomie radicale par rapport à la religion, dans son
aspiration infinie à dépasser l'homme (par opposition à la morale du juste
milieu définie par Aristote), dans tout ce qui la sépare des morales affectives,
eudémoniques, cosmiques ou esthétiques, et surtout le théoricien d'une
doctrine de la conduite humaine fondée sur cette affirmation centrale que tous
les devoirs de l'homme envers les choses, les bêtes et autrui se ramènent à un
grand devoir de l'homme envers lui-même. René Schaerer



122 BIBLIOGRAPHIE

Ferdinand Alquié : Critique kantienne de la métaphysique. Paris,
Presses Universitaires de France, 1968, 148 p. (Initiation philosophique,

85.)

Après l'excellent Kant et le kantisme de Jean Lacroix (Que sais-je 1966),
ce petit ouvrage présente une vision moins totale, plus centrée, mais non moins
attachante du grand philosophe. Ce qui est au cœur du vrai kantisme, selon
l'auteur, c'est l'inspiration souvent négligée de la Dialectique transcendantale,
à savoir le problème de Dieu et de l'immortalité. Il s'agissait pour Kant de
restaurer la vraie métaphysique par la voie de la morale et de la religion, de

sauver les grandes affirmations auxquelles le XVIIIe siècle semblait avoir
renoncé. Ce projet se réalise à travers la fécondante et insuffisante critique
opérée par Hume et sous l'influence de Luther. Il a pour point de départ cette
vérité, méconnue par Leibniz, que la science humaine est inapte à saisir les
réalités divines. La seule voie qui s'ouvre à l'homme pour aller à l'âme et à
Dieu, c'est la voie de la pureté du cœur et de la moralité. Alquié étudie sur
cette base les paralogismes, les antinomies et l'idéal de la raison pure et, en
conclusion, rapproche Kant de Platon et de Descartes. Ces trois penseurs
admettent, en effet, que si l'esprit est la mesure des jugements, il ne l'est pas
de la réalité des choses. Kant se situe ainsi dans la grande tradition de la
métaphysique classique. —• Après tant d'ouvrages qui prétendent renouveler Kant,
celui-ci nous ramène à l'essentiel. Je ne saurais assez dire mon accord avec les
thèses qu'il développe. René Schaerer.

Henri Lauener : Hume und Kant. Eine systematische Gegenüber¬
stellung einiger Hauptpunkte ihrer Lehren. Bern-München, Francke,
1969, 227 p.

Cet ouvrage est solide comme du granit et touche à l'essence même de la
philosophie. L'auteur renonce d'emblée à toute perspective historique, et ne
veut même pas savoir si Kant à lu Hume. II pense, et opère, systématiquement :

il confronte des thèmes. Le but lointain de l'entreprise est clairement défini :

la philosophie, pense l'auteur, n'a pas encore trouvé sa méthodologie propre.
Or l'examen systématique de l'antagonisme entre l'empirisme et le rationalisme
fait toucher du doigt une articulation fondamentale de toute méthode
philosophique. On ne saurait mieux dire. — Sans entrer ici dans le détail des démonstrations

de l'auteur, claires et presque toujours convaincantes, mais souvent
lourdes, disons quel est à nos yeux le risque inhérent, par nature, à un tel
projet. M. Lauener, pour mener à chef son entreprise, est obligé de réduire les
philosophes dont il traite au système que forme leur œuvre écrite. Cela est
légitime. Toutefois, une chose lui échappe alors : certaines intentions profondes
qui traversent certaines œuvres, et qui ne sont pas contenues en elles. Car il y
a davantage, dans une philosophie, que ce que le philosophe dit lui-même. A
ce moment, l'idée même de comparer deux systèmes philosophiques, perd de
sa validité profonde : elle peut engendrer la compatibilité au niveau des thèmes
systématisés, quand bien même les intentions sous-jacentes sont incompatibles.
J'en prends un exemple : pour moi, l'intention « rousseauiste » qui traverse le
kantisme est incompatible avec l'antivolontarisme foncier de l'empirisme anglais.
Mais si l'on prend les choses au niveau des thèmes formulés, rien n'empêche
de rétablir cette compatibilité par la méthode comparative. Seulement la
comparaison prend alors un tour un peu forcé, et elle ne s'appuie que sur les



BIBLIOGRAPHIE 123

seuls « faits » philosophiques que sont les thèmes explicites de l'œuvre. — L'auteur

est parfaitement conscient de cette difficulté propre à la méthode qu'il
s'est imposée. Et il faut l'en louer. Il avoue par exemple (p. 213) : « Beide betreiben

gar nicht dasselbe » (c'est moi qui souligne). Cette prise de conscience,
toutefois, ne suffit pas à sauver l'entreprise, quoiqu'elle manifeste la maîtrise
de cet esprit véritablement philosophique qu'est M. Lauener. — Un dernier
mot encore. Du point de vue même de l'auteur, je pense qu'il y aurait eu pour
lui avantage à réintégrer dans son entreprise quelque dimension historique.
Car enfin il n'existe pas de philosophie purement systématique qui ne s'incarne
point dans l'histoire. C'est ainsi qu'il aurait pénétré peut-être plus profondément
dans le conflit de Hume et de Kant s'il l'avait assis sur la base du conflit,
antérieur, de Locke et de Leibniz. Et je dis cela en pensant à Kant. Parfois, en
effet, l'auteur attribue au rationalisme de Kant des traits qui sont propres à
celui de Leibniz. Or le rationalisme de l'Aufklärung n'est pas le même que le
rationalisme transcendantal de Kant. A un moment donné (p. 215), M. Lauener
reproche à Kant de n'avoir pas livré des « critères » permettant de différencier
par voie deductive le Verstand et la Vernunft. Or seul un rationalisme de type
leibnizien devrait satisfaire à cette exigence ; celui de Kant opère cette différenciation

par une voie qui n'est pas et ne peut pas être deductive.

J.-Claude Piguet.

Pierre Déguise : Benjamin Constant méconnu. Le Livre de la Reli¬
gion, avec des documents inédits. Genève, Droz, 1966, 308 p.

La Bibliothèque cantonale et universitaire de Lausanne possède la majeure
partie des manuscrits de B. Constant. Puisant dans ces derniers, M. Deguise
décrit les phases successives de la vie intellectuelle du grand libéral durant les

quarante années qu'il consacre à l'élaboration de son œuvre maîtresse : De la
Religion. — Dès sa dix-huitième année, en effet, Constant se donne pour tâche
d'élucider les rapports de la religion et de la civilisation. Il y travaillera jusqu'à
sa mort, publiera de 1824 à 1827 les trois premiers volumes, les deux derniers
paraîtront après sa mort, ainsi que les deux volumes de son Du Polythéisme
romain. En retraçant l'histoire de ce long travail, c'est dans l'intimité de la
pensée de l'auteur que M. Deguise nous fait pénétrer, une pensée qui subit des

influences, qui se cherche en accumulant les faits, les expériences parfois
équivoques, dont il n'est pas aisé de tirer l'enseignement, une pensée qui reste
néanmoins fidèle à quelques principes directeurs. — Dans sa jeunesse, Constant
se dit incrédule. Il l'est à l'égard des institutions et dogmes ecclésiastiques,
mais il garde « un coin de religion ». A égale distance de l'Encyclopédie et des

dévots, il ne se propose pas de juger la religion, encore moins de la condamner,
mais bien de la décrire et peut-être d'en orienter le cours. Car la religion est en

progrès à mesure qu'elle se moralise. A travers le théisme perse et le théisme
hébreu, elle devient un facteur important de civilisation, bien qu'elle soit sans
cesse menacée de statisme, d'un arrêt dans son développement. Aussi, dans la
ligne de Rousseau, de Kant et (plus que ne le dit M. Deguise) de Schleiermacher,
Constant distingue entre sentiment religieux, qui fait partie de la nature même
de l'homme, et institutions ecclésiastiques, œuvre des clergés, conservateurs
par intérêt. — Que l'homme, puisqu'il est religieux de nature, reprenne son
entière liberté à l'égard du dogme et des rites, se livre au « guide invisible »,

fasse « l'expérience » d'une volonté et d'un jugement qui le dépassent, et, nour-



124 BIBLIOGRAPHIE

Philosophie
contempo¬

raine

rissant de faits son sentiment religieux, qu'il garde « une porte ouverte sur
l'inconnu ». Alors, sa religion, fille de la liberté, en sera aussi la mère. — Si

l'ouvrage de M. Deguise paraît au lecteur un peu pesant, c'est qu'il est riche de
substance erudite. Les vingt dernières pages contiennent des documents inédits
que les admirateurs de Constant seront heureux de posséder.

Jean-Daniel Burger.

Alfred Loewenstein : Das Erlebnis. Der Mensch zwischen Wirk¬
lichkeit und Idee. Stuttgart, Kohlhammer 1962, 141 p.
La vie est un enchaînement d'expériences, et c'est par l'expérience qu'un

événement s'incorpore à l'homme. L'expérience crée la réalité de la conscience,
ou fait du monde extérieur, in-signifiant, un monde intérieur de significations
vécues. Cette mutation fait l'objet de l'étude de l'auteur, qu'il considère comme
un processus central de l'existence humaine. Les sommets, ou moments
cruciaux, de l'existence se caractérisent comme expériences. Ainsi parlons-nous
d'expérience religieuse, d'expérience amoureuse, d'expérience sociale ou esthétique.

— Il convient de soumettre, affirme l'auteur, les formes et styles d'expérience

à une analyse philosophique rigoureuse. Cette analyse le conduit à
discerner divers types d'expérience : affective-volitive, intellectuelle et métaphysique

(expérience des valeurs). — Insistant sur l'importance existentielle de
l'expérience psychologique, que conditionne l'expérience métaphysique, l'auteur
dégage de leur relation une philosophie de l'expérience première, qui est celle
de la conscience engagée dans l'intuition de ce que, au niveau proprement
métaphysique, l'ouverture aux valeurs comporte d'illimité. — « L'expérience
psychique présuppose l'illimité. D'autre part, l'expérience métaphysique est
délimitée par la force de l'expérience spirituelle. Nous sommes les gardiens de deux
mondes apparemment distincts Mais leur rencontre, elle aussi, nous est une
expérience. » — Les pages les plus neuves de cet ouvrage sont celles où l'auteur
aborde les problèmes politiques et économiques, objets d'expériences aussi,
mais où les occasions sont les plus fréquentes de confondre valeurs et idéologies,
et d'incarner dans des formes étrangères à la vocation de l'homme ce qui n'est
que le travesti de l'Idée dans laquelle seule l'activité humaine trouve sa
justification. Philibert Secrétan.

Paul Diel : La peur et l'angoisse, phénomène central de la vie et de son
évolution. Paris, Payot, 1957, 276 p.

M. Diel, à qui l'on doit des ouvrages fort appréciés sur La psychologie de

la motivation et sur Le symbolisme dans la mythologie grecque, a tourné ses
dons de psychologue vers l'analyse de l'angoisse. — La première partie du
volume soumet à la critique la notion d'angoisse dans la psychologie classique,
tandis que la seconde traite de 1'« Angoisse intra-psychique ». De l'idée que
« toutes les fonctions du psychisme, même les plus élevées, sont le produit du
déploiement évolutif de l'excitabilité », M. Diel tire que l'excitabilité est une
inquiétude vitale, une angoisse encore indifférenciée », ressentie par l'être
unicellulaire, et devenant angoisse au niveau humain. L'auteur insiste sur
l'importance pour la psychologie de l'angoisse intra-psychique, et il préconise
en outre, l'introspection qui, d'une part, transforme la maladie de l'esprit en
santé psychique, et, de l'autre, « dans la mesure où elle est méthodiquement
affranchie de l'affectivité angoissée, assume toutes les exigences de la scienti-



BIBLIOGRAPHIE 125

ficité : elle est expérimentale et enseignable» (p. 251). — L'auteur montre
ensuite que la pire angoisse est celle de la mort, mais qu'elle se dissout par la
transformation en « angoisse sacrée, lorsqu'elle ne craint plus la mort du corps,
mais celle de l'âme» (p. 266). Seulement, aujourd'hui, l'angoisse sacrée «est
épuisée et son élan ne peut plus se ranimer par le surgissement d'une nouvelle
vision mythique. La vie se trouve plus que jamais exposée aux multiples
formes de l'angoisse accidentelle, résultat de la multiplication des désirs et
des techniques artificielles de satisfaction (mécanisation et propagande). Le
refoulement individuel et collectif de l'angoisse coupable produit des explosions
pathogènes, et le malaise d'envergure mondiale qui en résulte se trouve assez
fréquemment taxé de psychose collective. » — Si M. Diel voit dans l'angoisse
le phénomène central de la vie et de son évolution, il indique aussi très justement

que sa guérison se trouve dans une vraie valorisation à l'intérieur de
la vie psychique plutôt que dans une réorganisation matérielle ; mais on aimerait
bien savoir quelles sont selon l'auteur les superstitions à éviter. — L'épistémologue

notera avec intérêt un retour vers la méthode introspective en psychologie

et chacun suivra cette descente en soi, captivante et angoissante tout
à la fois. — Le lecteur aurait été heureux de trouver de plus fréquentes
indications bibliographiques et un index qui rendrait la consultation de ce volume
suggestif plus aisée. Mais cette remarque n'enlève rien à la valeur réelle de
1 ouvrage. Antoinette Virieux-Reymond.

Ferdinand Alquié : L'expérience. Paris, Presses Universitaires de
France, 1957, 100 p. (Initiation philosophique, n° 30.)

Excellent ouvrage, qui ne laisse pas pourtant de décevoir quelque peu.
Son excellence tient à la qualité de l'exposé, fin, nuancé, original, et au
renouvellement de thèmes classiques. M. Alquié développe remarquablement la
problématique de l'expérience, montrant qu'elle peut, bien à tort, être tout
(l'empirisme) ou rien (idéalisme constructiviste). Mais l'empirisme suppose un
sujet au-delà de toute expérience, tandis que l'idéalisme, pour révoquer l'expérience

sensible, atteste l'irréductibilité de certaines expériences intellectuelles.
La même problématique se retrouve à propos de l'expérience des valeurs.
Notre déception est double. Tout d'abord M. Alquié lève ces oppositions en
invoquant moins son nom personnel que celui de Kant. Tout cet ouvrage est
ainsi l'apologie du kantisme, réinterprété à la lumière d'aujourd'hui. Et puis
il y a aussi cette hésitation de M. Alquié à prendre nettement parti pour des
thèses qu'il avait lui-même défendues ailleurs, et qui méritent tout notre
intérêt ; ici, il s'en tient à un spiritualisme guidé par le goût du « j uste milieu »

par le fameux « rien de trop ni de manque ». Goût de l'équilibre, goût trop
français en un siècle où la philosophie — et la vie même — obligent à se décider,
pour ou contre. J.-Claude Piguet.

Moira Roberts : Responsability and Practical Freedom. Cambridge,
University Press, 1965, 320 p.
Ce livre plaide pour le retour à une conception téléologique de la philosophie

morale. L'auteur conçoit les notions de liberté et de responsabilité à travers les
intérêts et les fins de l'homme en mettant l'accent sur l'autonomie de la décision
personnelle. Elle part des critères établis par Bradley et les dégage de leur
contexte trop théorique pour analyser l'usage qu'on en fait dans la vie sociale
de tous les jours. Les actions de l'homme sont fondées sur la compréhension



I2Ó BIBLIOGRAPHIE

des circonstances qui déterminent la situation dans laquelle il se trouve. L'homme
est responsable de ses actions parce que, en agissant, il peut engager ou ne
pas engager ses prochains dans cette situation particulière. Sa manière de
considérer celle-ci peut être constamment confrontée avec l'expérience et ainsi
s'y adapter et devenir plus adéquate. ¦— La recherche d'une évidence mène
tout d'abord à la distinction de trois sortes d'évidence : celle des mots, celle
des objets et celle des faits. L'auteur découvre l'ambiguïté de l'action, développe

une logique de la situation pour en arriver finalement, après une analyse
du concept de la personne, aux fondements de la responsabilité. Elle tient
intelligemment compte des résultats de la philosophie analytique et linguisti-
que contemporaine. Henri Laukner.

Johannes Lohmann : Philosophie und Sprachwissenchaft. Berlin,
Duncker und Humblot, 1965, 298 p.

Cet ouvrage, dédié à Martin Heidegger, prétend renouveler la conception
du langage. Celui-ci n'est pas l'instrument de la pensée ; il est premier par
rapport à elle. La linguistique n'est pas l'étude de l'évolution des langues ni
l'examen synchronique des différents systèmes de langage, mais l'étude du
langage comme agir de l'esprit humain. Le langage est la conscience inconsciente

de l'humanité, avant de devenir, au cours d'un processus historique
encore inachevé, sa conscience consciente. Il est le phénomène fondamental du
Dasein humain. L'auteur est très éloigné des structuralistes, pour lesquels le
langage n'est pas un faire (une constitution de sens), mais un déjà fait. Il est
d'accord cependant avec certains néopositivistes contemporains pour penser
que la philosophie doit être en première ligne l'étude des usages linguistiques,
de sorte que les différences entre les philosophies se ramèneraient à des
différences grammaticales. L'auteur en fournit de nombreux exemples. Mais sa

position demeure bien discutable. L'homme est-il un parleur ou un penseur
L'homme pense, nous dit-on, parce qu'il parle. Mais comme on ne sait pas
pourquoi il parle, on n'en est pas beaucoup plus avancé.

Fernand Brunner.

Pierre-André Stucki : Herméneutique et dialectique. Genève, Labor
et Fides, 1970, 267 p. (Nouvelle série théologique, n° 24).

Kant a bien vu que l'avènement de la science expérimentale imposait une
conception de la connaissance à laquelle la foi ne pouvait satisfaire. Dès lors,
et M. Stucki le montre avec bonheur, théologie et science ne sont pas du même
ordre. Le propre de la théologie est de rencontrer des textes. Ainsi naît la
question herméneutique. — Elève de Kierkegaard et de Bultmann notamment,
l'auteur s'attache à définir deux théories herméneutiques correspondant à deux
modalités principales de l'interprétation : scientifique et non scientifique. —
L'ouvrage est précis, rigoureux, exigeant. Il est en outre fort bien documenté.
A notre avis pourtant, le travail de M. Stucki est, en son fond, trop déterminé
par l'opposition diltheyienne entre expliquer et comprendre. L'auteur reconnaît
à juste titre que l'herméneutique post-bultmanienne s'est développée sous le signe
de la question du langage (p. 36). Mais il semble ignorer que c'était pour découvrir

l'étroite connexion entre existence et langage. Le sens, alors, n'est plus saisi
en fonction du locuteur et du destinataire, par delà les médiations : aux yeux
de la recherche la plus récente, il n'y a pas de sens avant ou hors du langage.



BIBLIOGRAPHIE 127

C'est dire que l'histoire, le politique et le culturel (et non seulement la conscience
et l'existant) sont, entre autres, constitutifs du sens. — L'auteur a repris à son

compte la lutte de Kierkegaard contre l'objectivation et le dogmatisme. Mais
n'est-ce pas là un point de vue trop partiel, et finalement inadéquat, pour
appréhender le phénomène du texte, ce texte que les linguistes d'aujourd'hui
veulent irréductible à la parole Il est significatif que pour l'auteur toute
médiation soit sans intérêt ni importance (p. 231). — Entendons-nous : les
travaux d'herméneutique auxquels nous faisons référence, ceux de P. Ricœur
notamment (cf. par ex. Centre protestant d'études et de documentation, Paris,
mars 1970) ne prennent pas le contre-pied de la position illustrée par M. Stucki.
A tort ou à raison, ils prétendent la dépasser sans la nier. Ainsi, s'ils récusent
l'opposition sens/structure (acceptée par Stucki), ce n'est pas pour réduire le

premier à la seconde. Si l'on évoque ici pareille perspective, c'est qu'elle nous
paraît susceptible de mettre en question le bien-fondé d'une distinction entre
herméneutique A et herméneutique B : est-ce que la question du sens et de la
reprise comprehensive par le lecteur (question qui appartient au champ de

l'herméneutique B) ne devrait pas être posée au cœur et à l'occasion de
l'interprétation objective (objet de l'herméneutique A) et non par delà

Pierre Gisel.

Jacques Maquet : Sociologie de la connaissance. Sa structure et ses

rapports avec la phUosophie de la connaissance. Etude critique des
systèmes de Karl Mannheim et de Pitirim A. Sorokin, 2e éd.,
Bruxelles, Editions de l'Institut de sociologie, 1969, 360 p.
La première édition de cet ouvrage date de 1949. La position de l'auteur a

évolué depuis, mais il publie sans le modifier son texte d'il y a vingt ans et s'en
explique dans une préface nouvelle. Comme le titre l'indique, ce livre consiste
essentiellement à présenter deux théories sociologiques de la connaissance. La
première, celle de Karl Mannheim (1893-1947) est marxiste, et la seconde, celle
de P. A. Sorokin (1889-1968), est « idéaliste ». La sociologie de la connaissance
n'étant pas encore une science constituée par un ensemble bien synthétisé de
résultats positifs, il convenait en effet d'exposer deux hypothèses que l'on sait
partielles (sans savoir dans quelle mesure elles le sont) et de les pousser à fond.
L'intention de l'auteur n'est donc pas simplement historique ; il s'agit pour lui
de critiquer les systèmes en présence en vue d'explorer le champ, la méthode et
les conclusions de la sociologie de la connaissance. Son entreprise est forte et
intéressante. En ce qui concerne les rapports de l'epistemologie avec la sociologie

de la connaissance, elle aboutit aux conclusions suivantes : « L'épistémologue

tâchera de déterminer en quelle mesure l'idéal que la connaissance
ambitionne de réaliser est accessible aux procédés que le sujet connaissant a, dans
les circonstances présentes, à sa disposition, et est atteint en fait. A cet égard,
la mesure de l'influence des facteurs sociaux sur les productions mentales sera
de première importance. Ainsi, si la connaissance prétend être objective, il sera
essentiel pour l'epistemologie de savoir que les doctrines politiques sont fortement

déterminées par les affiliations sociales, ou que les catégories fondamentales

de la logique sont dépendantes des prémisses culturelles. Il devra se
demander alors si ce conditionnement n'empêche pas d'atteindre l'objectivité
en cette matière, ou plutôt quel est le genre d'objectivité que l'on peut atteindre
dans de telles conditions, etc. » (p. 319). Fernand Brunner.



128 BIBLIOGRAPHIE

Hans Albert : Traktat über kritische Vernunft. Tübingen, J. C. B.
Mohr, 1968, 190 p.

Ce livre veut définir la fonction d'une pensée critique qui s'efforcerait
d'englober non seulement le domaine de la connaissance, mais ceux de la
politique, de la morale, de la religion. Un rationalisme critique permettrait de

dépasser à la fois la neutralité absolue et l'engagement total en liant rationalité
et engagement. Hans Albert voit dans l'œuvre de Karl Popper un modèle

pour l'élaboration d'une telle philosophie. L'auteur est amené à repenser dans
une perspective critique le problème du fondement et à bien montrer les
différences des positions entre le criticisme et le dogmatisme, qu'il soit intellectualiste
ou empiriste. Il applique ensuite ses premières conclusions aux différents
domaines mentionnés plus haut. — Cet ouvrage vise un deuxième but qui est
polémique. Tout en montrant les différentes applications de sa méthode, l'auteur

attaque les philosophies du pur engagement délesté de toute forme de
rationalité, de la pure et simple description neutre et analytique, du dogmatisme
idéologique. Il s'en prend particulièrement, en des critiques souvent fort
intéressantes, à la théologie de Bultmann, à l'herméneutique de Gadamer. — La
position courageuse soutenue par H. Albert, qui ne craint pas d'être à contre-
courant, nous fait réfléchir non seulement sur la valeur de ses propres positions,
mais sur celles d'autres tendances que nous aurions parfois trop vite tendance
à accepter telles quelles. Par là même déjà un des buts de son criticisme est
atteint- Michel Cornu.

E. W. Beth, J. Piaget : Mathematical Epistemology and Psychology.
Dordrecht, Reidei, 1966, xxi -f 326 p.

Il s'agit de la traduction par W. Mays du volume XIV des Etudes d'epistemologie

génétique paru aux Presses Universitaires de France en 1961. L'intérêt
de l'ouvrage repose essentiellement sur le fait que deux grands savants, un
logicien et un psychologue, se penchent, avec le même souci épistémologique,
sur le même problème. Chacun d'eux s'interroge sur la nature de « la reine des
sciences », chacun d'eux cherche à comprendre ce qu'elle est, d'où provient sa
rigueur, d'où sont issues les certitudes qu'elle offre. — Le plus remarquable,
pour qui sait les divergences de doctrines qui ont opposé jadis les deux auteurs,
est qu'ils parviennent ici à se mettre d'accord sur des « conclusions générales »

signées de leurs deux noms. Celles-ci font voir que, en même temps que la
logique et la psychologie se sont constituées comme disciplines autonomes, elles
ont cessé de se craindre et qu'elles représentent désormais une complémentarité
qui rend « non seulement possible, mais encore nécessaire la recherche d'une
synthèse épistémologique » (p. 312). — Ajoutons que la traduction anglaise
contient un hommage de J. Piaget à Beth (décédé en 1964) et une brève, mais
excellente introduction du traducteur. Jean-Blaise Grize.


	Bibliographie

