
Zeitschrift: Revue de Théologie et de Philosophie

Herausgeber: Revue de Théologie et de Philosophie

Band: 21 (1971)

Heft: 1

Buchbesprechung: Bibliographie

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 13.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


BIBLIOGRAPHIE

Histoire Josef Heislbetz S.J. : Theologische Gründe der nichtchristlichen
des Religionen. Freiburg-Basel-Wien, Herder, 1967, 231 p. (Quaes-

RELiGioNs tiones disputatae, n° 33.)

Voici en quelques mots la démarche de ce livre dense et prodigieusement
stimulant : Dieu veut que tous les hommes soient sauvés. Exemple concret :

les « saints païens » de l'Ancien comme du Nouveau Testament. Mais l'homme
est sauvé par la foi ; il faut donc admettre que Dieu se révèle aussi aux païens,
et également que parmi les païens il y en a qui dans leur religion païenne ont
implicitement reçu la foi salvifique. Or, toute religion est un phénomène
communautaire ; en vertu de la differentiation raciale et culturelle de l'humanité,
differentiation voulue par Dieu, la religion elle aussi se manifeste dans une
pluralité de religions concrètes, pluralité qui de ce fait est voulue par Dieu.
Il y a donc une rencontre salvifique de Dieu et des communautés pratiquant
des religions non chrétiennes, rencontre qui a sa vérité dans le Christ et qui
implicitement mène à lui. Les religions sont des formes légitimes d'appropriation

de la grâce salvifique offerte à tous les hommes. Or, le péché originel qui se
manifeste en toute action historique de l'humanité provoque des déviations
et des dépravations, phénomène qu'on peut observer dans toutes les religions.
Peut-on dire dès lors que ces erreurs sont voulues de Dieu et que Dieu oblige
les hommes lors du processus d'appropriation du salut offert par le canal des
religions non chrétiennes à se soumettre à des pratiques réprouvées par la
Révélation Le cas particulier de la religion vétérotestamentaire semble donner
une réponse : cette religion légalisait la polygamie, la circoncision, le sacrifice,
toutes pratiques qui seront éliminées par la révélation en Christ. L'histoire de

l'Eglise elle-même montre que certaines pratiques peuvent être considérées
comme légitimes, qui par la suite seront reconnues erronées. Même après la
venue du Christ, les religions non chrétiennes restent légitimes jusqu'au moment
de la « promulgation » de l'Evangile au sein d'un peuple, c'est-à-dire au moment
où le peuple en question remplacera sa religion ancestrale par la foi explicite
au Christ. — Ce dernier point, exprimé il est vrai avec beaucoup de
circonspection, laisse le lecteur songeur : admettre, même théoriquement, qu'une
religion non chrétienne (c'est-à-dire non romaine) puisse devenir « illégitime »

(p. 213), n'est-ce pas ouvrir la porte à toutes les répressions, à toutes les
persécutions dont le souvenir n'est que trop vivace Faut-il rappeler, dans ce
contexte, que l'auteur est jésuite — L'ouvrage est représentatif d'un courant de
la théologie catholique romaine qui apparaît également chez des auteurs comme
Rahner, Schiette, Panikkar, et (en français) G. Thils. — Un à-côté pour terminer :

la langue allemande est en constante évolution ; je croyais la connaître, mais
je n'arrive pas à saisir le sens de « uhrgeschichtlich », mot qui revient plusieurs
fois- Carl-A. Keller.



BIBLIOGRAPHIE 45

Gerhard Rosenkranz : Der christliche Glaube angesichts der Welt¬
religionen. Bern-München, Franke, 1967, 328 p. (Dalp, vol. 100.)

Voilà un livre dont on hésite à rendre compte : on a peur de trahir la pensée
de l'auteur, l'étendue de son information, la rigueur de la démarche, la beauté
du style et de la présentation. G. Rosenkranz (qui est né en 1896) a consacré
sa vie à l'étude des religions d'Extrême-Orient et à leur confrontation avec le
message de la Bible, préoccupation qui l'a amené à proposer la création d'une
nouvelle discipline théologique : la Evangelische Religionskunde. Dans ce
volume, il reprend les grands thèmes qui ont marqué sa carrière spirituelle et
académique, et il leur donne une forme définitive, celle d'une sorte de testament
spirituel, tout de clarté, de charité et de chaleur humaine. Un livre rayonnant,
un livre essentiel. — Après avoir analysé la situation actuelle caractérisée d'une
part par l'entrée effective du christianisme dans une ère d'histoire universelle,
de l'autre par la remise en question du christianisme par les grandes religions
non chrétiennes, il examine l'attitude de ces dernières face au christianisme,
et — dans le chapitre le plus important quant au nombres des pages (p. 106-222)
— celle du christianisme face aux religions, depuis le Nouveau Testament
jusqu'à la théologie contemporaine, tant catholique que protestante. On peut
se demander si l'étude de l'Ancien Testament (où perce sans cesse le thème de la
confrontation du Dieu vivant avec les religions des hommes) n'aurait pas
apporté certains éléments supplémentaires à la réflexion de l'auteur. Ensuite,
Rosenkranz interroge les grandes religions asiatiques pour connaître leurs
impulsions profondes, et il les définit comme étant déterminées fondamentalement

par l'expérience de l'unité impersonnelle de toutes choses, unité que
compromettent l'individuation et la personnalisation de l'homme. En revanche,
l'impulsion fondamentale de l'Evangile réside dans l'appel à la réconciliation,
appel adressé à la personne humaine par le Dieu personnel qui se donne à
l'homme en Jésus-Christ. Dans ce contexte, on trouve des développements
fort stimulants sur l'esprit occidental, qui dès le début a essayé de mater et de
réglementer la rencontre personnelle de l'homme avec Dieu en la canalisant
dans des systèmes rationnels. L'auteur va jusqu'à évoquer la « captivité
occidentale du message biblique », captivité qui a eu des incidences désastreuses sur
le dialogue avec la spiritualité orientale (p. 269). Ainsi préparé, il aborde finalement

le thème du dialogue. Celui-ci devrait se dérouler au niveau de l'existence
humaine, où la réconciliation avec Dieu serait vécue dans la foi et offerte à tous
les hommes, où elle serait libérée de toute conceptualisation restrictive, puisqu'elle
annoncerait une nouvelle création qui serait le don de Dieu. Il est vTai que ce

dialogue n'est pas encore une réalité : les religions asiatiques s'enferment
encore dans leurs systèmes. Au chrétien donc de vivre la réconciliation.

Carl-A. Keller.

Raymond Panikkar : Kerygma und Indien. Zur heilsgeschichtlichen
Problematik der christlichen Begegnung mit Indien. Hamburg-
Bergstedt, Evangelischer Verlag, 1967, 154 p. (Theologische
Forschung, n° 40.)

Le professeur R. Panikkar, théologien romain-catholique originaire (comme
le nom l'indique) de l'Inde du Sud, enseignant à Bénarès, est peut-être à l'heure
actuelle l'un des porte-parole les plus téméraires du renouveau théologique en
Inde et en Asie orientale. Il estime que le christianisme en est arrivé à une sorte



46 BIBLIOGRAPHIE

de kairos providentiel qui lui offre l'occasion unique de subir une transformation
totale dans le sens d'un approfondissement et d'un universalisme plus réel,
transformation qu'il convient de consentir sans pour autant renier les valeurs
du passé. Il affirme qu'en parlant du christianisme il faut distinguer la base de
la forme ; la base, c'est le Christ — le Christ cosmique en premier lieu ; la
forme, c'est le christianisme européen, phénomène complexe aux racines multiples
hébraïques, chrétiennes, grecques, latines, celtes, gothiques. Il est vrai que le
fond n'existe jamais sans la forme, mais il s'agit néanmoins de dégager le
Christ de sa gangue européenne et méditerranéenne et de le vivre, de l'incarner,
dans des formes toutes nouvelles. Chez Panikkar, le souci d' « orthodoxie » est
primordial, orthodoxie au sens étymologique du terme : donner au Christ la
« juste gloire », orthê doxa, qui lui appartient. Il propose d'ailleurs de remplacer
ce terme par celui de l'orthopraxie et de mettre l'accent sur l'existence du chrétien

dans le monde plutôt que sur la réflexion. Cela l'amène à expliquer la
vérité du Christ dans une conceptualité empruntée principalement aux
différentes formes du Védanta hindou, en exploitant à fond la distinction
fondamentale entre le brahman nirguna et le brahman saguna, c'est-à-dire entre
l'absolu indéfinissable, inqualifiable, et l'absolu cosmique. C'est dans cette
optique qu'il interprète le dogme trinitaire en expliquant, « l'Evangile à la main
et dans le cœur », le Père comme l'origine, le Fils comme l'être, et l'Esprit
comme le retour de l'être ou l'océan de l'être (p. 133). Toute sa pensée est centrée
sur le mystère de la Trinité, mystère qu'il essaie de sonder avec d'autres moyens
que ceux de la théologie « méditerranéenne » qui a introduit les notions de
« nature » et de « personne » (il envie les langues africaines qui, au dire des évêques
de la région, ne permettent pas de traduire ces termes). La démarche de l'auteur
est très suggestive, mais on ne saurait taire la question qui se pose à propos de
tout mysticisme : comment faut-il concevoir l'expérience ultime, le degré
suprême de la démarche mystique Est-ce l'expérience d'un Dieu vivant et
« personnel » (Panikkar préfère l'expression « Dieu idole », puisque le Dieu
personnel est représenté sous la forme d'une image, aussi immatérielle qu'elle
soit), ou celle de l'absolu indéfinissable, du brahman-âtman nirguna, de la
vacuité Sur ce point capital, Panikkar ne s'exprime pas sans équivoque.
D'une part, il insiste sur le fait que Dieu est à la fois nirguna et saguna, à la
fois non différencié et être du cosmos se déployant dans les phénomènes, et dans
cette optique il n'est pas possible d'établir une hiérarchie des expériences
mystiques. D'autre part, on trouve chez lui des textes (je pense, par exemple,
à l'interprétation du mythe de la statue inachevée du Bouddha) où le « Fils »

l'être se déployant dans les phénomènes) est nettement subordonné au
« Père » l'absolu non différencié), en d'autres termes : où le Dieu « transcendant

» (celui qui est le Créateur des créatures, le Seigneur des serviteurs, le
Père des enfants, le Maître des disciples ; bref : qui est « transcendant » par
rapport aux phénomènes qu'il transcende) est dévalué par rapport au Dieu
«immanent» (c'est-à-dire l'absolu non différencié). L'ordre inverse ne serait-il
pas plus conforme à la révélation du Christ Le Christ incarné n'a-t-il pas
invoqué son « Père » exactement comme on invoque une « idole » au sens défini
par Panikkar : comme un Dieu « personnel » et « transcendant » à qui on parle
et qu'on peut contempler Ne faut-il pas admettre dès lors qu'en dépit des

grandes intuitions de l'hindouisme (ou du bouddhisme) le brahman un et non
différencié (ou nirvana) est subordonné au Dieu « idole » : qu'il n'est que l'espace
évacué par les phénomènes mais rempli par le Dieu vivant, qu'il est le vide
dont s'entoure la Plénitude Le mystique advaïtin ou bauddha ne connaît



BIBLIOGRAPHIE 47

que l'espace, la « forme », le vide ; il est au seuil — il est le seuil — où apparaîtra
le Dieu vivant. Le mystique advaïtin réalisant l'absolu — autrement dit :

l'absolu lui-même, au sens de l'advaïta — est la statue non achevée : image
seulement donc inachevée (donc indéfinissable) de celui qui en est le modèle
parfait. Le Védanta ne va pas assez loin ; il va certes aussi loin que l'homme
peut aller, c'est-à-dire jusqu'à l'âtman-brâhman non différencié ; mais si
l'âtman-brâhman non différencié est la négation des phénomènes, le Dieu
vivant est, lui, la négation même de l'âtman-brâhman comme il est aussi celle
des phénomènes. Il est ainsi le -vrai « turiya » : au-delà de l'être, et du non-être,
et de ce qui n'est ni être ni non-être. II est vivant.

Carl-A. Keller.

Proceedings of the Xlth International Congress of the International
Association for the History of Religions. 3 vol. Leiden, Brill, 1968,
181, 211, 89 p.

L'ouvrage contient les conférences et communications présentées au
onzième congrès d'histoire des religions, en Californie, en 1965. Le premier
volume réunit une dizaine d'études sur l'affrontement entre les religions
traditionnelles — hindouisme, bouddhisme, religions archaïques, islam —¦ et la
civilisation moderne ; le deuxième un grand nombre de communications sur le
thème de la pollution rituelle et la purification, le troisième une autre dizaine
de conférences sur le rôle de la science, en particulier des sciences religieuses,
dans les réflexions sur les problèmes politiques et religieux du monde moderne.
L'information de ces volumes, riche et variée, est souvent inédite, et on dispose
ici d'une documentation de premier ordre. Carl-A Keller

La survie après la mort. Paris, Labergerie, 1967, 248 p.

La survie après la mort : thème toujours actuel auquel l'Alliance mondiale
des religions a consacré un colloque les 6 et 7 janvier 1967, colloque dont elle
publie ici le compte rendu. Aux représentants des religions — catholicisme
romain. Eglise réformée, orthodoxie, hindouisme, bouddhisme, franc-maçonnerie

— et aux biologistes réunis autour d'une table ronde, la présidente de
l'Alliance Maryse Choisy, pose cette question : « Je suis sur le point de mourir.
J'ai peur. Que m'apportez-vous » Le présent volume contient le texte intégral
des communications et des discussions, enregistrées sur bande magnétique lors
du colloque. — S'il est vrai que le volume offre une lecture agréable et souvent
stimulante, et que les discussions sont en général passionnantes, on peut
néanmoins faire deux réserves. Tout d'abord, on peut se demander si des interventions

improvisées remplacent valablement des publications plus réfléchies : ce

que l'on gagne d'une part en spontanéité est perdu de l'autre en précision et en
documentation exacte. Ensuite, à lire l'enregistrement des discussions, on est
surtout frappé par l'échec total de la communication Orient-Occident : plus
d'une fois, on a la pénible impression que les représentants asiatiques des
religions orientales n'ont pas été compris et que les partenaires européens du dialogue

sont restés prisonniers de leurs schémas occidentaux. Nous sommes encore
loin, très loin d'une véritable rencontre avec les spiritualités de l'est.

Carl-A. Keller.



48 BIBLIOGRAPHIE

Walter Schmidt : Yoga in Deutschland. Verbreitung - Motive
- Hintergründe. Stuttgart-Berlin, Kreuz, 1967, 82 p.

L'esprit de l'Orient pénètre de plus en plus en Occident : le yoga est sans
aucun doute la forme privilégiée de cette pénétration. Certes, on est parfois
un peu déconcerté lorsqu'il s'agit de dire ce qu'on entend exactement par
« yoga », et il arrive que même des pasteurs évangéliques qui combattent cette
« technique spirituelle » avec véhémence et non sans démagogie en aient une
idée plutôt vague. Mais le phénomène existe malgré tout, souvent combiné avec
toutes sortes de charlatanismes, depuis la guérison miraculeuse des maladies à
la promesse d'une félicité permanente, en passant par un régime alimentaire
selon les principes de yin et de yang, la philosophia perennis du védanta, et le
bouddhisme érotico-tantrique du Tibet. La brochure de Walter Schmidt ne
traite que des manifestations du yoga en Allemagne et en Suisse alémanique
(à Zurich, plus exactement), mais ses observations sont valables pour tous les

pays d'Europe, y compris la Suisse romande. L'opuscule contient principalement

de l'information — information aussi précise que savoureuse — mais aussi
quelques réflexions sur la nature de cet engouement pour le yoga. Pourquoi le

yoga a-t-il tant de succès en Europe L'auteur admet, et c'est là l'essentiel
à nos yeux, que le yoga répond à un besoin réel de l'homme européen moderne
qu'un christianisme « desséché et asthmatique » (p. 64), formaliste et rationnel,
ne touche plus guère. Dommage que l'auteur ne se sente pas la vocation de
rappeler le christianisme à l'ordre et qu'il se contente simplement de dénoncer
les impostures du yoga : là, nous dit-il, l'homme veut s'affirmer face à Dieu, au
lieu de s'ouvrir à la grâce. Carl-A. Keller.

Gabriel Germain : Le regard intérieur. Paris, Le Seuil, 1968, 332 p.
« De ce que j'ai appris, et surtout désappris, en quelque soixante ans, je

vais tenter dans ce livre de dresser un bilan » (p. 11). L'auteur, professeur de

par son métier, poète de par sa nature, a appris que rien ne vaut la recherche
et l'expérience dites spirituelles, et il s'est débarrassé de l'erreur funeste qui
place le savoir discursif plus haut que la méditation et l'intuition, et l'enseignement

des choses plus haut que l'enseignement de ce qui est un. — Dans la
première partie de ce volume attachant, G. Germain retrace son cheminement
spirituel, cheminement qui l'a conduit à travers la méditation bouddhique
pratiquée en solitaire (est-ce une expérience bouddhique «valable» en pleine
casbah marocaine, à deux pas d'une zâwiya soufie (pourquoi n'a-t-il pas pris
contact avec la mystique musulmane avec une brève incursion du côté du
yoga, à un approfondissement décisif de l'expérience spirituelle par l'étude de
la Bhagavadgita et de certains mystiques chrétiens, et finalement à la découverte
de Sri Aurobindo. Cheminement parfois intrigant, mais cohérent, dont l'auteur
rend compte avec beaucoup de lucidité et en abordant en cours de route les
questions les plus diverses. Dans la deuxième partie — « Plus loin que l'homme,
plus haut que Dieu » — il dessine les linéaments d'une spiritualité « œcuménique »

réunissant toutes les spiritualités empiriques de l'humanité. Elle consiste en un
dépassement à la fois de l'homme circonscrit par les idéologies des civilisations
particulières, et du Dieu personnel professé par les religions particulières, pour
aboutir à un véritable humanisme planétaire dont le fondement consisterait en
une expérience totale de Dieu, du Dieu qui est l'âme de l'univers et la vérité des
hommes. — On découvre une grande richesse humaine et spirituelle dans ces



BIBLIOGRAPHIE 49

méditations, et on ressent constamment un sentiment de gratitude vis-à-vis
de l'auteur. Toutefois, qu'il permette à un lecteur au « français tudesque »

(p. 14), et protestant par-dessus le marché (p. 29), de lui poser une seule question

(il y en a tant qu'il aimerait discuter) : cher maître, si vous désirez que les
fruits de votre expérience demeurent, et qu'ils continuent à nourrir des âmes
affamées, ne devriez-vous pas fonder dans la réalité historique « l'Eglise de la
Nuit lumineuse » dont vous rêvez (p. 317), ou alors souhaiter (peut-être prier
qu'une nouvelle vague d'approfondissement spirituel envahisse toutes les

Eglises déjà constituées Votre livre y contribue ; mais pour qu'une vague se

soulève, ne faut-il pas plus qu'un livre : la communication de l'expérience
elle-même Carl-A. Keller.

Kees W. Bolle : The Freedom of Man in Myth. Nashville, Vander-
bilt University Press, 1968, 199 p.

Une belle méditation sur les interactions du mythe et de l'expérience mystique,

en particulier au niveau de l'expression linguistique de la dernière. Le
mythe est interprété comme la force constitutive de l'existence humaine, dans
ce sens qu'il assure la libération de l'homme pour la vie. Par le mythe, l'homme
réalise sa libération, et il devient par là même capable de dominer les problèmes
de l'existence : le mythe abolit les oppositions entre la vie et la mort, les ténèbres
et la lumière ; il fait apparaître en un éclairage instantané et surprenant la
signification des choses ; il laisse intacte la puissance du mystère, qui devient
ainsi disponible ; enfin, son caractère « grotesque » renforce son efficacité
libératrice. L'auteur insiste beaucoup sur l'aspect grotesque du mythe qui s'inscrit
en faux contre toute tentative d'explication philosophique du réel ; ce n'est
pas l'argumentation logique, c'est le mythe qui conduit à la libération des

masses. — C'est sur cet arrière-plan que l'auteur aborde l'étude de l'expérience
mystique. Celle-ci est réservée aux élites, mais elle est toujours étroitement liée
à la mythologie dominante, au moins en ce qui concerne son expression linguistique,

bien que le mystique soit à son tour créateur de mythes. Dans ce contexte,
l'auteur se livre à quelques réflexions très pertinentes sur la civilisation moderne :

il essaie, par exemple, de présenter le scientifique comme le mystique de notre
temps ; il se permet des sarcasmes sur les tendances « mystiques » des hippies
et autres drogués, tendances qu'il qualifie de gnosticisme et de superstition ;

il se met à épiloguer sur l'incapacité de notre temps de créer de vrais mythes
libérateurs, incapacité qui le fera peut-être apparaître un jour comme une
période de répression de la liberté. — Bien que d'une lecture difficile, le livre
est très suggestif. Carl-A. Keller.

Harold Henry Rowley : Dictionary of Bible Personal Names. Sciences
London, Th. Nelson, 1968, 168 p., et Dictionary of Bible Themes, bibliques
London, Th. Nelson, 1968, 114 p.

Le professeur H. H. Rowley est mort à la fin de l'année dernière, il est
unanimement regretté par ses collègues qui ont apprécié à maintes reprises sa
science, l'étendue de son information, ses jugements profonds et nuancés et son
inlassable amabilité. Ils lui ont dédié en 1955 un volume spécial de Vetus
Testamentum intitulé « Wisdom in Israel and in the Ancient Near East ». —¦ Ancien
missionnaire en Chine, le professeur H. H. Rowley a occupé longtemps la chaire



50 BIBLIOGRAPHIE

de langue et de littérature hébraïques à l'Université de Manchester ; il a noué
de nombreux liens avec les spécialistes de l'Ancien Testament sur le continent
et, après la guerre, a été un des premiers à reprendre contact avec ses confrères
en Allemagne. Parmi ses multiples ouvrages, signalons « The Biblical Doctrine
of Election » (1950), « From Joseph to Joshua » (1950), « The Servant of Lord and
Other Essays on the Old Testament » (1953), « The Faith of Israel » (1956), « Men
of God» (1962)... et il faudrait citer encore bien des travaux, notamment les
articles qu'il a consacrés aux textes de Qumran, aux prophètes, à l'apocalyptique,

etc. Les deux ouvrages indiqués ci-dessus montrent que le professeur
H. H. Rowley ne s'est pas contenté d'écrire pour ses collègues, il n'a jamais
cessé de penser à un public plus vaste auquel il a voulu communiquer son intérêt
pour l'Ecriture. Ses deux dictionnaires sont destinés à rendre de grands
services à tous ceux qui désirent recevoir une information brève et solide sur
certains aspects de la Bible. Robert Martin-Achard.

Praktisches Bibellexikon. Unter Mitarbeit katholischer und evange¬
lischer Theologen. Herausg. von Anton Grabner-Haider. Freiburg,
Herder, 1969, xlvh + 1275 S.

L'originalité de ce dictionnaire tient d'abord à son origine œcuménique :

les collaborateurs, qui ont tous signé leur contribution, sont catholiques ou
protestants, et proviennent d'Allemagne ou d'Autriche exclusivement. En
second lieu, ce dictionnaire ne se limite pas à définir ou commenter des termes
bibliques : il y ajoute les principaux termes de la « Formgeschichte », de l'histoire
des religions et de l'herméneutique. L'intention de ce volume n'est donc pas de
servir au premier chef les intérêts du spécialiste, mais ceux du lecteur de la
Bible. De là les index de l'introduction, qui permettent aisément de se repérer :

liste des termes définis, rapportés aux chapitres de la Bible, dans l'ordre ; même
liste, mais rapportée au genre (herméneutique, histoire des religions), etc.
Enfin ce dictionnaire n'oublie nullement les « biblische Realien », comme l'on
dit en allemand : noms de personnages bibliques, de lieux saints, etc., ni non
plus les principaux concepts de la théologie biblique. Mais l'accent n'est jamais
mis sur la référence purement théologique : ce n'est pas là un dictionnaire de

théologie, mais un dictionnaire biblique. Toutefois, un ou deux sondages ont
permis au recenseur de noter l'influence, dans ce volume, de la théologie bultma-
nienne. — Bibliographie et cartes complètent l'ouvrage.

J.-Claude Piguet.

Walther Eichrodt : Religionsgeschickte Israels. Bern, Francke, 1969,
146 p. (Dalp-Taschenbücher Band, 394 D.)

Chaque théologien connaît le nom de Walther Eichrodt, pendant longtemps
professeur à l'Université de Bâle et auteur d'une célèbre « Théologie de l'Ancien
Testament » en trois volumes, qui a été maintes fois rééditée (tome I : iie
édition en 1933, 8e en 1968). — Le professeur W. Eichrodt réussit le tour de force
de présenter pour une édition de poche les caractéristiques et l'histoire de la
religion d'Israël. Son ouvrage suit le développement de la tradition religieuse
du peuple de Dieu depuis l'époque des patriarches, évoquée en quelques lignes
où l'essentiel est dit, jusqu'à la veille de l'ère chrétienne, alors que le judaïsme
connaît des courants multiples et parfois opposés comme le pharisaïsme,
l'apocalyptique, la sagesse ou encore la communauté essénienne de Qumran. — L'auteur



BIBLIOGRAPHIE 5I

attache une importance particulière au temps et à l'œuvre de Moïse qui a posé
les fondements de la religion d'Israël et auquel on doit, bien que cette idée soit
contestée par certains spécialistes de l'Ancien Testament, la notion d'alliance
(berit) qui est la clef de l'histoire religieuse d'Israël (p. 12 ss). Il insiste également

sur la création de l'Etat d'Israël avec Saul et surtout avec David et Salomon,

et ses conséquences spirituelles (p. 48 ss). A la faiblesse du clergé répondent
l'apparition du prophétisme, dont W. Eichrodt rappelle l'intention et les
manifestations diverses (notez les pages consacrées à Ezéchiel, p. 78-84), et le
mouvement réformiste deutéronomique, dont la signification est excellemment
présentée (p. 86 ss), et enfin la réinterprétation sacerdotale des données de
l'alliance à la fin de l'exil (p. 96 ss). — W. Eichrodt offre ainsi à ses lecteurs,
que nous souhaitons nombreux, en des pages denses le fruit du labeur de toute
une vie. Robert Martin-Achard.

Ernst Jenni : Das hebräische Piel. Zurich, EVZ, 1968, 298 p.

Les grammaires hébraïques nous expliquent que la forme morphologique
appelée piél exprime, par rapport à la forme simple, une intensification du sens.
M. E. Jenni estime, à juste titre, que cette affirmation devait être rectifiée, et
cela d'une part pous des raisons internes aux études hébraïques — il pense
surtout aux exigences de l'exégèse et de la lexicographie — et d'autre part en
raison des progrès significatifs réalisés ces dernières années dans le domaine
des études accadiennes. Il propose une nouvelle interprétation du piél,
interprétation dont il fait la démonstration éblouissante : le piél des verbes intransitifs

a une fonction factitive (« périr — faire périr, perdre »), celui des verbes
transitifs une fonction « résultative » (« casser — rendre cassé »). La démonstration

est faite au moyen d'un examen serré parsemé de nombreux excursus, de
tous les verbes employés au piél. — Les réserves qu'on peut faire à ce travail
ont déjà été entrevues par l'auteur lui-même (p. 277). Tout d'abord, et c'est
là le problème essentiel, on peut se demander si la division des verbes en verbes
intransitifs et verbes transitifs est vraiment adéquate. Une acceptation comme
« rendre cassé » que l'auteur appelle « résultative » ne pourrait-elle pas être
qualifiée de « factitive » Par ailleurs, l'expérience montre que les étudiants
non prévenus à qui on explique que le piél est un « factitif » traduisent
spontanément l'élément « factitif » par le verbe « rendre », et il est en effet possible
dans tous les cas analysés par l'auteur d'exprimer la nuance « piél » à l'aide du
verbe « rendre ». Il est donc préférable de s'en tenir à une seule dénomination,
et il semble bien que le terme « factitif » puisse convenir. — Ensuite, on regrette
tout particulièrement que l'auteur ait laissé de côté les formes appelées Pôlél
et Pilpél. II est évident que ces formes qui apparaissent dans les verbes bilittères,
remplacent pour ces verbes le piél des racines trilittères. — Il nous est un
plaisir de relever l'excellente présentation du volume et d'en féliciter l'éditeur.

Carl-A. Keller.

Hans Heinrich Schmid : Gerechtigkeit als Weltordnung. Hintergrund
und Geschichte des alttestamentlichen Gerechtigkeitsbegriffes.
Tübingen, J. C. B. Mohr, 1968, 203 p. (Beiträge zur historischen
Theologie, 40.)

La thèse de l'auteur est la suivante : les peuples du Moyen-Orient ancien
croyaient en un ordre universel, garanti par le dieu suprême et maintenu par



52 BIBLIOGRAPHIE

l'intermédiaire du roi humain qui assure à la nature et aux hommes victoire,
paix, fécondité et prospérité. En s'établissant en Palestine, au sein d'une
civilisation typique du monde ancien, Israël a adopté cette notion, et on en
trouve des traces certaines dans l'Ancien Testament. L'ordre universel et
l'action qui lui est conforme sont en effet exprimés à l'aide de vocables formés à

partir de la racine çdq. Cependant, les auteurs bibliques ne reproduisent pas la
notion de l'ordre universel telle quelle : en utilisant des termes formés avec çdq,
ils redéfinissent, chacun à sa manière et conformément aux circonstances de son
temps et aux particularités de sa pensée, la nature et le contenu de l'ordre
universel. — Cet ouvrage n'est certes pas sans mérite, et les deux thèses principales

de l'auteur : l'existence de la notion d'ordre universel et la transformation
de cette notion au gré de l'évolution historique, ne sauraient être contestées.
Toutefois, la méthode de l'auteur appelle de très sérieuses réserves qui compromettent

gravement l'utilité du volume. Tout d'abord, la notion d'ordre universel
devrait être étudiée avec beaucoup plus de pénétration au niveau des civilisations

ambiantes : nombre de questions restent en suspens, ainsi le problème
du renouvellement de l'ordre par les rites, son caractère dynamique, le rôle des
dieux, celui aussi de la divination et de l'enseignement sapiential qui en découlent.

Ensuite, l'analyse du langage biblique est trop peu nuancé : il manque en
particulier un examen approfondi de la notion de mishpat, terme qui, selon
certains qui ont probablement raison, exprime davantage la notion d'ordre
universel que les termes formés avec çdq. De plus, l'ouvrage de H. H. Schmid
est vicié par une théorie bizarre relative à la langue hébraïque, théorie qui est
basée sur une conception surprenante de l'histoire de la pensée israélite : il
faudrait en effet distinguer, à l'intérieur de l'Ancien Testament, deux choses :

l'élément « spécifiquement israélite » et l'arrière-plan proche-oriental, et de
même, au niveau du langage, le fond cananéen et l'authentique jargon israélite.
En fait, cette grandeur plutôt mythique que l'auteur appelle la « spécificité
israélite » consiste uniquement dans la pensée particulière des auteurs bibliques ;

or cette pensée est un tout, et il est parfaitement futile de se livrer à des
spéculations sur la « base orientale » et l'apport « spécifiquement israélite » à l'intérieur
d'une pensée cohérente. Au niveau du langage, la distinction entre la « base
cananéenne » et son utilisation « spécifiquement israélite » est également inadmissible.

Enfin, l'auteur offre des exégèses tout à fait insuffisantes des passages
mentionnés : très souvent, on se trouve en face d'une sorte d'hypostatisation
du terme çdq qui n'est ni discutée ni expliquée par le contexte. Bref, il faut
souhaiter que l'étude de la racine çdq, dans ses relations avec l'idée de l'ordre
universel, soit reprise de manière beaucoup plus méthodique.

Carl-A. Keller.

Robert M. Grant : Introduction historique au Nouveau Testament.
Paris, Payot, 1969, 357 p.

Dans son architecture, cet ouvrage ressemble à bien d'autres introductions.

Il se compose de trois parties : dans la première, l'auteur met en place
les instruments de sa recherche, et insiste sur son souci de comprendre, avant
tout, les écrits néotestamentaires sous un angle historique, ce qui signifie pour
R. M. Grant, les saisir comme le reflet de la vie de l'Eglise primitive. Mais
s'agit-il de rechercher des reflets Y trouvera-t-on la vie Ces questions sont
non seulement ignorées par l'historien mais, qui plus est, à le lire, cette vie
se résumerait à quelques affirmations théologiques, à une sagesse éthérée,



BIBLIOGRAPHIE 53

vertigineuse par sa capacité à s'élever au-dessus du sol. La seconde partie
de cet ouvrage est occupée par une honnête présentation des écrits du Nouveau
Testament. La dernière partie contient de bons aperçus synthétiques sur le
problème de la vie de Jésus, le contenu de la prédication missionnaire de Paul,
l'organisation des communautés ecclésiales, le monde romain et la Palestine
au tournant de l'ère chrétienne. On peut regretter que sa présentation du
monde romain ne soit pas davantage intégrée aux analyses du Nouveau
Testament. Dans son examen de la question de la vie de Jésus, R. M. Grant est
gêné par un jugement à priori sur la valeur historique des évangiles qui seraient
« des témoignages très sûrs de la vie, de la mort et de la résurrection de Jésus » :

cela reste à démontrer En bref, nous sommes loin d'avoir ici le meilleur ouvrage
de l'exègète américain. Etait-il vraiment souhaitable de le traduire Nous
en doutons. RoMAm Carpeau.

Robert M. Grant : La formation du Nouveau Testament. Paris,
Le Seuil, 1969, 200 p.

Ce livre, dont l'édition anglaise date de 1965, ne répond peut-être pas
exactement à son titre ; l'ouvrage est moins une synthèse générale sur le
processus de formation et de rassemblement des documents du Nouveau Testament

que l'histoire de 1'« Ecriture », comprise comme l'autorité écrite de l'Eglise.
Une fois entré dans ce point de vue, on ne peut qu'apprécier un livre faisant
part de la complexité des problèmes et distinguant prudemment les affirmations
sûres du « probable » et du « possible ». — La littérature chrétienne commence
avec Paul ; mais on ignore comment ses écrits et ceux du Nouveau Testament
ont été transmis et rassemblés dans le dernier quart du Ier siècle. Il semble
néanmoins que les lettres pauliniennes ont connu rapidement une assez large
diffusion, comme le montre II Pierre 3 : n. En ce qui concerne les évangiles,
Marc a connu une émission étendue et précoce, mais il a bientôt été supplanté
par les autres évangiles et il n'est plus guère cité par les Pères. — Mais, pour
les premiers chrétiens, l'Ecriture est constituée par l'Ancien Testament, le livre
des prédictions et des préfigurations de la vie de Jésus ; la notion d'Ancien
Testament est elle-même problématique, puisque celui-ci n'avait pas trouvé
sa forme définitive dans les premières générations chrétiennes ; d'une part
certains livres étaient âprement discutés, d'autre part de nombreux deutéro-
canoniques et apocryphes étaient utilisés par les juifs comme par les
chrétiens. A côté de cette « Ecriture », l'Eglise disposait d'une très importante
tradition orale qui a gardé une importance décisive, même bien après que les

évangiles aient été mis par écrit. — Examinant l'évolution de la notion d'« Ecriture

», R. M. Grant explore le témoignage des Pères apostoliques (entre 95 et
130) ; après avoir distingué un groupe judéo-chrétien, l'auteur admet que
1'« Ecriture » était pour eux l'Ancien Testament et des traditions, principalement

orales, sur la vie de Jésus ; « tout le reste était secondaire » (p. 75). Dans
le groupe hellénistique, l'usage des livres du Nouveau Testament était beaucoup

plus commun; mais pour tous, également, «l'Ancien Testament... était
considéré comme Ecriture, ce qui n'était pas le cas pour les écrits du Nouveau »

(p. 107). Cependant la tradition écrite et orale allait en s'amplifiant, encouragée

par des passages comme Jean 21 : 25. Seule la valorisation progressive de
certains textes a permis bientôt un choix. Mais ce n'est qu'avec les gnostiques
du IIe siècle, et surtout avec Basilide, qu'apparaît l'idée de traiter les textes



54 BIBLIOGRAPHIE

du Nouveau Testament comme « Ecriture ». Le fait se produit donc dans le
milieu alexandrin où l'on est porté à croire que la révélation chrétienne est
«radicalement nouvelle» (p. 124). Même si, pour les apologistes grecs du
IIe siècle, l'Ancien Testament est 1'« Ecriture » au premier chef, « un processus
était en cours d'élaboration qui devait aboutir à ce que soient reconnus eux
aussi comme inspirés les livres du «Nouveau Testament» (p. 145). A la fin
du IIe siècle enfin, l'ensemble des livres du Nouveau Testament ne portait
pas encore le titre de Nouveau Testament, mais ils étaient reconnus comme
apostoliques et inspirés ; pourtant plusieurs livres avaient de la peine à y
pénétrer. De Clément d'Alexandrie à Eusèbe, le canon est fixé définitivement ;

cependant Origene utilise encore des paroles de Jésus qui appartiennent à la
tradition orale et les épîtres catholiques, l'épître aux Hébreux et l'Apocalypse
sont encore des livres discutés jusqu'au IV8 siècle ; ils ne sont en fait acceptés
dans le canon que sur la base méthodologique du respect des précédents.

Eric Dubuis.

Oscar Cullmann : Des sources de l'Evangile à la formation de la
théologie chrétienne. Neuchâtel, Delachaux et Niestlé, 1969, 188 p.

Il faut savoir gré aux éditions Delachaux et Niestlé d'avoir entrepris la
publication de diverses études de l'exègète suisse, dont la parution, dans des

revues, s'échelonne sur plusieurs années. Ce second volume rassemble trois
genres de travaux bien distincts. Dans les premiers, O. Cullmann, historien,
met en lumière les origines préchrétiennes d'une branche importante du
christianisme primitif, issu d'un judaïsme ésotérique et dont le théologien croit
retrouver la trace chez l'auteur du quatrième évangile et le groupe des
hellénistes dont font état les Actes. Un motif commun les réunirait : l'opposition
au temple de Jérusalem. Les analyses qu'O. Cullmann présente sur l'existence
d'un christianisme samaritain demanderaient à être poursuivies. Le second

type d'études relève surtout de la théologie biblique ; la signification de la
vie de Jésus dans l'évangile de Jean, la confrontation entre la croyance en
l'immortalité de l'âme et celle en la résurrection des morts, et la doctrine
biblique du baptême sont les thèmes majeurs de cette partie. Tant la position
qu'O. Cullmann fut amené à prendre en faveur du pédobaptisme que son
interprétation des diverses figurations néotestamentaires de l'espérance soulèvent
maintes questions et objections, qu'il n'est pas possible de formuler ici. Enfin,
les deux méditations qu'O. Cullmann a tenu à faire figurer à la fin de ce volume,
laissent percevoir les profondes exigences qui ont fomenté et soutenu une
recherche vigoureuse mais trop peu critique à l'égard de ses présupposés
théologiques et du champ conceptuel de représentations qui domine ses travaux de

théologie biblique. Romain Carpeau.

Markus Barth '.Rechtfertigung. Versuch einer Auslegung pauUnischer
Texte im Rahmen des Alten und Neuen Testamentes. Zürich, EVZ,
1969, 72 p. (Theologische Studien, 90).

Il s'agit d'une conférence tenue le 19 avril 1968 à Rome, à l'occasion d'une
session sur Rom. 1 : 16-17. Le point de départ de M. Barth est la thèse selon
laquelle la terminologie juridique utilisée par Paul renvoie à un procès entre
Dieu et les hommes comme cadre donnant son sens à la « justification ». Ce



BIBLIOGRAPHIE 55

procès se déroulerait selon le modèle de la législation hébraïque (Ancien
Testament). Le vocabulaire repris par Paul est donc interprété à partir du sens qu'il
a dans l'Ancien Testament (et non dans le milieu ambiant). L'auteur tente dans
cet essai de décrire ce procès implicitement contenu dans les termes pauliniens
et aboutit à la systématisation suivante de la théologie paulinienne : le procès
se déroule en cinq « jours » : accusation de tous les hommes par le Juge suprême ;

mission de l'avocat médiateur, sa mort comme acte juridique ; sa résurrection
comme manifestation de la justice de Dieu par le don d'une nouvelle vie ;

application du jugement par Dieu, existence chrétienne comme doxologie du Juge ;

jugement dernier. La « justification par Dieu » reçoit le sens de don d'une vie
nouvelle à l'homme condamné et livré à la mort en Christ. La foi est la
reconnaissance par l'homme jugé de la justice du Juge suprême (théodicée). —
L'appréciation de l'essai de M. Barth dépend entre autres de la réponse aux deux
questions suivantes : Jusqu'à quel point la procédure introduite par Dieu,
telle qu'elle est présentée dans ce cahier, correspond-elle vraiment à une
procédure juridique en vigueur dans l'Ancien Testament ou dans le judaïsme
rabbinique Jusqu'à quel point y a-t-il chez Paul interdépendance de sens
entre le vocabulaire juridique et les autres vocabulaires décrivant l'œuvre et
la mission du Christ Jacques Matthey.

Jean Daniélou : La Résurrection. Paris, Le Cerf, 1969, 138 p.

L'intention de J. Daniélou est de défendre l'idée de la facticité de la
résurrection de Jésus contre l'école bultmanienne principalement. « Il est clair que
si la résurrection ne concerne pas le corps du Christ et ne doit pas concerner
nos corps, la foi à la résurrection est entièrement mise en question » (p. 6).
Sur cette affirmation, le livre va se diviser en deux parties qui traitent
respectivement de la résurrection du Christ et de la réalité eschatologique de la
résurrection de la chair. — Les évangiles synoptiques diffèrent entre eux lorsqu'ils
racontent la découverte du tombeau vide par les femmes ; cependant une
constatation générale est valable ; les femmes constituent deux groupes : celles

qui se rattachent à la famille de Jésus, les miraculées et les converties ; « Il est
remarquable que dans les récits du tombeau vide nous trouvons toujours
mentionnée une femme représentant chacun de ces deux groupes... Ceci paraît
signifier que les deux groupes sont désignés chacun par un de leurs membres,
mais non qu'il n'y ait eu d'autres femmes de chaque groupe » (p 14). — Cet
exemple permet de dégager les principaux types d'argumentation utilisés par
J. Daniélou : Les personnages qui ont suivi Jésus pendant tout son ministère
ou qui appartiennent à sa famille apportent des témoignages qui représentent
une garantie exceptionnelle d'historicité. Malgré des différences tenant à l'orientation

de chacun des évangiles, la structure générale des témoignages concorde ;

c'est donc une preuve de la solidité de la tradition. La présence de certains
personnages dans un évangile et non dans un autre s'explique « a silentio » : chacun
des évangélistes a opéré un choix dans la richesse des témoignages à disposition
pour illustrer son propos. — Le reste du livre est bâti sur ces types d'argumentation

; les anges sont les intermédiaires qui révèlent la résurrection : « C'est
une donnée commune aux quatre évangiles et qui est donc un élément de la
tradition primitive» (p. 30). Dira-t-on que Jésus est apparu aux hommes de

foi seulement « Mais il n'est nullement dit que seuls ceux qui croyaient l'aient
vu, donc que la foi a été la condition des apparitions » (p. 51). Les différences



56 BIBLIOGRAPHIE

des récits tiennent « à ce que les évangélistes ont retenu dans la grande richesse
des témoignages qu'ils connaissaient... » (p. 54). — J. Daniélou peut alors aborder
la seconde partie de son livre ; la résurrection du Christ n'a pas sa fin en elle-
même, mais elle est ordonnée à la communication de l'Esprit à l'humanité
entière ; comme chef de l'Eglise, le Christ est déjà le principe d'une résurrection
actuelle et « fait de l'homme un vivant spirituel » (p. 72). Mais la résurrection
retentira aussi dans le corps du croyant au moment des temps eschatologiques.
Cette résurrection finale est purement objective et les interprétations « symboliques

» modernes sont à rapprocher de la conception gnostique rejetée par le
Nouveau Testament. — La réalité du monde eschatologique est donc très
importante ; il nous est ouvert sur le double plan de l'immortalité de l'âme
attestée par toutes les religions et les grandes philosophies et de la résurrection
du corps à la fin des temps.

Eric Dubuis.

Théologie
contempo¬

raine

Jean Bose : Situation de l'œcuménisme en perspective réformée. Paris,
Le Cerf, 1969, 109 p. (Bibliothèque œcuménique, 3.)

Parlant du dialogue œcuménique, l'auteur déclare : «Il s'agit... d'abandonner
non pas sans doute des certitudes mais certainement des sécurités, c'est-à-dire
nos tendances à nous enfermer dans nos propres positions considérées à priori
comme inexpugnables» (p. 91). Cette remarque résume bien l'atmosphère de
cette étude sereine, fruit d'un cours donné durant l'année 1967-1968 à l'Institut
supérieur d'études œcuméniques, à Paris. Aussi J. Bose peut-il conclure que
«le dialogue œcuménique produit... nécessairement une sorte de modestie»
(P- 54)i parce qu'« on ne peut pas prendre au sérieux les questions de l'autre
sans accepter que la manière dont on a compris, et peut-être formulé, ses propres

affirmations n'apparaisse marquée d'une certaine relativité ou de certains
déséquilibres» (p. 53). — L'auteur met lui-même en pratique les principes
qu'il vient d'énoncer. Ainsi, il se demande, après Küng, « s'il est possible à
la théologie catholique de dire, dans un certain contexte, que l'homme est
radicalement corrompu, comme il est possible à la théologie protestante de
dire également, dans un certain contexte, qu'il y a, dans le péché même, une
permanence de la nature humaine» (p. 64). Une telle remarque mériterait
d'être reprise et approfondie, car, pour le catholicisme, le pécheur par rapport
à sa vraie fin, qui est la vie éternelle, se trouve dans un état de véritable
corruption. — Jean Bose croit découvrir dans l'ecclésiologie du Concile de Vatican

II deux courants « différents, certainement hétérogènes, peut-être même
contradictoires » (p. 96). L'auteur fait allusion à la possibilité de communicatio
in sacris entre l'Eglise catholique et les Eglises orthodoxes. « L'unité sacramentelle

semble donc ne pas requérir absolument la reconnaissance de la primauté
papale telle que Rome la comprend, alors qu'ailleurs l'exigence de la
reconnaissance de cette primauté apparaîtra comme condition de l'unité. » La critique
de J. Bose serait entièrement justifiée si une intercommunion habituelle
s'établissait entre le catholicisme et l'orthodoxie. En fait, le Concile n'autorise
qu'une hospitalité eucharistique occasionnelle. Une position plus rigide voilerait

la communion imparfaite qui unit déjà les Eglises. C'est dans ce contexte
que nous comprenons l'attitude plus souple de Vatican II en face de la communicatio

in sacris.
Georges Bavaud.



BIBLIOGRAPHIE 57

J. Willebrands : Œcuménisme et problèmes actuels. Paris, Le Cerf,
1969, 208 p. (Bibliothèque œcuménique, 1.)

Cet ouvrage contient plusieurs études que le responsable actuel du Secrétariat

romain pour l'Unité des chrétiens a présentées à des auditoires différents.
Malheureusement, l'éditeur n'indique ni le lieu ni la date de ces exposés, lacune
qui nous empêche de discerner une évolution possible des positions du cardinal
face à l'œcuménisme. Nous avons apprécié le soin que met l'auteur à présenter
la doctrine catholique d'une manière nuancée. Par exemple, il déclare : « L'Eglise
apparaît, non comme l'Incarnation continuée, mais comme la continuation
dans l'histoire du salut de l'Onction messianique... » (p. 28). Volonté donc de

préserver l'écp'ÓTtaE du mystère du Christ, tout en soulignant la réalisation, dans
le Peuple de Dieu, des prophéties de Jérémie 31 et d'Ezéchiel 36 sur le don
du cœur nouveau. De même, au sujet de l'infaillibilité de l'Eglise, le cardinal
énonce des principes qui n'excluent pas une éventuelle réinterprétation des

dogmes, pourvu que l'on préserve leur intentionnalité profonde : « La réelle
infaillibilité des dogmes serait mieux formulée dans ce sens négatif : la
substance de ces dogmes, ce qu'essentiellement ils signifient et veulent exprimer,
ne peut être faux purement et simplement » (p. 107). — L'auteur est également
sensible aux interpellations que la Réforme adresse au catholicisme. Il déclare

par exemple : «... Je crois que les structures de pensée et d'expression de la
théologie de Luther pourraient féconder et enrichir utilement la théologie
catholique» (p. 95). Formule audacieuse de la part d'un prélat romain! Il
ajoute néanmoins : « Je suis cependant convaincu qu'une acceptation consciente
et féconde des idées-forces de Luther sur l'Evangile ne devient possible que
si, là encore, il y a réciprocité, influence mutuelle, si par conséquent la théologie
protestante s'ouvre à son tour à la pensée théologique catholique pour y découvrir

et en accepter les éléments authentiquement évangéliques. » — Le cardinal
jette un regard positif sur le phénomène de sécularisation. Il fait remarquer
que la Constitution Lumen Gentium n'a pas voulu utiliser le verbe consacrer

pour manifester l'action du chrétien sur les réalités temporelles (cf. p. 137).
Le Secrétariat pour l'Unité est dirigé par un théologien ouvert au dialogue
et au renouveau.

Georges Bavaud.

Les Sophistes. Fragments et témoignages, traduits et présentés par
Jean-Paul Dumont. Paris, Presses Universitaires de France, 1969,
255 pages. (Les grands textes.)

Rien n'est plus précieux, pour l'étudiant comme pour le professeur, qu'un
tel recueil : le lecteur y trouve en effet tout ce qu'il devrait chercher dans des

volumes spécialisés. Seul le texte original grec manque, mais en compensation
un index des termes grecs permet de retrouver les équivalences du traducteur,
ainsi que les références au texte. A cet égard, on peut être naturellement étonné

que certains termes difficiles soient rendus en toute approximation. Tpoirn, par
exemple, est rendu par « trope », ce qui n'apprend pas grand-chose ; et en guise
d'explication on ajoute : « Tour rhétorique dont Gorgias use dans la mise en
œuvre du discours », ce qui n'est guère plus explicite.

J.-Claude Piguet.

Histoire

philosophie



58 BIBLIOGRAPHIE

D. O'Brien : Empedocle's cosmic cycle. A reconstruction from the
fragments and secondary sources. Cambridge, University Press,
1969, 459 p. (Cambridge classical studies).

Une nouvelle réussite à l'actif de l'école de Cambridge. On sait que la
doctrine d'Empedocle, qui est l'une des plus originales et des plus attachantes
que l'Antiquité nous ait laissées, prétend rendre compte de la totalité du réel

par l'hypothèse d'un balancement cosmique renvoyant éternellement l'univers
du repos au mouvement, de l'un au multiple et vice versa. A l'intérieur de

ce cycle, donc entre les deux extrêmes, se développent les deux processus de

passage, et ceux-ci traduisent, dans le premier cas, une victoire de la Haine
sur l'Amour, dans le second cas une victoire de l'Amour sur la Haine. C'est
à ce double phénomène — alternance des termes et alternance des transitions
— que s'attache notre auteur en examinant d'un esprit critique non seulement
les fragments d'Empedocle et les exégèses des anciens, mais encore les
interprétations que cette doctrine grandiose suscite aujourd'hui. La bibliographie
contient, en fin de volume, la liste de toutes les œuvres importantes qui ont
vu le jour depuis la découverte des fragments en 1805. — Les conclusions sont
donc sérieusement fondées. Voici les principales : 1) Empedocle, en homme de

son temps, ne pouvait faire autrement que d'associer le repos à l'unité et le
mouvement à la pluralité. L'Amour arrête en unifiant, la Haine meut en
divisant. 2) Y a-t-il équilibre, symétrie entre les deux états extrêmes Non. Car
le triomphe de l'Amour, qui est principe de stabilité et de paix, ne peut manquer
de durer, alors qu'une victoire durable de la Haine, qui est mouvement, ne saurait

se concevoir : le triomphe de la Haine est le signe de son déclin. 3) L'Amour
occupe le centre du monde : c'est en rayonnant qu'il écarte la Haine, qui a
son lieu naturel à la périphérie. Celle-ci prendra bientôt sa revanche en repoussant

l'Amour au centre. Notre triste époque atteste le retour en force de la
Haine. 4) Ces thèmes seront repris par Platon dans le mythe du Politique et
le Timée, non sans une correction répondant au besoin de séparer radicalement
l'univers intelligible de l'univers sensible. — Une importante conclusion situe
Empedocle dans la lignée de la pensée grecque. Anaximandre, théoricien de

l'apeiron, aurait été le premier philosophe à rendre compte de la totalité des

phénomènes, mais il serait demeuré tributaire de l'imagination spatiale, et cette
servitude aurait encore pesé sur Parmenide et Anaxagore. Fortement influencé

par le rationalisme parménidien, Empedocle en aurait recueilli l'héritage, non
sans tenter de restituer à l'univers sensible une part de réalité en le liant à

l'univers intelligible par un lien de succession. Il faudra attendre Platon pour
que la vision spatiale soit dépassée et que l'alternance temporelle laisse la place
à un dualisme sauvegardant à la fois la spécificité des deux mondes et leur
interdépendance. Empedocle apparaît donc comme une anticipation de Platon.
Ce dernier, cédant encore aux séductions du sensible, introduira le mouvement
dans les Idées, et ce sera le mérite d'Aristote de prolonger les lignes de cette
grande tradition en posant un premier Moteur immobile et réunissant ainsi
dans une même substance la perfection intelligible et l'efficacité causale. —
L'ouvrage s'achève par une importante suite de « notes », et par des index.

René Schaerer.



BIBLIOGRAPHIE 59

Die Schriften des Johannes von Damaskus, herausgegeben vom
Byzantinischen Institut der Abtei Scheyern, I. Institutio elementaris,
Capita philosophica (Dialectica)..., besorgt von P. Bonifatius
Kotter. Berlin, Walter de Gruyter, 1969, 198 p. (Patristische
Texte und Studien, Band 7.)

Ce volume comprend les deux écrits philosophiques de Jean Damascène.
Ces textes ont été connus des Latins au Moyen Age, puisqu'on en doit une
traduction latine à Robert Grosseteste. Ce ne sont pas des traités spéculatifs, mais
des recueils de définitions de termes philosophiques ; mais ils n'en sont pas moins
fort intéressants, eu égard surtout à l'époque relativement tardive où ils sont
apparus : en effet, Jean Damascène est mort au milieu du VIIIe siècle, dans
un Orient de culture grecque, dominé par les Arabes. Un index facilite la
consultation de l'ouvrage. L'éditeur a repris sur une base plus large l'édition de
Michel Lequien (Paris, 1712), qui faisait autorité jusqu'ici et que Migne avait
utilisée. Il a ajouté des fragments figurant dans un manuscrit de la Bibliothèque
bodléienne d'Oxford ; ces textes ont le même objet que les traités philosophiques
du Damascène et appartiennent à peu près à la même époque et au même milieu.

Fernand Brunner.

G. Mallary Masters : Rabelaisian dialectic and the platonic-hermetic
tradition. Albany, New York, State University of New York
Press, 1969, 152 p.

M. G. Mallary Masters propose une nouvelle interprétation de Rabelais à
la lumière d'une dialectique des contraires inspirée de la tradition platonico-
hermétique. Trois parties dans cet ouvrage : A. Rabelais platonicus. Recours
à l'imagerie platonicienne qui souligne l'opposition entre apparence et réalité ;

réunion du mythe de l'Androgyne et de la Caritas paulinienne, dont l'abbaye
de Thélème est le meilleur exemple. Opposition aussi de la philautia de messire
Gaster et de la voluptas rabelaisienne (humour, jeu et contemplation). Le jeu,
en particulier, repose sur l'opposition réalité-apparence : Rabelais joue à

composer un monde non réel qui symbolise le réel. B. Homo bibens. L'importance
du vin revêt un caractère philosophique chez Rabelais. Comme dans le
Symposium de Platon, on se pénètre de la vérité (imbibing truth). Rôle de ce que
M. Mallary Masters appelle the conviviality ; importance du dialogue : Ee Tiers
Livre ne débouche pas sur un constat d'échec, mais sur une invitation à
appréhender la vérité par la docte ignorance (Bridoye) et par l'exaltation bachique
des mystères dionysiaques (Triboulet). Ceux-ci conduisent Panurge à la vérité
intériorisée, c'est-à-dire à la connaissance de soi (oracle de la Dive Bouteille).
C. Rabelais hermeticus. L'hermétisme (rôle de l'empirisme souligné en
particulier par l'éducation de Gargantua et de Pantagruel) complète le platonisme.
Dans Le Cinquiesme Livre, Rabelais adopte le mythe cabalistique du Hieros
Gamos (union dialectique du corps et de l'esprit). C'est ainsi que se transcendent

les éléments bachiques et erotiques du roman rabelaisien. Le mariage
possible de Panurge reflète l'harmonie parfaite et enfin découverte entre l'homme,
Dieu et l'ordre de la création. — Le mérite du livre de M. Mallary Masters est
de nous proposer une nouvelle vue d'ensemble de l'œuvre rabelaisienne et de
relancer l'étude de maints problèmes. Il faut pourtant formuler de grandes
réserves : cette interprétation ne tient pas compte de la complexité du roman
et laisse dans l'ombre quantité d'éléments qui seraient embarrassants ; je ne



6o BIBLIOGRAPHIE

crois pas que Rabelais se livre à si bon compte. D'autre part, on peut mettre
en doute la pertinence de certains rapprochements et l'interprétation du
platonisme : la dialectique des contraires qui serait d'origine platonicienne, le
banquet rabelaisien assimilé au Symposium. Laissons aussi les héros de Me François

boire tout leur soûl et se livrer à des plaisanteries graveleuses sans
toujours leur prêter des intentions philosophiques profondes. Enfin, on ne peut
s'empêcher de suspecter une pétition de principe dans la démonstration de
l'authenticité du Cinquiesme Livre : ce qui reste à prouver vaut comme preuve.
Néanmoins, M. Mallary Masters a le grand avantage de soulever des questions
fondamentales et intéressantes.

N. B. On peut s'étonner que ne figure pas dans la bibliographie de M. Mallary

Masters la mention de l'ouvrage de J.-H. Probst-Biraben : Rabelais et les

secrets du Pantagruel, Nice, 1949-1950, 180 p. Cet ouvrage est oublié, il est
vrai, par de nombreuses bibliographies. André Gendre.

François Secret : L'ésotérisme de Guy Le Fèvre de la Boderie,
Genève, Droz, 1969, 166 p.

Voici un livre bienvenu qui jette une lumière sur la cabale au XVIe siècle
en France et qui illustre bien les rapports entre Postel et La Boderie, car ce
dernier, selon M. F. Secret, se définit et se comprend avant tout comme disciple
élu et comme propagateur de la doctrine postélienne. On appréciera aussi le livre
de M. F. Secret pour de nombreuses citations de Postel et de La Boderie, qui
révèlent des textes peu connus et malaisément trouvables. L'auteur entreprend
un examen chronologique des différentes œuvres et traductions de La Boderie ;

il passe en revue divers thèmes cabalistiques, il nous présente les activités des

orientalistes et il précise les relations de La Boderie avec les théologiens et les

philosophes de son temps. — C'est ainsi que M. F. Secret nous découvre le
millénarisme de Postel et la certitude qu'affichait celui-ci d'être le « Pape angélique

» appelé à parachever l'œuvre du Christ. Postel et La Boderie se
nourrissent de la pensée hébraïque et se détournent de la tradition gréco-latine
dont une certaine Renaissance avait fait ses délices. Postel fonde en effet
I'« emithologie » (de l'hébreu « emeth » « la vérité ») contre la frauduleuse méta-
thèse opérée par les Grecs (citation de Postel qui s'en prend à l'étymologie
antique) ; étant celle qui a permis à Adam de signifier les choses, la langue
hébraïque supprime tout divorce entre langage et réalité. Les divagations
« emithologiques » de Postel et de La Boderie, on le voit vite, deviennent le

support d'un nationalisme étroit et naïf : si Postel est le « Pape angélique »,

la France (« Galuyah » « chose découverte et eslevée vers le ciel » ; ce mot
a donné « Gallia ») sera la terre élue pour la rénovation du monde et le roi
de France, descendant de Gomer, devra mener à bien la « Gomerie », ou consommation

du tout. L'imminence de ce bouleversement fut encore confirmée à
Postel et à La Boderie par l'apparition, en novembre 1572, de l'étoile qu'observa

en particulier Tycho Brahé. La vision du monde de La Boderie (après
celle de Postel) paraît s'inscrire dans une série de cycles : la sagesse créatrice
de Dieu, de siècle en siècle, découle de la couronne ronde et se retourne en ce

monde, d'Israël aux Egyptiens et d'Athènes à Paris. La recherche de La Boderie
s'ordonne selon un double mouvement cyclique : du Tabernacle (thème central
qui est une figure de l'organisation du monde), notre poète parvient à la source
de la vie en suivant une chaîne ascendante ; mais aussi, en redescendant les



BIBLIOGRAPHIE 6l

dix sphères (sephiroth), il montre comment la sagesse divine se communique
aux hommes. Tels sont les principaux thèmes mis en lumière par M. F. Secret.
— Quant aux activités philologiques de La Boderie, c'est d'abord la réalisation
de la Polyglotte d'Anvers, travail qui abîma la santé de notre poète ; ce sont
aussi ses traductions de Ficin (admirées par le P. Festugière), de Pic de la
Mirandole, de François Georges de Venise, de Cicéron même. Les amitiés de
La Boderie, enfin, ne sont pas sans révéler ses penchants hérétiques, cachés
derrière une vive profession d'orthodoxie, sans nous montrer aussi l'attrait
qu'ont exercé sur ce savant méconnu les fantasmagories de la cabale. — Après
avoir souligné l'intérêt et les mérites du livre de M. F. Secret, il faut en dire
les défauts : un trop constant mélange des œuvres et des thèmes, où le lecteur
profane s'égare ; un commentaire qui n'étudie pas les textes en profondeur et
qui s'efface devant les citations ; un style inutilement abscons. M. F. Secret
multiplie les coups de griffe contre A.-M. Schmidt, cet A.-M. Schmidt qu'il
ne sait pas nous faire oublier, pourtant... André Gendre

Heinz Heimsoeth : Transzendentale Dialektik, Ein Kommentar zu
Kants Kritik der reinen Vernunft, Dritter Teil
Berlin, de Gruyter, 1969, p. 405-644.

Heimsoeth donne enfin le dernier tome de son commentaire de la
Dialectique transcendantale proprement dite. Une quatrième partie paraîtra encore
ultérieurement, qui contiendra l'étude de la Methodenlehre (Die Methode der
Kritik der reinen Vernunft), ainsi que les registres d'ensemble. Mais ce troisième
volume, consacré entièrement à l'Idéal de la raison pure, sera sans doute celui
qui intéressera le plus le spécialiste : très abondant, il détaille en particulier,
et très utilement, la section II de l'Idéal (Von dem transzendentalen Ideal),
les sections IV-VII, et enfin l'additif sur l'usage régulateur des Idées de la
Ralson- Denis Zaslawsky.

Hugo Perls : Goethes Aesthetik und andere Aufsätze zu Literatur und
Philosophie. Bern-München, Francke, 1969, 195 p.

Ce recueil groupe des articles parus souvent en langue française et traduits
par l'auteur. L'ensemble date en grande partie d'avant la guerre, ce qui explique
l'absence de certaines références contemporaines. — C'est un livre qui est
consacré à Platon davantage qu'à Goethe, malgré le titre. L'auteur s'y affronte
à des problèmes difficiles, comme celui de la liberté humaine dans la tragédie
grecque, ou de la tyrannie et de Dieu chez Platon. — Dans un dialogue fictif
entre Kant et Platon, le pauvre philosophe de Koenigsberg fait piètre mine
devant la supériorité affichée du père de toute philosophie occidentale. Platon
fait en effet la leçon à Kant, et lui démontre qu'il avait déjà conçu tout ce que
Kant se donne l'illusion d'avoir découvert. — C'est dans cette pochade que,
pour ma part, j'ai appris que Kant n'avait jamais lu Platon. Je m'en suis réjoui,
à dire vrai : je constate en effet que les tout grands philosophes de l'histoire
auraient probablement échoué leur baccalauréat en histoire de la philosophie,
et à plus forte raison leur licence... T-Claude Piguet



62 BIBLIOGRAPHIE

Darwin : Théorie de l'Evolution. Textes choisis par Yvette Conry.
(Les Grands Textes) Paris, Presses Universitaires de France, 1969,
233 P-

Petit livre bien sympathique et fort utile à qui veut connaître rapidement
quelques-uns des grands textes du père de l'évolutionnisme. Dans une première
partie, après l'évocation historique de la naissance de l'idée darwinienne, la
présentatrice a ordonné les grands thèmes de l'auteur et leur champ d'extension.
Ainsi sont examinés par les textes mêmes les questions de la classification, de

l'anthropologie, de la psychologie et de la morale sociale. — La seconde partie
envisage plus spécialement les problèmes de la biologie tels que Darwin les

a rencontrés ou formulés, ainsi que les objections qui ont surgi spontanément
ou qui lui ont été adressées. — Le tout dans une présentation claire et sobre.
Ce petit livre rendra certes de grands services à qui veut s'initier par les textes
eux-mêmes à l'évolutionnisme tel que Darwin l'a conçu, justifié et exposé.

Georges Cuénot.

Philosophie Julian Marîas : Idée de la métaphysique. Traduction Alain Guy.
contempo- Toulouse, Association des publications de la Faculté des Lettres

raine et Sciences humaines de Toulouse, 1969, 46 pages.

Si la pensée d'Ortega y Gasset est relativement bien connue en dehors du
cercle des hispanisants, il n'en va pas de même du courant philosophique issu
de son action. Il faut donc remercier M. Alain Guy de nous livrer en français
un texte fondamental de Julian Marias, où apparaissent ses idées de base. —
La métaphysique, pense l'auteur, a trop souvent hésité entre la construction
intellectuelle, la plupart du temps subordonnée au Weltbild et aux méthodes

propres à la pensée scientifique, et le recours mystique à l'immédiateté du vécu.
En réalité, la métaphysique peut être une discipline positive. Pour cela elle
doit s'inspirer de la phénoménologie, et de l'ontologie qui en découle. Toutefois
nul ne peut oublier la critique de l'ontologie par Heidegger, et sa revendication
de l'Etre qui précède les Etants. Mais Heidegger lui-même doit être critiqué,
car, dit excellemment Julian Marias, il « va du Dasein à l'Etre ; nous autres,
par contre, nous allons de l'être à la vie » (p. 28). Marias pense donc que la
métaphysique est une tentative de remonter de l'être, qui est toujours donné
dans une interprétation, « à la réalité radicale au-delà de toutes les interprétations

» (ibid.). Cette réalité radicale s'appelle, chez Marias, « vie humaine »,

mais bien entendu il ne faut rien entendre de biologique sous ce mot. Car cette
réalité radicale est donnée chaque fois en sa singularité, en la singularité,
ajouterait peut-être ici Häberlin, d'une «rencontre» (Begegnung). La vie,
dit Marias, « m'apparaît comme convivence ; je veux dire que je rencontre en
son sein, dans ma circonstance, comme ses ingrédients, certaines réalités dans
lesquelles je reconnais d'autres « moi » qui sont, pour leur part, sujets d'autres
vies... » (p. 33). —¦ La métaphysique à laquelle pense Marias dépasse donc le
phénoménal dans la transcendance. Elle cherche à dire cette transcendance,
à laquelle elle renvoie nécessairement. Pour que cette entreprise soit assurée
de réussir, il faudrait encore, à mes yeux, préciser les lois de ce dire.

J.-Claude Piguet.



BIBLIOGRAPHIE 63

Le message spirituel de Teilhard de Chardin. Actes du colloque sur
le « Milieu Divin » publiés par le Centre italien d'étude et de
documentation Pierre Teilhard de Chardin, Milan 24-25 mai 1965.
Texte établi par Claude Cuénot. Paris, Le Seuil, 1969, 273 p.
Ce volume rapporte l'ensemble des communications et des interventions

présentées au Colloque de Milan en 1965, à l'occasion du dixième anniversaire
de la mort de Teilhard et de la parution en traduction italienne du Milieu divin.
C'est une étude et un approfondissement de la pensée spirituelle du savant
jésuite qui nous sont offerts ici. Ce document de vie intérieure qu'est le Milieu
divin est examiné sous différents aspects : psychologique, théologique,
anthropologique et moral, par une trentaine de chercheurs appartenant à des
disciplines diverses. C'est aussi l'occasion d'examiner à nouveau le problème de la
synthèse tentée par Teilhard entre Science et Foi. L'admiration n'exclut pas
la formulation de certaines réserves : solidarité parfois trop étroite entre vues
scientifiques et vues religieuses, place insuffisante laissée aux mathématiques
et aux arts dans cette synthèse, disproportion entre l'explication du phénomène
de la socialisation et la solitude de la personne. — Ces réserves ne sauraient
toutefois restreindre la valeur de l'œuvre étudiée ici, surtout si on l'envisage
comme un témoignage personnel se doublant d'une invitation à la réflexion
et au prolongement d'un mouvement d'ouverture aux problèmes actuels. A
ces problèmes, comme il le dit lui-même, Teilhard ne prétend pas apporter
des solutions définitives, mais bien plutôt veut-il en faire sentir l'urgence et la
difficulté, espérant que « d'autres cherchent à mieux faire ».

Georges Cuénot.

Etienne Gilson : Linguistique et philosophie. Essai sur les cons¬
tantes philosophiques du langage. Paris, Vrin, 1969, 311 pages.
(Essais d'art et de philosophie)

Voici un ouvrage qui est à mi-chemin entre l'analyse et le récit. On tendrait
à oublier, en notre siècle pétri d'analyses rigoureuses et d'esprit systématique,
que le récit est aussi un genre philosophique. Descartes présentait du reste
son Discours de la Méthode comme une « fable ». — Etienne Gilson, qui nous
raconte beaucoup d'anecdotes, se défend d'être linguiste. Il se veut philosophe.
Sa philosophie est souriante, sensible et perspicace. Au fond il lance Aristote
contre les prétentions scientifiques de la linguistique. Il s'insurge avec raison
contre ce prédicat de « scientifique » qu'il faut accoler aujourd'hui à toute
activité de l'esprit, même littéraire ou musicale, sous peine d'être excommunié
de la société des gens qui pensent. On nous force aujourd'hui à « penser
scientifiquement », mais, relève Gilson, « le mot 'science' exerce à présent sur les esprits
la même fascination que le mot scientia sur les maîtres de la scolastique : tout
devait alors prendre forme de science, afin de devenir matière enseignable »

(p. 30). Simplement, ajouterais-je, la forme a changé ; mais le terrorisme reste
le même. — Ce petit livre est ainsi d'abord un livre drôle. Mais c'est aussi, et
surtout, un livre plein de bon sens. Or le bon sens, quand il provient d'un homme
qui parvient au terme d'une très longue courbe de vie, et qui amasse ainsi le
contenu d'une immense expérience, est qualité merveilleuse. Le bon sens de
Gilson se marque à cette volonté de faire valoir, contre toutes les subtilités
de notre pensée dite « scientifique » (et qui est devenu, disait l'auteur, une
véritable scolastique), la force simple des évidences massives. Massives, dit



64 BIBLIOGRAPHIE

l'auteur, et il ajoute : presque naïves (p. 87). C'est pourquoi, complète-t-il
ironiquement, le nom d'Aristote irrite tellement nos chevaliers des structures :

c'est qu'on ne peut que « redécouvrir » Aristote, on ne peut guère le dépasser.
Or, parmi les vérités élémentaires que l'Antiquité nous transmet, il en est une,
fondamentale, que chacun oublie : en matière de langage, c'est le sens de la
chose dont on parle, qui compte, bien davantage que ce qu'on en dit. Ceci
accordé, chacun pourra lire (car on ne peut pas la résumer) la « digression »

(p. 263-283) de Gilson à propos du texte qu'Emile Benveniste avait lu à notre
Congrès de philosophie à Genève, en 1966. Mais si le lecteur, ainsi sollicité,
n'accorde pas le point que je viens de poser ci-dessus, alors il s'écriera que
M. Gilson n'a absolument rien compris aux exigences de la rigueur scientifique
en linguistique. « Je vois plus clairement que jamais, avoue Gilson en faisant
allusion à Benveniste, que nous ne vivons pas dans le même monde linguistique.
En effet entendre un signe est pour moi entendre un sens » (p. 273). Le
lecteur, ainsi diverti (ou irrité, mais quant à moi instruit) par cette digression,
passera aussitôt à la suivante qui raconte une journée d'académiciens autour
de leur dictionnaire. Et puis il reviendra aux chapitres initiaux, où il verra
sans cesse réaffirmée la primauté du sens sur son expression verbale ou écrite,
où il s'enrichira de maintes réflexions insolites et précieuses, et où il piquera
en masse ce qu'on appelle des « mots » d'auteur, lesquels sont justement des
« mots » tels que l'auteur les entend. Car pour Etienne Gilson, les mots sont
d'abord des idées, c'est-à-dire des fragments de sens.

J.-Claude Piguet.

Luiz Afonso appelé Piloto : Naufragio & Prosopopea. Texte con¬
forme à l'édition de 1601, avec une introduction, des notes et un
glossaire de Fernando de Oliveira Mota. Préface de J. A. Gonsalves
de Mello. Recife (Brésil), Presses de l'Université Fédérale de
Pernambouc, 1969, 209 p.

Qu'un économiste — auteur d'un remarquable manuel du développement
économique — publie avec toute la rigueur souhaitable un classique de la
littérature coloniale luso-brésilienne, voilà qui suffirait à rendre originale cette
publication. Le professeur Mota, mort tragiquement à Caracas en 1967, prouve
que l'on peut être un technocrate de première force et un distingué humaniste.
— Il s'agit de deux textes fort différents. D'une part, de la description du
naufrage du premier gouverneur de Pernambouc, Jorge de Albuquerque, en 1565.
Ce texte en prose relève d'un genre particulièrement apprécié au XVIIe siècle :

les histoires tragico-maritimes, qui témoignent tout à la fois de la fragilité
de la fortune et de la grandeur humaine. D'autre part, d'un petit poème
(« poemeto ») intitulé Prosopopèe, c'est-à-dire un discours attribué à un personnage

fictif, ici à Protée. Ces vers médiocres ne peuvent nous intéresser que par
la description que son auteur y fait de la ville de Recife. Nous regrettons que
ni l'éditeur, ni le préfacier n'aient songé à nous dire ce que ces textes signifient
aujourd'hui dans une région aussi explosive que le nord-est brésilien.

Pierre Furter.


	Bibliographie

