Zeitschrift: Revue de Théologie et de Philosophie
Herausgeber: Revue de Théologie et de Philosophie
Band: 21 (1971)

Heft: 1

Buchbesprechung: Bibliographie

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 13.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

HisToIRE
DES
RELIGIONS

BIBLIOGRAPHIE

Joser HEISLBETZ S.J.: Theologische Griinde der michichristlichen
Religionen. Freiburg-Basel-Wien, Herder, 1967, 231 p. (Quaes-
tiones disputatae, n° 33.)

Voici en quelques mots la démarche de ce livre dense et prodigieusement
stimulant : Dieu veut que tous les hommes soient sauvés. Exemple concret :
les « saints paiens » de I’Ancien comme du Nouveau Testament. Mais I’lhomme
est sauvé par la foi; il faut donc admettre que Dieu se révéle aussi aux paiens,
et également que parmi les paiens il y en a qui dans leur religion paienne ont
implicitement recu la foi salvifique. Or, toute religion est un phénoméne com-
munautaire ; en vertu de la différentiation raciale et culturelle de I’humanité,
différentiation voulue par Dieu, la religion elle aussi se manifeste dans une
pluralité de religions concrétes, pluralité qui de ce fait est voulue par Dieu.
Il v a donc une rencontre salvifique de Dieu et des communautés pratiquant
des religions non chrétiennes, rencontre qui a sa vérité dans le Christ et qui
implicitement méne & lui. Les religions sont des formes légitimes d’appropria-
tion de la grace salvifique offerte & tous les hommes. Or, le péché originel qui se
manifeste en toute action historique de 1’humanité provoque des déviations
et des dépravations, phénomeéne qu'on peut observer dans toutes les religions.
Peut-on dire dés lors que ces erreurs sont voulues de Dieu et que Dieu oblige
les hommes lors du processus d’appropriation du salut offert par le canal des
religions non chrétiennes a se soumettre & des pratiques réprouvées par la
Révélation ? Le cas particulier de la religion vétérotestamentaire semble donner
une réponse : cette religion légalisait la polygamie, la circoncision, le sacrifice,
toutes pratiques qui seront éliminées par la révélation en Christ. L’histoire de
I'Eglise elle-méme montre que certaines pratiques peuvent étre considérées
comme légitimes, qui par la suite seront reconnues erronées. Méme apreés la
venue du Christ, les religions non chrétiennes restent légitimes jusqu’au moment
de la « promulgation » de I’Evangile au sein d’un peuple, c’est-a-dire au moment
ou le peuple en question remplacera sa religion ancestrale par la foi explicite
au Christ. — Ce dernier point, exprimé il est vrai avec beaucoup de circons-
pection, laisse le lecteur songeur : admettre, méme théoriquement, qu’une
religion non chrétienne (c’est-a-dire non romaine) puisse devenir «illégitime »
(p- 213), n’est-ce pas ouvrir la porte a toutes les répressions, a toutes les persé-
cutions dont le souvenir n’est que trop vivace ? Faut-il rappeler, dans ce con-
texte, que 'auteur est jésuite ? — L’ouvrage est représentatif d’un courant de
la théologie catholique romaine qui apparait également chez des auteurs comme
Rahner, Schlette, Panikkar, et (en francais) G. Thils. — Un a-c6té pour terminer :
la langue allemande est en constante évolution ; je croyais la connaitre, mais
je n’arrive pas a saisir le sens de « uhrgeschichtlich », mot qui revient plusieurs

fois... CARL-A. KELLER.



BIBLIOGRAPHIE 45

GERHARD ROSENKRANZ: Der christliche Glaube angesichis der Welt-
religionen. Bern-Miinchen, Franke, 1967, 328 p. (Dalp, vol. 100.)

Voila un livre dont on hésite a rendre compte : on a peur de trahir la pensée
de l'auteur, I'étendue de son information, la rigueur de la démarche, la beauté
du style et de la présentation. G. Rosenkranz (qui est né en 1896) a consacré
sa vie a I’étude des religions d’Extréme-Orient et a leur confrontation avec le
message de la Bible, préoccupation qui I'a amené & proposer la création d’une
nouvelle discipline théologique : la Evangelische Religionskunde. Dans ce
volume, il reprend les grands thémes qui ont marqué sa carriére spirituelle et
académique, et il leur donne une forme définitive, celle d’une sorte de testament
spirituel, tout de clarté, de charité et de chaleur humaine. Un livre rayonnant,
un livre essentiel. — Aprés avoir analysé la situation actuelle caractérisée d’une
part par l'entrée effective du christianisme dans une ére d’histoire universelle,
de l'autre par la remise en question du christianisme par les grandes religions
non chrétiennes, il examine 1'attitude de ces derniéres face au christianisme,
et — dans le chapitre le plus important quant au nombres des pages (p. 106-222)
— celle du christianisme face aux religions, depuis le Nouveau Testament
jusqu’a la théologie contemporaine, tant catholique que protestante. On peut
se demander sil’étude de I’Ancien Testament (ol perce sans cesse le théme de la
confrontation du Dieu vivant avec les religions des hommes) n’aurait pas
apporté certains éléments supplémentaires A la réflexion de 'auteur. Ensuite,
Rosenkranz interroge les grandes religions asiatiques pour connaitre leurs
impulsions profondes, et il les définit comme étant déterminées fondamentale-
ment par l'expérience de l'unité impersonnelle de toutes choses, unité que
compromettent I'individuation et la personnalisation de I’homme. En revanche,
I'impulsion fondamentale de I’Evangile réside dans ’appel a la réconciliation,
appel adressé¢ a la personne humaine par le Dieu personnel qui se donne a
I'homme en Jésus-Christ. Dans ce contexte, on trouve des développements
fort stimulants sur ’esprit occidental, qui dés le début a essayé de mater et de
réglementer la rencontre personnelle de I’homme avec Dieu en la canalisant
dans des systémes rationnels. L’auteur va jusqu’a évoquer la « captivité occi-
dentale du message biblique », captivité qui a eu des incidences désastreuses sur
le dialogue avec la spiritualité orientale (p. 269). Ainsi préparé, il aborde finale-
ment le théme du dialogue. Celui-ci devrait se dérouler au niveau de l’existence
humaine, ol la réconciliation avec Dieu serait vécue dans la foi et offerte a tous
les hommes, ou elle serait libérée de toute conceptualisation restrictive, puisqu’elle
annoncerait une nouvelle création qui serait le don de Dieu. Il est vrai que ce
dialogue n’est pas encore une réalité: les religions asiatiques s’enferment
encore dans leurs systémes. Au chrétien donc de vivre la réconciliation.

CARL-A. KELLER.

RAYMOND PANIKKAR : Kerygma und Indien. Zur heilsgeschichtlichen
Problematik der christlichen Begegnung mit Indien. Hamburg-
Bergstedt, Evangelischer Verlag, 1967, 154 p. (Theologische
Forschung, n° 40.)

Le professeur R. Panikkar, théologien romain-catholique originaire (comme
le nom I’indique) de I’Inde du Sud, enseignant & Bénarés, est peut-étre a I’heure
actuelle I'un des porte-parole les plus téméraires du renouveau théologique en
Inde et en Asie orientale. Il estime que le christianisme en est arrivé a une sorte



46 BIBLIOGRAPHIE

de kairos providentiel qui lui offre I’occasion unique de subir une transformation
totale dans le sens d'un approfondissement et d'un universalisme plus réel,
transformation qu’il convient de consentir sans pour autant renier les valeurs
du passé. Il affirme qu’en parlant du christianisme il faut distinguer la base de
la forme ; la base, c’est le Christ — le Christ cosmique en premier lieu ; la
forme, c’est le christianisme européen, phénomeéne complexe aux racines multiples
hébraiques, chrétiennes, grecques, latines, celtes, gothiques. Il est vrai que le
fond n’existe jamais sans la forme, mais il s’agit néanmoins de dégager le
Christ de sa gangue européenne et méditerranéenne et de le vivre, de l'incarner,
dans des formes toutes nouvelles. Chez Panikkar, le souci d’ « orthodoxie » est
primordial, orthodoxie au sens étymologique du terme : donner au Christ la
¢ juste gloire », orthé doxa, qui lui appartient. Il propose d’ailleurs de remplacer
ce terme par celui de 'orthopraxie et de mettre I'accent sur 1'existence du chré-
tien dans le monde plutét que sur la réflexion. Cela 'ameéne & expliquer la
vérité du Christ dans une conceptualité empruntée principalement aux diffé-
rentes formes du Védanta hindou, en exploitant & fond la distinction fonda-
mentale entre le brahman nirguna et le brahman saguna, c’est-a-dire entre
I’absolu indéfinissable, inqualifiable, et 1’absolu cosmique. C’est dans cette
optique qu’il interpréte le dogme trinitaire en expliquant, « I’Evangile a la main
et dans le ccoeur », le Pére comme l'origine, le Fils comme 1'étre, et I'Esprit
comme le retour de I’étre ou 'océan de I’étre (p. 133). Toute sa pensée est centrée
sur le mystére de la Trinité, mystére qu’il essaie de sonder avec d’autres moyens
que ceux de la théologie « méditerranéenne » qui a introduit les notions de
«nature » et de « personne » (il envie les langues africaines qui, au dire des évéques
de la région, ne permettent pas de traduire ces termes). La démarche de I'auteur
est trés suggestive, mais on ne saurait taire la question qui se pose a propos de
tout mysticisme : comment faut-il concevoir l’expérience ultime, le degré
supréme de la démarche mystique ? Est-ce l'expérience d’un Dieu vivant et
« personnel » (Panikkar préfére l’expression « Dieu idole », puisque le Dieu
personnel est représenté sous la forme d’une image, aussi immatérielle qu’elle
soit), ou celle de I'absolu indéfinissable, du brahman-itman nirguna, de la
vacuité ? Sur ce point capital, Panikkar ne s’exprime pas sans équivoque.
D’une part, il insiste sur le fait que Dieu est a la fois nirguna et saguna, a la
fois non différenci¢ et étre du cosmos se déployant dans les phénomeénes, et dans
cette optique il n’est pas possible d’établir une hiérarchie des expériences
mystiques. D’autre part, on trouve chez lui des textes (je pense, par exemple,
a l'interprétation du mythe de la statue inachevée du Bouddha) ol le « Fils »
(= l'étre se déployant dans les phénomeénes) est nettement subordonné au
« Pére » (= I’absolu non différencié), en d’autres termes : ot le Dieu « transcen-
dant » (celui qui est le Créateur des créatures, le Seigneur des serviteurs, le
Pére des enfants, le Maitre des disciples; bref : qui est « transcendant » par
rapport aux phénomeénes qu’il transcende) est dévalué par rapport au Dieu
«immanent » (c’est-a-dire ’absolu non différencié). L’ordre inverse ne serait-il
pas plus conforme a la révélation du Christ ? Le Christ incarné n’a-t-il pas
invoqué son « Pere » exactement comme on invoque une «idole » au sens défini
par Panikkar : comme un Dieu « personnel » et « transcendant » & qui on parle
et qu’'on peut contempler ? Ne faut-il pas admettre dés lors qu’en dépit des
grandes intuitions de 1’hindouisme (ou du bouddhisme) le brahman un et non
différencié (ou nirvana) est subordonné au Dieu « idole » : qu’il n’est que 1’espace
évacué par les phénomeénes mais rempli par le Dieu vivant, qu’il est le vide
dont s’entoure la Plénitude ? Le mystique advaitin ou bauddha ne connait



BIBLIOGRAPHIE 47

que I'espace, la « forme », le vide ; il est au seuil — ¢/ est le seuil — o apparaitra
le Dieu vivant. Le mystique advaitin réalisant l’absolu — autrement dit:
I'absolu lui-méme, au sens de l'advaita — est la statue non achevée : image
seulement donc inachevée (donc indéfinissable) de celui qui en est le modéle
parfait. Le Védanta ne va pas assez loin ; il va certes aussi loin que I’homme
peut aller, c’est-a-dire jusqu’a l’dAtman-brAhman non différencié; mais si
I’atman-brahman non différencié est la négation des phénoménes, le Dieu
vivant est, lui, la négation méme de 'Atman-brAhman comme il est aussi celle
des phénomeénes. 11 est ainsi le vrai « turiya » : au-dela de l’étre, et du non-étre,
et de ce qui n’est ni étre ni non-étre. Il est vivant.
CARL-A. KELLER.

Proceedings of the XIth International Congress of the International
Association for the History of Religions. 3 vol. Leiden, Brill, 1968,
181, 211, 89 P.

L’ouvrage contient les conférences et communications présentées au
onziéme congrés d’histoire des religions, en Californie, en 1965. Le premier
volume réunit une dizaine d’études sur I'affrontement entre les religions tradi-
tionnelles — hindouisme, bouddhisme, religions archaiques, islam — et la
civilisation moderne ; le deuxiéme un grand nombre de communications sur le
théme de la pollution rituelle et la purification, le troisiéme une autre dizaine
de conférences sur le role de la science, en particulier des sciences religieuses,
dans les réflexions sur les problémes politiques et religieux du monde moderne.
L’information de ces volumes, riche et variée, est souvent inédite, et on dispose

ici d’'une documentation de premier ordre. CinicA. FCRLLER.

La survie aprés la mort. Paris, Labergerie, 1967, 248 p.

La survie aprés la mort : théme toujours actuel auquel 1’Alliance mondiale
des religions a consacré un colloque les 6 et 7 janvier 1967, colloque dont elle
publie ici le compte rendu. Aux représentants des religions — catholicisme
romain, Eglise réformée, orthodoxie, hindouisme, bouddhisme, franc-magonne-
rie — et aux biologistes réunis autour d’une table ronde, la présidente de
I’Alliance Maryse Choisy, pose cette question : « Je suis sur le point de mourir.
J’ai peur. Que m’apportez-vous ? » Le présent volume contient le texte intégral
des communications et des discussions, enregistrées sur bande magnétique lors
du colloque. — S’il est vrai que le volume offre une lecture agréable et souvent
stimulante, et que les discussions sont en général passionnantes, on peut néan-
moins faire deux réserves. Tout d’abord, on peut se demander si des interven-
tions improvisées remplacent valablement des publications plus réfléchies : ce
que l'on gagne d'une part en spontanéité est perdu de 'autre en précision et en
documentation exacte. Ensuite, a lire I’enregistrement des discussions, on est
surtout frappé par 1'échec total de la communication Orient-Occident : plus
d’une fois, on a la pénible impression que les représentants asiatiques des reli-
gions orientales n’ont pas été compris et que les partenaires européens du dialo-
gue sont restés prisonniers de leurs schémas occidentaux. Nous sommes encore
loin, trés loin d’une véritable rencontre avec les spiritualités de 1'est.

Carl-A. KELLER.



48 BIBLIOGRAPHIE

WALTER ScHMIDT: Yoga in Deutschland. Verbreitung - Motive
- Hintergriinde. Stuttgart-Berlin, Kreuz, 1967, 82 p.

L’esprit de 1'Orient pénetre de plus en plus en Occident : le yoga est sans
aucun doute la forme privilégiée de cette pénétration. Certes, on est parfois
un peu déconcerté lorsqu’il s’agit de dire ce qu'on entend exactement par
«yoga », et il arrive que méme des pasteurs évangéliques qui combattent cette
« technique spirituelle » avec véhémence et non sans démagogie en aient une
idée plutot vague. Mais le phénoméne existe malgré tout, souvent combiné avec
toutes sortes de charlatanismes, depuis la guérison miraculeuse des maladies a
la promesse d’une félicité permanente, en passant par un régime alimentaire
selon les principes de yin et de yang, la philosophia perennis du védanta, et le
bouddhisme érotico-tantrique du Tibet. La brochure de Walter Schmidt ne
traite que des manifestations du yoga en Allemagne et en Suisse alémanique
(a Zurich, plus exactement), mais ses observations sont valables pour tous les
pays d’Europe, y compris la Suisse romande. L’opuscule contient principale-
ment de 'information — information aussi précise que savoureuse — mais aussi
quelques réflexions sur la nature de cet engouement pour le yoga. Pourquoi le
yoga a-t-il tant de succeés en Europe ? L’auteur admet, et c’est la 1'essentiel
a nos yeux, que le yoga répond a un besoin réel de I'’homme européen moderne
gu’'un christianisme « desséché et asthmatique » (p. 64), formaliste et rationnel,
ne touche plus guére. Dommage que l'auteur ne se sente pas la vocation de
rappeler le christianisme a 1'ordre et qu’il se contente simplement de dénoncer
les impostures du yoga : 13, nous dit-il, 'homme veut s’affirmer face & Dieu, au
lieu de s’ouvrir a la gréce. Caniah. Keitng,

GABRIEL GERMAIN : Le regard intériewr. Paris, Le Seuil, 1968, 332 p.

« De ce que j’ai appris, et surtout désappris, en quelque soixante ans, je
vais tenter dans ce livre de dresser un bilan » (p. 11). L’auteur, professeur de
par son métier, poé¢te de par sa nature, a appris que rien ne vaut la recherche
et 'expérience dites spirituelles, et il s’est débarrassé de l’erreur funeste qui
place le savoir discursif plus haut que la méditation et 'intuition, et 1’enseigne-
ment des choses plus haut que 1’enseignement de ce qui est #n. — Dans la
premicre partie de ce volume attachant, G. Germain retrace son cheminement
spirituel, cheminement qui I'a conduit a travers la méditation bouddhique pra-
tiquée en solitaire (est-ce une expérience bouddhique « valable » ?), en pleine
casbah marocaine, a deux pas d’une zawiya soufie (pourquoi n’a-t-il pas pris
contact avec la mystique musulmane ?) avec une bréve incursion du cété du
yoga, a un approfondissement décisif de I’expérience spirituelle par I'étude de
la Bhagavadgita et de certains mystiques chrétiens, et finalement a la découverte
de Sri Aurobindo. Cheminement parfois intrigant, mais cohérent, dont l'auteur
rend compte avec beaucoup de lucidité et en abordant en cours de route les
questions les plus diverses. Dans la deuxiéme partie — « Plus loin que 'homme,
plus haut que Dieu » — il dessine leslinéaments d'une spiritualité « cecuménique »
réunissant toutes les spiritualités empiriques de 1'humanité. Elle consiste en un
dépassement a la fois de ’homme circonscrit par les idéologies des civilisations
particuliéres, et du Dieu personnel professé par les religions particuliéres, pour
aboutir & un véritable humanisme planétaire dont le fondement consisterait en
une expérience totale de Dieu, du Dieu qui est I’Ame de ’'univers et la vérité des
hommes. — On découvre une grande richesse humaine et spirituelle dans ces



BIBLIOGRAPHIE 49

méditations, et on ressent constamment un sentiment de gratitude vis-a-vis
de l'auteur. Toutefois, qu’il permette a un lecteur au «frangais tudesque »
(p- 14), et protestant par-dessus le marché (p. 29), de lui poser une seule ques-
tion (il y en a tant qu’il aimerait discuter) : cher maitre, si vous désirez que les
fruits de votre expérience demeurent, et qu’ils continuent & nourrir des ames
affamées, ne devriez-vous pas fonder dans la réalité historique « I’Eglise de la
Nuit lumineuse » dont vous révez (p. 317), ou alors souhaiter (peut-étre prier ?)
qu'une nouvelle vague d’approfondissement spirituel envahisse toutes les
Eglises déja constituées ? Votre livre y contribue ; mais pour qu'une vague se
souléve, ne faut-il pas plus qu’'un livre: la communication de l'expérience

—ma ?
elle-méme ? CarL-A. KELLER.

KEeEs W. BoLLE : The Freedom of Man in Myth. Nashville, Vander-
bilt University Press, 1968, 199 p.

Une belle méditation sur les interactions du mythe et de I’expérience mysti-
que, en particulier au niveau de l’expression linguistique de la derniere. Le
mythe est interprété comme la force constitutive de 1’existence humaine, dans
ce sens qu’il assure la libération de I’homme pour la vie. Par le mythe, I'’homme
réalise sa libération, et il devient par la méme capable de dominer les probléemes
de I'existence : le mythe abolit les oppositions entre la vie et la mort, les ténébres
et la lumiére ; il fait apparaitre en un éclairage instantané et surprenant la
signification des choses ; il laisse intacte la puissance du mystére, qui devient
ainsi disponible ; enfin, son caractére « grotesque » renforce son efficacité libé-
ratrice. I.’auteur insiste beaucoup sur l’aspect grotesque du mythe qui s’inscrit
en faux contre toute tentative d’explication philosophique du réel ; ce n’est
pas l'argumentation logique, c’est le mythe qui conduit a la libération des
masses. — C’est sur cet arriere-plan que l'auteur aborde 1’étude de ’expérience
mystique. Celle-ci est réservée aux élites, mais elle est toujours étroitement liée
a la mythologie dominante, au moins en ce qui concerne son expression linguis-
tique, bien que le mystique soit a son tour créateur de mythes. Dans ce contexte,
l'auteur se livre a quelques réflexions trés pertinentes sur la civilisation moderne :
il essaie, par exemple, de présenter le scientifique comme le mystique de notre
temps ; il se permet des sarcasmes sur les tendances « mystiques » des hippies
et autres drogués, tendances qu’il qualifie de gnosticisme et de superstition ;
il se met a épiloguer sur l'incapacité de notre temps de créer de vrais mythes
libérateurs, incapacité qui le fera peut-étre apparaitre un jour comme une
période de répression de la liberté. — Bien que d’une lecture difficile, le livre

est trés suggestif. CARL-A. KELLER.

HaroLp HENRY ROWLEY : Dictionary of Bible Personal Names.
London, Th. Nelson, 1968, 168 p., et Dictionary of Bible Themes.
London, Th. Nelson, 1968, 114 p.

Le professeur H. H. Rowley est mort a la fin de I'année derniére, il est
unanimement regretté par ses collegues qui ont apprécié a maintes reprises sa
science, 1’étendue de son information, ses jugements profonds et nuancés et son
inlassable amabilité. Ils lui ont dédié en 1955 un volume spécial de Vetus Testa-
mentum intitulé « Wisdom in Israel and in the Ancient Near East ». — Ancien
missionnaire en Chine, le professeur H. H. Rowley a occupé longtemps la chaire

SCIENCES
BIBLIQUES



50 BIBLIOGRAPHIE

de langue et de littérature hébraiques a 1'Université de Manchester ; il a noué
de nombreux liens avec les spécialistes de I’Ancien Testament sur le continent
et, aprés la guerre, a été un des premiers a reprendre contact avec ses confréres
en Allemagne. Parmi ses multiples ouvrages, signalons « The Biblical Doctrine
of Election » (1950), « From Joseph to Joshua» (1950), « The Servant of Lord and
Other Essays on the Old Testament » (1953), « The Faith of Israel » (1956), « Men
of God » (1962)... et il faudrait citer encore bien des travaux, notamment les
articles qu’il a consacrés aux textes de Qumran, aux propheétes, a I'apocalyp-
tique, etc. Les deux ouvrages indiqués ci-dessus montrent que le professeur
H. H. Rowley ne s’est pas contenté d’écrire pour ses collégues, il n’a jamais
cessé de penser a un public plus vaste auquel il a voulu communiquer son intérét
pour I’Ecriture. Ses deux dictionnaires sont destinés a rendre de grands ser-
vices & tous ceux qui désirent recevoir une information bréve et solide sur

certains aspects de la Bible. D T Trm—

Praktisches Bibellextkon. Unter Mitarbeit katholischer und evange-
lischer Theologen. Herausg. von Anton Grabner-Haider. Freiburg,
Herder, 1969, xrviI + 1275 S.

L’originalité de ce dictionnaire tient d’abord a son origine cecuménique :
les collaborateurs, qui ont tous signé leur contribution, sont catholiques ou
protestants, et proviennent d’Allemagne ou d’Autriche exclusivement. En
second lieu, ce dictionnaire ne se limite pas a définir ou commenter des termes
bibliques : il y ajoute les principaux termes de la « Formgeschichte », de 'histoire
des religions et de I’herméneutique. L’intention de ce volume n’est donc pas de
servir au premier chef les intéréts du spécialiste, mais ceux du lecteur de la
Bible. De la les index de I'introduction, qui permettent aisément de se repérer :
liste des termes définis, rapportés aux chapitres de la Bible, dans 'ordre ; méme
liste, mais rapportée au genre (herméneutique, histoire des religions), etc.
Enfin ce dictionnaire n’oublie nullement les « biblische Realien », comme 1’on
dit en allemand : noms de personnages bibliques, de lieux saints, etc., ni non
plus les principaux concepts de la théologie biblique. Mais ’accent n’est jamais
mis sur la référence purement théologique : ce n’est pas la un dictionnaire de
théologie, mais un dictionnaire biblique. Toutefois, un ou deux sondages ont
permis au recenseur de noter I'influence, dans ce volume, de la théologie bultma-
nienne. — Bibliographie et cartes compleétent 'ouvrage.

J.-CLAUDE PIGUET.

WALTHER EICHRODT : Religionsgeschichte Isvaels. Bern, Francke, 1969,
146 p. (Dalp-Taschenbiicher Band, 394D.)

Chaque théologien connait le nom de Walther Eichrodt, pendant longtemps
professeur a I'Université de Bale et auteur d’une célebre « Théologie de I’Ancien
Testament » en trois volumes, qui a été maintes fois rééditée (tome I : 1Te édi-
tion en 1933, 8¢ en 1968). — Le professeur W. Eichrodt réussit le tour de force
de présenter pour une édition de poche les caractéristiques et l'histoire de la
religion d’Israél. Son ouvrage suit le développement de la tradition religieuse
du peuple de Dieu depuis I'époque des patriarches, évoquée en quelques lignes
ou l’essentiel est dit, jusqu’a la veille de 1’ére chrétienne, alors que le judaisme
connait des courants multiples et parfois opposés comme le pharisaisme, l’apoca-
lyptique, la sagesse ou encore la communauté essénienne de Qumran. — L’auteur



BIBLIOGRAPHIE 51

attache une importance particuliére au temps et a 1’ceuvre de Moise qui a posé
les fondements de la religion d'Israél et auquel on doit, bien que cette idée soit
contestée par certains spécialistes de 1’Ancien Testament, la notion d’alliance
(berit) qui est la clef de I’histoire religieuse d’Israél (p. 12 ss). Il insiste égale-
ment sur la création de I'Etat d’Israél avec Saiil et surtout avec David et Salo-
mon, et ses conséquences spirituelles (p. 48 ss). A la faiblesse du clergé répondent
I'apparition du prophétisme, dont W. Eichrodt rappelle l'intention et les
manifestations diverses (notez les pages consacrées a Ezéchiel, p. 78-84), et le
mouvement réformiste deutéronomique, dont la signification est excellemment
présentée (p. 86ss), et enfin la réinterprétation sacerdotale des données de
l'alliance a la fin de l'exil (p. 96 ss). — W. Eichrodt offre ainsi a ses lecteurs,
que nous souhaitons nombreux, en des pages denses le fruit du labeur de toute

une wvie. ROBERT MARTIN-ACHARD.

ERNST JENNI : Das hebrdaische Piel. Zurich, EVZ, 1968, 298 p.

Les grammaires hébraiques nous expliquent que la forme morphologique
appelée piél exprime, par rapport a la forme simple, une intensification du sens.
M. E. Jenni estime, & juste titre, que cette affirmation devait étre rectifiée, et
cela d’une part pous des raisons internes aux études hébraiques — il pense
surtout aux exigences de 'exégése et de la lexicographie — et d’autre part en
raison des progres significatifs réalisés ces derniéres années dans le domaine
des études accadiennes. Il propose une nouvelle interprétation du piél, inter-
prétation dont il fait la démonstration éblouissante : le piél des verbes intran-
sitifs a une fonction factitive (« périr — faire périr, perdre »), celui des verbes
transitifs une fonction « résultative » (« casser — rendre cassé »). La démonstra-
tion est faite au moyen d’un examen serré parsemé de nombreux excursus, de
tous les verbes employés au piél. — Les réserves qu’on peut faire a ce travail
ont déja été entrevues par l'auteur lui-méme (p. 277). Tout d’abord, et c’est
l1a le probléme essentiel, on peut se demander si la division des verbes en verbes
intransitifs et verbes transitifs est vraiment adéquate. Une acceptation comme
«rendre cassé» que l'auteur appelle «résultative » ne pourrait-elle pas étre
qualifiée de « factitive » ? Par ailleurs, I’expérience montre que les étudiants
non prévenus a qui on explique que le piél est un « factitif » traduisent sponta-
nément 1'élément « factitif » par le verbe «rendre », et il est en effet possible
dans tous les cas analysés par 'auteur d’exprimer la nuance « piél » a 'aide du
verbe « rendre ». Il est donc préférable de s’en tenir a une seule dénomination,
et il semble bien que le terme ¢ factitif » puisse convenir. — Ensuite, on regrette
tout particulierement que 'auteur ait laissé de coté les formes appelées Pol€él
et Pilpél. Il est évident que ces formes qui apparaissent dans les verbes bilittéres,
remplacent pour ces verbes le piél des racines trilittéeres. — Il nous est un
plaisir de relever ’excellente présentation du volume et d’en féliciter I’éditeur.

CarL-A. KELLER.

HANs HEINRICH SCHMID : Gerechtigkeit als Weltordnung. Hintergrund
und Geschichte des alttestamentlichen Gerechtigkeitsbegriffes.
Tibingen, J. C. B. Mohr, 1968, 203 p. (Beitrdge zur historischen
Theologie, 40.)

La thése de 'auteur est la suivante : les peuples du Moyen-Orient ancien
croyaient en un ordre universel, garanti par le dieu supréme et maintenu par



52 BIBLIOGRAPHIE

I'intermédiaire du roi humain qui assure a la nature et aux hommes victoire,
paix, fécondité et prospérité. En s’établissant en Palestine, au sein d'une
civilisation typique du monde ancien, Israél a adopté cette notion, et on en
trouve des traces certaines dans I’Ancien Testament. L’ordre universel et
I’'action qui lui est conforme sont en effet exprimés a 1’aide de vocables formés a
partir de la racine ¢dq. Cependant, les auteurs bibliques ne reproduisent pas la
notion de ’ordre universel telle quelle : en utilisant des termes formés avec ¢dg,
ils redéfinissent, chacun a sa maniére et conformément aux circonstances de son
temps et aux particularités de sa pensée, la nature et le contenu de l'ordre
universel. — Cet ouvrage n’est certes pas sans mérite, et les deux théses principa-
les de 'auteur : l'existence de la notion d’ordre universel et la transformation
de cette notion au gré de I'évolution historique, ne sauraient étre contestées.
Toutefois, la méthode de I’auteur appelle de trés sérieuses réserves qui compro-
mettent gravement 1'utilité du volume. Tout d’abord, la notion d’ordre universel
devrait étre étudiée avec beaucoup plus de pénétration au niveau des civilisa-
tions ambiantes : nombre de questions restent en suspens, ainsi le probléme
du renouvellement de ’ordre par les rites, son caractére dynamique, le role des
dieux, celui aussi de la divination et de I’enseignement sapiential qui en décou-
lent. Ensuite, I’analyse du langage biblique est trop peu nuancé : il manque en
particulier un examen approfondi de la notion de mishpat, terme qui, selon
certains qui ont probablement raison, exprime davantage la notion d’ordre
universel que les termes formés avec ¢dg. De plus, 'ouvrage de H. H. Schmid
est vicié par une théorie bizarre relative a la langue hébraique, théorie qui est
basée sur une conception surprenante de l’histoire de la pensée israélite : il
faudrait en effet distinguer, a l'intérieur de 1’Ancien Testament, deux choses :
I'élément «spécifiquement israélite » et I'arriére-plan proche-oriental, et de
méme, au niveau du langage, le fond cananéen et ’authentique jargon israélite.
En fait, cette grandeur plutét mythique que l'auteur appelle la « spécificité
israélite » consiste uniquement dans la pensée particuliere des auteurs bibliques ;
or cette pensée est un tout, et il est parfaitement futile de se livrer a des spécu-
lations sur la « base orientale » et I'apport « spécifiquement israélite » a I'intérieur
d’une pensée cohérente. Au niveau du langage, la distinction entre la « base
cananéenne » et son utilisation « spécifiquement israélite » est également inadmis-
sible. Enfin, 'auteur offre des exégéses tout a fait insuffisantes des passages
mentionnés : treés souvent, on se trouve en face d’une sorte d’hypostatisation
du terme ¢dg qui n’est ni discutée ni expliquée par le contexte. Bref, il faut
souhaiter que I’étude de la racine ¢dg, dans ses relations avec l'idée de l'ordre
universel, soit reprise de maniére beaucoup plus méthodique.
CarL-A. KELLER.

ROBERT M. GRANT : Introduction historiqgue au Nouveau Testament.
Paris, Payot, 1969, 357 p.

Dans son architecture, cet ouvrage ressemble a bien d’autres introduc-
tions. Il se compose de trois parties : dans la premiere, ’auteur met en place
les instruments de sa recherche, et insiste sur son souci de comprendre, avant
tout, les écrits néotestamentaires sous un angle historique, ce qui signifie pour
R. M. Grant, les saisir comme le reflet de la vie de 1’Eglise primitive. Mais
s’agit-il de rechercher des reflets ? Y trouvera-t-on la vie ? Ces questions sont
non seulement ignorées par l’historien mais, qui plus est, a le lire, cette vie

Y

se résumerait a quelques affirmations théologiques, a une sagesse éthérée,



BIBLIOGRAPHIE 53

vertigineuse par sa capacité a s’élever au-dessus du sol. La seconde partie
de cet ouvrage est occupée par une honnéte présentation des écrits du Nouveau
Testament. La derniére partie contient de bons apergus synthétiques sur le
probléeme de la vie de Jésus, le contenu de la prédication missionnaire de Paul,
I’organisation des communautés ecclésiales, le monde romain et la Palestine
au tournant de I’¢re chrétienne. On peut regretter que sa présentation du
monde romain ne soit pas davantage intégrée aux analyses du Nouveau Tes-
tament. Dans son examen de la question de la vie de Jésus, R. M. Grant est
géné par un jugement a priori sur la valeur historique des évangiles qui seraient
« des témoignages tres shrs de la vie, de la mort et de la résurrection de Jésus» :
cela reste & démontrer ! En bref, nous sommes loin d’avoir ici le meilleur ouvrage
de l'exégete américain. Etait-il vraiment souhaitable de le traduire ? Nous

en doutons. RoMAIN CARPEAU.

RoOBERT M. GRANT : La formation du Nowveau Testament. Paris,
Le Seuil, 1969, 200 p.

Ce livre, dont I’édition anglaise date de 1965, ne répond peut-étre pas
exactement a son titre ; 'ouvrage est moins une synthése générale sur le pro-
cessus de formation et de rassemblement des documents du Nouveau Testa-
ment que I'histoire de I’« Ecriture », comprise comme l’autorité écrite de 1’Eglise.
Une fois entré dans ce point de vue, on ne peut qu’apprécier un livre faisant
part de la complexité des problémes et distinguant prudemment les affirmations
stires du « probable » et du « possible ». — La littérature chrétienne commence
avec Paul ; mais on ignore comment ses écrits et ceux du Nouveau Testament
ont été transmis et rassemblés dans le dernier quart du Ier siécle. Il semble
néanmoins que les lettres pauliniennes ont connu rapidement une assez large
diffusion, comme le montre II Pierre 3: 11. En ce qui concerne les évangiles,
Marc a connu une émission étendue et précoce, mais il a bientdt été supplanté
par les autres évangiles et il n’est plus guére cité par les Péres. — Mais, pour
les premiers chrétiens, 1’Ecriture est constituée par 1’Ancien Testament, le livre
des prédictions et des préfigurations de la vie de Jésus; la notion d’Ancien
Testament est elle-méme problématique, puisque celui-ci n’avait pas trouvé
sa forme définitive dans les premiéres générations chrétiennes; d’'une part
certains livres étaient dprement discutés, d’autre part de nombreux deutéro-
canoniques et apocryphes étaient utilisés par les juifs comme par les chré-
tiens. A coOté de cette « Ecriture», 1’Eglise disposait d'une trés importante
tradition orale qui a gardé une importance décisive, méme bien aprés que les
évangiles aient été mis par écrit. — Examinant I’évolution de la notion d’« Ecri-
ture », R. M. Grant explore le témoignage des Péres apostoliques (entre g5 et
130) ; aprés avoir distingué un groupe judéo-chrétien, l'auteur admet que
I'« Ecriture » était pour eux 1’Ancien Testament et des traditions, principale-
ment orales, sur la vie de Jésus ; « tout le reste était secondaire » (p. 75). Dans
le groupe hellénistique, 1'usage des livres du Nouveau Testament était beau-
coup plus commun ; mais pour tous, également, « ’Ancien Testament... était
considéré comme Ecriture, ce qui n’était pas le cas pour les écrits du Nouveau »
(p. 107). Cependant la tradition écrite et orale allait en s’amplifiant, encouragée
par des passages comme Jean 2I :25. Seule la valorisation progressive de cer-
tains textes a permis bientdt un choix. Mais ce n’est qu’avec les gnostiques
du IIe siécle, et surtout avec Basilide, qu'apparait I'idée de traiter les textes



54 BIBLIOGRAPHIE

du Nouveau Testament comme « Ecriture ». Le fait se produit donc dans le
milieu alexandrin ol l'on est porté a croire que la révélation chrétienne est
«radicalement nouvelle» (p. 124). Méme si, pour les apologistes grecs du
IIe siécle, I’Ancien Testament est 1’« Ecriture » au premier chef, « un processus
était en cours d’élaboration qui devait aboutir a ce que soient reconnus eux
aussi comme inspirés les livres du « Nouveau Testament» (p. 145). A la fin
du IIe siécle enfin, I’ensemble des livres du Nouveau Testament ne portait
pas encore le titre de Nouveau Testament, mais ils étaient reconnus comme
apostoliques et inspirés; pourtant plusieurs livres avaient de la peine a y
pénétrer. De Clément d’Alexandrie a Eusebe, le canon est fixé définitivement ;
cependant Origéne utilise encore des paroles de Jésus qui appartiennent a la
tradition orale et les épitres catholiques, I'épitre aux Hébreux et 1I’Apocalypse
sont encore des livres discutés jusqu’au IVe siécle ; ils ne sont en fait acceptés
dans le canon que sur la base méthodologique du respect des précédents.
Eric Dusuis.

OscaR CULLMANN : Des sources de I’Evangile a la formation de la
théologie chrétienne. Neuchitel, Delachaux et Niestlé, 1969, 188 p.

I1 faut savoir gré aux éditions Delachaux et Niestlé d’avoir entrepris la
publication de diverses études de l'exégéte suisse, dont la parution, dans des
revues, s’échelonne sur plusieurs années. Ce second volume rassemble trois
genres de travaux bien distincts. Dans les premiers, O. Cullmann, historien,
met en lumiére les origines préchrétiennes d’'une branche importante du chris-
tianisme primitif, issu d'un judaisme ésotérique et dont le théologien croit
retrouver la trace chez 'auteur du quatrieme évangile et le groupe des hellé-
nistes dont font état les Actes. Un motif commun les réunirait : I'opposition
au temple de Jérusalem. Les analyses qu’O. Cullmann présente sur I'existence
d’un christianisme samaritain demanderaient a étre poursuivies. Le second
type d’études reléve surtout de la théologie biblique ; la signification de la
vie de Jésus dans 1'évangile de Jean, la confrontation entre la croyance en
I'immortalité de 1’Ame et celle en la résurrection des morts, et la doctrine
biblique du baptéme sont les thémes majeurs de cette partie. Tant la position
qu’O. Cullmann fut amené a prendre en faveur du pédobaptisme que son inter-
prétation des diverses figurations néotestamentaires de 1’espérance souleévent
maintes questions et objections, qu’il n’est pas possible de formuler ici. Enfin,
les deux méditations qu’O. Cullmann a tenu a faire figurer a la fin de ce volume,
laissent percevoir les profondes exigences qui ont fomenté et soutenu une
recherche vigoureuse mais trop peu critique a 1'égard de ses présupposés théo-
logiques et du champ conceptuel de représentations qui domine ses travaux de

théologie biblique. RoMAIN CARPEAU.

MARKUS BARTH : Rechtfertigung. Versuch einer Auslegung paulinischer
Texte vm Rahmen des Alten und Neuen Testamentes. Zirich, EVZ,
1969, 72 p. (Theologische Studien, qo).

Il s’agit d’une conférence tenue le 19 avril 1968 a2 Rome, a l’occasion d’une
session sur Rom. 1 : 16-17. Le point de départ de M. Barth est la thése selon
laquelle la terminologie juridique utilisée par Paul renvoie a un proces entre
Dieu et les hommes comme cadre donnant son sens a la « justification ». Ce



BIBLIOGRAPHIE 55

procés se déroulerait selon le modéle de la législation hébraique (Ancien Testa-
ment). Le vocabulaire repris par Paul est donc interprété a partir du sens qu’il
a dans I’Ancien Testament (et non dans le milieu ambiant). L'auteur tente dans
cet essai de décrire ce procés implicitement contenu dans les termes pauliniens
et aboutit a la systématisation suivante de la théologie paulinienne : le procés
se déroule en cing « jours » : accusation de tous les hommes par le Juge supréme ;
mission de I'avocat médiateur, sa mort comme acte juridique ; sa résurrection
comme manifestation de la justice de Dieu par le don d’une nouvelle vie ; appli-
cation du jugement par Dieu, existence chrétienne comme doxologie du Juge ;
jugement dernier. La « justification par Dieu » regoit le sens de don d’'une vie
nouvelle a ’homme condamné et livré a la mort en Christ. La foi est la recon-
naissance par ’homme jugé de la justice du Juge supréme (théodicée). — L'ap-
préciation de I'essai de M. Barth dépend entre autres de la réponse aux deux
questions suivantes: Jusqu'a quel point la procédure introduite par Dieu,
telle qu’elle est présentée dans ce cahier, correspond-elle vraiment a une pro-
cédure juridique en vigueur dans I’Ancien Testament ou dans le judaisme
rabbinique ? Jusqu'a quel point y a-t-il chez Paul interdépendance de sens
entre le vocabulaire juridique et les autres vocabulaires décrivant I'ceuvre et

.. e
la mission du Christ ? JACQUES MATTHEY.

JeEAN DANIELOU : La Résurrection. Paris, Le Cerf, 1969, 138 p.

L’intention de J. Daniélou est de défendre I'idée de la facticité de la résur-
rection de Jésus contre 1'école bultmanienne principalement. « Il est clair que
si la résurrection ne concerne pas le corps du Christ et ne doit pas concerner
nos corps, la foi a la résurrection est entiérement mise en question» (p. 6).
Sur cette affirmation, le livre va se diviser en deux parties qui traitent respec-
tivement de la résurrection du Christ et de la réalité eschatologique de la résur-
rection de la chair. — Les évangiles synoptiques différent entre eux lorsqu’ils
racontent la découverte du tombeau vide par les femmes; cependant une
constatation générale est valable ; les femmes constituent deux groupes : celles
qui se rattachent a la famille de Jésus, les miraculées et les converties ; « Il est
remarquable que dans les récits du tombeau vide nous trouvons toujours
mentionnée une femme représentant chacun de ces deux groupes... Ceci parait
signifier que les deux groupes sont désignés chacun par un de leurs membres,
mais non qu’il n’y ait eu d’autres femmes de chaque groupe» (p. 14). — Cet
exemple permet de dégager les principaux types d’argumentation utilisés par
J. Daniélou : Les personnages qui ont suivi Jésus pendant tout son ministere
ou qui appartiennent a sa famille apportent des témoignages qui représentent
une garantie exceptionnelle d’historicité. Malgré des différences tenant a I'orien-
tation de chacun des évangiles, la structure générale des témoignages concorde ;
c’est donc une preuve de la solidité de la tradition. La présence de certains per-
sonnages dans un évangile et non dans un autre s’explique « a silentio » : chacun
des évangélistes a opéré un choix dans la richesse des témoignages a disposition
pour illustrer son propos. — Le reste du livre est bati sur ces types d’argumen-
tation ; les anges sont les intermédiaires qui révelent la résurrection : « C’est
une donnée commune aux quatre évangiles et qui est donc un élément de la
tradition primitive » (p. 30). Dira-t-on que Jésus est apparu aux hommes de
foi seulement ? « Mais il n’est nullement dit que seuls ceux qui croyaient l'aient
vu, donc que la foi a été la condition des apparitions » (p. 51). Les différences



THEOLOGIE
CONTEMPO-
RAINE

56 BIBLIOGRAPHIE

des récits tiennent « a ce que les évangélistes ont retenu dans la grande richesse
des témoignages qu’ils connaissaient... » (p. 54). — J. Daniélou peut alors aborder
la seconde partie de son livre ; la résurrection du Christ n’a pas sa fin en elle-
méme, mais elle est ordonnée & la communication de I’Esprit a I'humanité
entiére ; comme chef de 1’Eglise, le Christ est déja le principe d’une résurrection
actuelle et « fait de ’homme un vivant spirituel » (p. 72). Mais la résurrection
retentira aussi dans le corps du croyant au moment des temps eschatologiques.
Cette résurrection finale est purement objective et les interprétations « symbo-
liques » modernes sont a rapprocher de la conception gnostique rejetée par le
Nouveau Testament. — La réalit¢ du monde eschatologique est donc treés
importante ; il nous est ouvert sur le double plan de l'immortalité de 1'ame
attestée par toutes les religions et les grandes philosophies et de la résurrection

du corps a la fin des temps.
Eric Dusuis.

JEAN Bosc : Situation de Icccuménisme en perspective réformée. Paris,
Le Cerf, 1969, 109 p. (Bibliothéque cecuménique, 3.)

Parlant du dialogue cecuménique, ’auteur déclare : «I1 s’agit... d’abandonner
non pas sans doute des certitudes mais certainement des sécurifés, c’est-a-dire
nos tendances & nous enfermer dans nos propres positions considérées a priori
comme inexpugnables » (p. g1). Cette remarque résume bien I'atmosphére de
cette étude sereine, fruit d’un cours donné durant 'année 1967-1968 a 1'Institut
supérieur d’études cecuméniques, a Paris. Aussi J. Bosc peut-il conclure que
«le dialogue cecuménique produit... nécessairement une sorte de modestie »
(p- 54), parce qu'¢« on ne peut pas prendre au sérieux les questions de l'autre
sans accepter que la maniére dont on a compris, et peut-étre formulé, ses pro-
pres affirmations n’apparaisse marquée d’'une certaine relativité ou de certains
déséquilibres » (p. 53). — L’auteur met lui-méme en pratique les principes
qu’il vient d’énoncer. Ainsi, il se demande, apreés Kiing, «s’il est possible a
la théologie catholique de dire, dans un certain contexte, que I’homme est
radicalement corrompu, comme il est possible a la théologie protestante de
dire également, dans un certain contexte, qu’il y a, dans le péché méme, une
permanence de la nature humaine» (p. 64). Une telle remarque mériterait
d’étre reprise et approfondie, car, pour le catholicisme, le pécheur par rapport
a sa vraie fin, qui est la vie éternelle, se trouve dans un état de véritable cor-
ruption. — Jean Bosc croit découvrir dans I'ecclésiologie du Concile de Vati-
can II deux courants « différents, certainement hétérogeénes, peut-étre méme
contradictoires » (p. 96). L’auteur fait allusion a la possibilité de communicatio
in sacvis entre I’Eglise catholique et les Eglises orthodoxes. « L'unité sacramen-
telle semble donc ne pas requérir absolument la reconnaissance de la primauté
papale telle que Rome la comprend, alors qu’ailleurs ’exigence de la recon-
naissance de cette primauté apparaitra comme condition de I'unité. » La critique
de J. Bosc serait entierement justifiée si une intercommunion habifuelle s’éta-
blissait entre le catholicisme et l'orthodoxie. En fait, le Concile n’autorise
qu'une hospitalité eucharistique occasionnelle. Une position plus rigide voile-
rait la communion imparfaite qui unit déja les Eglises. C’est dans ce contexte
que nous comprenons 'attitude plus souple de Vatican II en face de la commu-
nicatio in sacvis.

GEORGES BAVAUD.



BIBLIOGRAPHIE 57

J. WILLEBRANDS : (Ecuménisme et problemes actuels. Paris, Le Cerf,
1969, 208 p. (Bibliothéque cecuménique, 1.)

Cet ouvrage contient plusieurs études que le responsable actuel du Secré-
tariat romain pour 1'Unité des chrétiens a présentées a des auditoires différents.
Malheureusement, 1'éditeur n’indique ni le lieu ni la date de ces exposés, lacune
qui nous empéche de discerner une évolution possible des positions du cardinal
face a I'’cecuménisme. Nous avons apprécié le soin que met 'auteur a présenter
la doctrine catholique d’'une maniére nuancée. Par exemple, il déclare : « L’Eglise
apparait, non comme l'Incarnation continuée, mais comme la continuation
dans l'histoire du salut de 1'Onction messianique... » (p. 28). Volonté donc de
préserver 1'ép’dmof du mystere du Christ, tout en soulignant la réalisation, dans
le Peuple de Dieu, des prophéties de Jérémie 31 et d’Ezéchiel 36 sur le don
du cceur nouveau. De méme, au sujet de l'infaillibilité de 1’Eglise, le cardinal
énonce des principes qui n’excluent pas une éventuelle réinterprétation des
dogmes, pourvu que l'on préserve leur intentionnalité profonde : « La réelle
infaillibilité des dogmes serait mieux formulée dans ce sens négatif : la subs-
tance de ces dogmes, ce qu’essentiellement ils signifient et veulent exprimer,
ne peut étre faux purement et simplement » (p. 107). — L’auteur est également
sensible aux interpellations que la Réforme adresse au catholicisme. Il déclare
par exemple : «... Je crois que les structures de pensée et d’expression de la
théologie de Luther pourraient féconder et enrichir utilement la théologie
catholique » (p. 95). Formule audacieuse de la part d’'un prélat romain ! II
ajoute néanmoins : « Je suis cependant convaincu qu’une acceptation consciente
et féconde des idées-forces de Luther sur I’Evangile ne devient possible que
si, 1a encore, il y a réciprocité, influence mutuelle, si par conséquent la théologie
protestante s’ouvre a son tour a la pensée théologique catholique pour y décou-
vrir et en accepter les éléments authentiquement évangéliques. » — Le cardinal
jette un regard positif sur le phénomeéne de sécularisation. Il fait remarquer
que la Constitution Lumen Gentium n’a pas voulu utiliser le verbe consacrer
pour manifester I'action du chrétien sur les réalités temporelles (cf. p. 137).
Le Secrétariat pour 1'Unité est dirigé par un théologien ouvert au dialogue
et au renouveau.

GEORGES BAVAUD.

Les Sophistes. Fragments et témoignages, traduits et présentés par
Jean-Paul Dumont. Paris, Presses Universitaires de I'rance, 1969,
255 pages. (Les grands textes.)

Rien n’est plus précieux, pour 1’étudiant comme pour le professeur, qu'un
tel recueil : le lecteur y trouve en effet tout ce qu’il devrait chercher dans des
volumes spécialisés. Seul le texte original grec manque, mais en compensation
un index des termes grecs permet de retrouver les équivalences du traducteur,
ainsi que les références au texte. A cet égard, on peut étre naturellement étonné
que certains termes difficiles soient rendus en toute approximation. Tpom, par
exemple, est rendu par « trope », ce qui n’apprend pas grand-chose ; et en guise
d’explication on ajoute : « Tour rhétorique dont Gorgias use dans la mise en
ceuvre du discours », ce qui n’est guére plus explicite.

J.-CLauDE PIGUET.

HisToIRE
DE LA
PHILOSOPHIE



58 BIBLIOGRAPHIE

D. O’BRIEN : Empedocle’s cosmic cycle. A reconstruction from the
fragments and secondary sources. Cambridge, University Press,
1969, 459 p. (Cambridge classical studies).

Une nouvelle réussite 4 1'actif de 1'école de Cambridge. On sait que la
doctrine d’Empédocle, qui est I'une des plus originales et des plus attachantes
que 1’Antiquité nous ait laissées, prétend rendre compte de la totalité du réel
par I'hypothése d’'un balancement cosmique renvoyant éternellement 'univers
du repos au mouvement, de I'un au multiple et vice versa. A l'intérieur de
ce cycle, donc entre les deux extrémes, se développent les deux processus de
passage, et ceux-ci traduisent, dans le premier cas, une victoire de la Haine
sur I’Amour, dans le second cas une victoire de I’Amour sur la Haine. C’est
a ce double phénoméne — alternance des termes et alternance des transitions
— que s’attache notre auteur en examinant d’un esprit critique non seulement
les fragments d’Empédocle et les exégeses des anciens, mais encore les inter-
prétations que cette doctrine grandiose suscite aujourd’hui. La bibliographie
contient, en fin de volume, la liste de toutes les ceuvres importantes qui ont
vu le jour depuis la découverte des fragments en 1805. — Les conclusions sont
donc sérieusement fondées. Voici les principales : 1) Empédocle, en homme de
son temps, ne pouvait faire autrement que d’associer le repos a l'unité et le
mouvement a la pluralité. L’Amour arréte en unifiant, la Haine meut en divi-
sant. 2) Y a-t-il équilibre, symétrie entre les deux états extrémes ? Non. Car
le triomphe de I’Amour, qui est principe de stabilité et de paix, ne peut manquer
de durer, alors qu’une victoire durable de la Haine, qui est mouvement, ne sau-
rait se concevoir : le triomphe de la Haine est le signe de son déclin. 3) L’Amour
occupe le centre du monde : c’est en rayonnant qu’il écarte la Haine, qui a
son lieu naturel a la périphérie. Celle-ci prendra bientdt sa revanche en repous-
sant ’Amour au centre. Notre triste époque atteste le retour en force de la
Haine. 4) Ces thémes seront repris par Platon dans le mythe du Politique et
le Timée, non sans une correction répondant au besoin de séparer radicalement
I'univers intelligible de 1'univers sensible. — Une importante conclusion situe
Empédocle dans la lignée de la pensée grecque. Anaximandre, théoricien de
Uapeivon, aurait été le premier philosophe a rendre compte de la totalité des
phénomenes, mais il serait demeuré tributaire de I'imagination spatiale, et cette
servitude aurait encore pesé sur Parménide et Anaxagore. Fortement influencé
par le rationalisme parménidien, Empédocle en aurait recueilli I'héritage, non
sans tenter de restituer & I'univers sensible une part de réalité en le liant a
I'univers intelligible par un lien de succession. Il faudra attendre Platon pour
que la vision spatiale soit dépassée et que l'alternance temporelle laisse la place
a4 un dualisme sauvegardant a la fois la spécificité des deux mondes et leur
interdépendance. Empédocle apparait donc comme une anticipation de Platon.
Ce dernier, cédant encore aux séductions du sensible, introduira le mouvement
dans les Idées, et ce sera le mérite d’Aristote de prolonger les lignes de cette
grande tradition en posant un premier Moteur immobile et réunissant ainsi
dans une méme substance la perfection intelligible et l'efficacité causale. —
L’ouvrage s’achéve par une importante suite de «notes», et par des index.

RENE SCHAERER.



BIBLIOGRAPHIE 59

Die Schriften des Johannes von Damaskos, herausgegeben vom Byzan-
tinischen Institut der Abtei Scheyern, 1. Institutio elementaris,
Capita philosophica (Dialectica)..., besorgt von P. Bonifatius
Kotter. Berlin, Walter de Gruyter, 1969, 198 p. (Patristische
Texte und Studien, Band 7.)

Ce volume comprend les deux écrits philosophiques de Jean Damascene.
Ces textes ont été connus des Latins au Moyen Age, puisqu’on en doit une tra-
duction latine & Robert Grosseteste. Ce ne sont pas des traités spéculatifs, mais
des recueils de définitions de termes philosophiques ; mais ils n’en sont pas moins
fort intéressants, eu égard surtout a I’époque relativement tardive ol ils sont
apparus : en effet, Jean Damascéne est mort au milieu du VIIIe siecle, dans
un Orient de culture grecque, dominé par les Arabes. Un index facilite la con-
sultation de l'ouvrage. L’éditeur a repris sur une base plus large I'édition de
Michel Lequien (Paris, 1712), qui faisait autorité jusqu'’ici et que Migne avait
utilisée. I1 a ajouté des fragments figurant dans un manuscrit de la Bibliothéque
bodléienne d’Oxford ; ces textes ont le méme objet que les traités philosophiques
du Damascéne et appartiennent a peu preés a la méme époque et au méme milieu.

FERNAND BRUNNER.

G. MALLARY MASTERS : Rabelaisian dialectic and the platonic-hermetic
tradition. Albany, New York, State University of New York
Press, 1969, 152 p.

M. G. Mallary Masters propose une nouvelle interprétation de Rabelais a
la lumiére d’une dialectique des contraires inspirée de la tradition platonico-
hermétique. Trois parties dans cet ouvrage : A. Rabelais platonicus. Recours
a I'imagerie platonicienne qui souligne l'opposition entre apparence et réalité ;
réunion du mythe de I’Androgyne et de la Caritas paulinienne, dont ’abbaye
de Théléme est le meilleur exemple. Opposition aussi de la philautia de messire
Gaster et de la voluptas rabelaisienne (humour, jeu et contemplation). Le jeu,
en particulier, repose sur l'opposition réalité-apparence : Rabelais joue a com-
poser un monde non réel qui symbolise le réel. B. Homo bibens. L’importance
du vin revét un caractére philosophique chez Rabelais. Comme dans le Sym-
posium de Platon, on se pénétre de la vérité (imbibing truth). Role de ce que
M. Mallary Masters appelle the conviviality ; importance du dialogue : Le Tiers
Livre ne débouche pas sur un constat d’échec, mais sur une invitation a4 appré-
hender la vérité par la docte ignorance (Bridoye) et par l'exaltation bachique
des mysteres dionysiaques (Triboulet). Ceux-ci conduisent Panurge a la vérité
intériorisée, c'est-a-dire a la connaissance de soi (oracle de la Dive Bouteille).
C. Rabelais hermeticus. L'hermétisme (role de l'empirisme souligné en parti-
culier par I’éducation de Gargantua et de Pantagruel) compléte le platonisme.
Dans Le Cinquiesme Livre, Rabelais adopte le mythe cabalistique du Hieros
Gamos (union dialectique du corps et de l'esprit). C'est ainsi que se transcen-
dent les éléments bachiques et érotiques du roman rabelaisien. Le mariage
possible de Panurge refléte 'harmonie parfaite et enfin découverte entre I’homme,
Dieu et 'ordre de la création. — Le mérite du livre de M. Mallary Masters est
de nous proposer une nouvelle vue d’ensemble de 1’ceuvre rabelaisienne et de
relancer I'étude de maints problémes. Il faut pourtant formuler de grandes
réserves : cette interprétation ne tient pas compte de la complexité du roman
et laisse dans I'ombre quantité d’éléments qui seraient embarrassants ; je ne



60 BIBLIOGRAPHIE

crois pas que Rabelais se livre & si bon compte. D’autre part, on peut mettre
en doute la pertinence de certains rapprochements et l'interprétation du pla-
tonisme : la dialectique des contraires qui serait d’origine platonicienne, le
banquet rabelaisien assimilé au Symposium. Laissons aussi les héros de Me Fran-
cois boire tout leur sofil et se livrer a des plaisanteries graveleuses sans tou-
jours leur préter des intentions philosophiques profondes. Enfin, on ne peut
s’empécher de suspecter une pétition de principe dans la démonstration de
l'authenticité du Cinguiesme Livre : ce qui reste a prouver vaut comme preuve.
Néanmoins, M. Mallary Masters a le grand avantage de soulever des questions
fondamentales et intéressantes.

N. B. On peut s’étonner que ne figure pas dans la bibliographie de M. Mal-
lary Masters la mention de 'ouvrage de ].-H. Probst-Biraben : Rabelais et les
secvets du Pantagruel, Nice, 1949-1950, 180 p. Cet ouvrage est oublié, il est
vrai, par de nombreuses bibliographies. ANpint GEnten.

Francois SECRET: L’ésotérisme de Guy Le Févre de la Boderie,
Geneve, Droz, 1969, 166 p.

Voici un livre bienvenu qui jette une lumiére sur la cabale au XVIe siécle
en France et qui illustre bien les rapports entre Postel et La Boderie, car ce
dernier, selon M. F. Secret, se définit et se comprend avant tout comme disciple
élu et comme propagateur de la doctrine postélienne. On appréciera aussi le livre
de M. F. Secret pour de nombreuses citations de Postel et de La Boderie, qui
révelent des textes peu connus et malaisément trouvables. L’auteur entreprend
un examen chronologique des différentes ceuvres et traductions de La Boderie;
il passe en revue divers thémes cabalistiques, il nous présente les activités des
orientalistes et il précise les relations de La Boderie avec les théologiens et les
philosophes de son temps. — C’est ainsi que M. F. Secret nous découvre le mil-
1énarisme de Postel et la certitude qu’affichait celui-ci d’étre le « Pape angé-
lique » appelé a parachever I'ceuvre du Christ. Postel et La Boderie se nour-
rissent de la pensée hébraique et se détournent de la tradition gréco-latine
dont une certaine Renaissance avait fait ses délices. Postel fonde en effet
I'« emithologie » (de I'hébreu « emeth » = « la vérité ») contre la frauduleuse méta-
thése opévée pav les Grecs (citation de Postel qui s’en prend a 1’étymologie
antique) ; étant celle qui a permis a Adam de signifier les choses, la langue
hébraique supprime tout divorce entre langage et réalité. Les divagations
« emithologiques » de Postel et de La Boderie, on le voit vite, deviennent le
support d'un nationalisme étroit et naif : si Postel est le « Pape angélique »,
la France (¢« Galuyah » = ¢« chose découverte et eslevée vers le ciel » ; ce mot
a donné « Gallia ») sera la terre élue pour la rénovation du monde et le roi
de France, descendant de Gomer, devra mener a bien la « Gomerie », ou consom-
mation du tout. L’imminence de ce bouleversement fut encore confirmée a
Postel et a La Boderie par l'apparition, en novembre 1572, de 1’étoile qu’ob-
serva en particulier Tycho Brahé. La vision du monde de La Boderie (aprés
celle de Postel) parait s’inscrire dans une série de cycles : la sagesse créatrice
de Dieu, de siécle en siécle, découle de la couronne vonde et se vefourne en ce
monde, d’Israél aux Egyptiens et d’Athénes a Paris. La recherche de La Boderie
s’ordonne selon un double mouvement cyclique : du Tabernacle (théme central
qui est une figure de I’organisation du monde), notre poéte parvient a la source
de la vie en suivant une chaine ascendante ; mais aussi, en redescendant les



BIBLIOGRAPHIE 61

dix sphéres (sephiroth), il montre comment la sagesse divine se communique
aux hommes. Tels sont les principaux thémes mis en lumiére par M. F. Secret.
— Quant aux activités philologiques de La Boderie, c’est d’abord la réalisation
de la Polyglotte d’Anvers, travail qui abima la santé de notre poéte ; ce sont
aussi ses traductions de Ficin (admirées par le P. Festugiére), de Pic de la
Mirandole, de Frangois Georges de Venise, de Cicéron méme. Les amitiés de
La Boderie, enfin, ne sont pas sans révéler ses penchants hérétiques, cachés
derriere une vive profession d’orthodoxie, sans nous montrer aussi l'attrait
qu’ont exercé sur ce savant méconnu les fantasmagories de la cabale. — Apres
avoir souligné l'intérét et les mérites du livre de M. F. Secret, il faut en dire
les défauts : un trop constant mélange des ceuvres et des thémes, ou le lecteur
profane s’égare ; un commentaire qui n’étudie pas les textes en profondeur et
qui s’efface devant les citations; un style inutilement abscons. M. F. Secret
multiplie les coups de griffe contre A.-M. Schmidt, cet A.-M. Schmidt qu’il

ne sait pas nous faire oublier, pourtant... Aowronds Cmwromss

HeiNnz HEIMSOETH : Transzendentale Dialekirk, Ein Kommentar zu
Kants Kritik der reinen Vernunft, Dritter Teil (...).
Berlin, de Gruyter, 1969, p. 405-644.

Heimsoeth donne enfin le dernier tome de son commentaire de la Dia-
lectique transcendantale proprement dite. Une quatriéme partie paraitra encore
ultérieurement, qui contiendra I’é¢tude de la Methodenlehve (Die Methode der
Kritik dev veinen Vernunft), ainsi que les registres d’ensemble. Mais ce troisieme
volume, consacré entierement a 1'Idéal de la vaison pure, sera sans doute celui
qui intéressera le plus le spécialiste : trés abondant, il détaille en particulier,
et treés utilement, la section II de I'/déal (Von dem transzendentalen Ideal),
les sections IV-VII, et enfin l’'additif sur l'usage régulateur des Idées de la

Raison. DENIS ZASLAWSKY.

Huco PERLs : Goethes Aesthetik und andeve Aufsatze zu Literatur und
Philosophie. Bern-Miinchen, Francke, 1969, 195 p.

Ce recueil groupe des articles parus souvent en langue francaise et traduits
par 'auteur. L’ensemble date en grande partie d’avant la guerre, ce qui explique
I’absence de certaines références contemporaines. — C’est un livre qui est
consacré a Platon davantage qu’a Goethe, malgré le titre. L’auteur s’y affronte
a des problemes difficiles, comme celui de la liberté humaine dans la tragédie
grecque, ou de la tyrannie et de Dieu chez Platon. — Dans un dialogue fictif
entre Kant et Platon, le pauvre philosophe de Koenigsberg fait pietre mine
devant la supériorité affichée du pére de toute philosophie occidentale. Platon
fait en effet la legon a Kant, et lui démontre qu’il avait déja congu tout ce que
Kant se donne l'illusion d’avoir découvert. — C’est dans cette pochade que,
pour ma part, j’ai appris que Kant n’avait jamais lu Platon. Je m’en suis réjoui,
a dire vrai: je constate en effet que les tout grands philosophes de I'histoire
auraient probablement échoué leur baccalauréat en histoire de la philosophie,

et a plus forte raison leur licence... J.-CLAUDE PIGUET



PHILOSOPHIE
CONTEMPO-
RAINE

62 BIBLIOGRAPHIE

DARWIN : Théorie de I’Evolution. Textes choisis par Yvette Conry.
(Les Grands Textes) Paris, Presses Universitaires de France, 1969,

233 P-

N

Petit livre bien sympathique et fort utile & qui veut connaitre rapidement
quelques-uns des grands textes du pére de I’évolutionnisme. Dans une premiére
partie, aprés 1’évocation historique de la naissance de l'idée darwinienne, la
présentatrice a ordonné les grands thémes de ’auteur et leur champ d’extension.
Ainsi sont examinés par les textes mémes les questions de la classification, de
I’anthropologie, de la psychologie et de la morale sociale. — La seconde partie
envisage plus spécialement les problémes de la biologie tels que Darwin les
a rencontrés ou formulés, ainsi que les objections qui ont surgi spontanément
ou qui lui ont été adressées. — Le tout dans une présentation claire et sobre.
Ce petit livre rendra certes de grands services a qui veut s’initier par les textes
eux-mémes & 1’évolutionnisme tel que Darwin I’a congu, justifié et exposé.

GEORGES CUENOT.

JuLiAN MARfas : Idée de la métaphysique. Traduction Alain Guy.
Toulouse, Association des publications de la Faculté des Lettres
et Sciences humaines de Toulouse, 1969, 46 pages.

Si la pensée d’Ortega y Gasset est relativement bien connue en dehors du
cercle des hispanisants, il n’en va pas de méme du courant philosophique issu
de son action. Il faut donc remercier M. Alain Guy de nous livrer en francais
un texte fondamental de Julidn Marias, ol apparaissent ses idées de base. —
La métaphysique, pense 'auteur, a trop souvent hésité entre la construction
intellectuelle, la plupart du temps subordonnée au Weltbild et aux méthodes
propres a la pensée scientifique, et le recours mystique a I'immédiateté du vécu.
En réalité, la métaphysique peut étre une discipline positive. Pour cela elle
doit s’inspirer de la phénoménologie, et de 'ontologie qui en découle. Toutefois
nul ne peut oublier la critique de I'ontologie par Heidegger, et sa revendication
de I'Etre qui précéde les Etants. Mais Heidegger lui-méme doit étre critiqué,
car, dit excellemment Julidn Marias, il « va du Dasein a I’Etre ; nous autres,
par contre, nous allons de I'étre a la vie» (p. 28). Marias pense donc que la
métaphysique est une tentative de remonter de I’étre, qui est toujours donné
dans une interprétation, «a la réalité radicale au-dela de toutes les interpré-
tations » (ibid.). Cette réalité radicale s’appelle, chez Marias, « vie humaine »,
mais bien entendu il ne faut rien entendre de biologique sous ce mot. Car cette
réalité radicale est donnée chaque fois en sa singularité, en la singularité,
ajouterait peut-étre ici Hiberlin, d’une «rencontre» (Begegnung). La vie,
dit Marias, « m’apparait comme convivence ; je veux dire que je rencontre en
son sein, dans ma circonstance, comme ses ingrédients, certaines réalités dans
lesquelles je reconnais d’autres « moi» qui sont, pour leur part, sujets d’autres
vies... » (p. 33). — La métaphysique a laquelle pense Marias dépasse donc le
phénoménal dans la transcendance. Elle cherche a dire cette transcendance,
a laquelle elle renvoie nécessairement. Pour que cette entreprise soit assurée
de réussir, il faudrait encore, & mes yeux, préciser les lois de ce dire.

J.-CLAUDE PIGUET.



BIBLIOGRAPHIE 63

Le message spirituel de Teilhard de Chardin. Actes du colloque sur
le « Miliew Divin» publiés par le Centre italien d’étude et de
documentation Pierre Teilhard de Chardin, Milan 24-25 mai 1965.
Texte établi par Claude Cuénot. Paris, Le Seuil, 1969, 273 p.

Ce volume rapporte l'ensemble des communications et des interventions
présentées au Colloque de Milan en 1965, a ’occasion du dixiéme anniversaire
de la mort de Teilhard et de la parution en traduction italienne du Miliew divin.
C’est une étude et un approfondissement de la pensée spirituelle du savant
jésuite qui nous sont offerts ici. Ce document de vie intérieure qu’est le Milieu
divin est examiné sous différents aspects : psychologique, théologique, anthro-
pologique et moral, par une trentaine de chercheurs appartenant a des disci-
plines diverses. C’est aussi l'occasion d’examiner a nouveau le probléme de la
synthése tentée par Teilhard entre Science et Foi. L’admiration n’exclut pas
la formulation de certaines réserves : solidarité parfois trop étroite entre vues
scientifiques et vues religieuses, place insuffisante laissée aux mathématiques
et aux arts dans cette synthese, disproportion entre ’explication du phénomeéne
de la socialisation et la solitude de la personne. — Ces réserves ne sauraient
toutefois restreindre la valeur de l'ceuvre étudiée ici, surtout si on l’envisage
comme un témoignage personnel se doublant d’une invitation a la réflexion
et au prolongement d’'un mouvement d’ouverture aux problémes actuels. A
ces problémes, comme il le dit lui-méme, Teilhard ne prétend pas apporter
des solutions définitives, mais bien plutot veut-il en faire sentir I'urgence et la
difficulté, espérant que « d’autres cherchent a mieux faire ».

GeEOrRGEs CUENOT.

ETIENNE GILSON : Linguistique et philosophie. Essar sur les cons-
tantes philosophiques du langage. Paris, Vrin, 1969, 311 pages.
(Essais d’art et de philosophie)

Voici un ouvrage qui est & mi-chemin entre ’analyse et le récit. On tendrait
4 oublier, en notre siécle pétri d’analyses rigoureuses et d’esprit systématique,
que le récit est aussi un genre philosophique. Descartes présentait du reste
son Discours de la Méthode comme une « fable ». — Etienne Gilson, qui nous
raconte beaucoup d’anecdotes, se défend d’étre linguiste. I1 se veut philosophe.
Sa philosophie est souriante, sensible et perspicace. Au fond il lance Aristote
contre les prétentions scientifiques de la linguistique. Il s’insurge avec raison
contre ce prédicat de «scientifique» qu’il faut accoler aujourd’hui a toute
activité de l'esprit, méme littéraire ou musicale, sous peine d’étre excommunié
de la société des gens qui pensent. On nous force aujourd’hui a « penser scienti-
fiquement », mais, reléve Gilson, « le mot ‘science’ exerce a présent sur les esprits
la méme fascination que le mot scienfia sur les maitres de la scolastique : tout
devait alors prendre forme de science, afin de devenir matiére enseignable »
(p.- 30). Simplement, ajouterais-je, la forme a changé ; mais le terrorisme reste
le méme. — Ce petit livre est ainsi d’abord un livre drole. Mais c’est aussi, et
surtout, un livre plein de bon sens. Or le bon sens, quand il provient d’un homme
qui parvient au terme d’une trés longue courbe de vie, et qui amasse ainsi le
contenu d’une immense expérience, est qualité merveilleuse. Le bon sens de
Gilson se marque a cette volonté de faire valoir, contre toutes les subtilités
de notre pensée dite «scientifique» (et qui est devenu, disait 'auteur, une
véritable scolastique), la force simple des évidences massives. Massives, dit



64 BIBLIOGRAPHIE

l'auteur, et il ajoute: presque naives (p. 87). C’est pourquoi, compléte-t-il
ironiquement, le nom d’Aristote irrite tellement nos chevaliers des structures :
c’est qu’on ne peut que « redécouvrir » Aristote, on ne peut guére le dépasser.
Or, parmi les vérités élémentaires que I’ Antiquité nous transmet, il en est une,
fondamentale, que chacun oublie : en matiére de langage, c’est le sens de la
chose dont on parle, qui compte, bien davantage que ce qu'on en dit. Ceci
accordé, chacun pourra lire (car on ne peut pas la résumer) la «digression »
(p- 263-283) de Gilson a propos du texte qu'Emile Benveniste avait lu a notre
Congreés de philosophie a Geneve, en 1966. Mais si le lecteur, ainsi sollicité,
n’accorde pas le point que je viens de poser ci-dessus, alors il s’écriera que
M. Gilson n’a absolument rien compris aux exigences de la rigueur scientifique
en linguistique. « Je vois plus clairement que jamais, avoue Gilson en faisant
allusion a Benveniste, que nous ne vivons pas dans le méme monde linguistique.
En effet (...) entendre un signe est pour moi entendre un sens» (p. 273). Le
lecteur, ainsi diverti (ou irrité, mais quant a moi instruit) par cette digression,
passera aussitdét & la suivante qui raconte une journée d’académiciens autour
de leur dictionnaire. Et puis il reviendra aux chapitres initiaux, ou il verra
sans cesse réaffirmée la primauté du sens sur son expression verbale ou écrite,
ou il s’enrichira de maintes réflexions insolites et précieuses, et ou il piquera
en masse ce qu'on appelle des « mots » d’auteur, lesquels sont justement des
«mots » tels que l'auteur les entend. Car pour Etienne Gilson, les mots sont
d’abord des idées, c’est-a-dire des fragments de sens.
J.-CLaAuDE PIGUET.

Luiz Aronso appelé PiLoto : Naufragio & Prosopopea. Texte con-
forme a 1’édition de 1601, avec une introduction, des notes et un
glossaire de Fernando de Oliveira Mota. Préface de J. A. Gonsalves
de Mello. Récife (Brésil), Presses de !'Université Fédérale de

Pernambouc, 1969, 209 p.

Qu'un économiste — auteur d'un remarquable manuel du développement
économique — publie avec toute la rigueur souhaitable un classique de la
littérature coloniale luso-brésilienne, voila qui suffirait & rendre originale cette
publication. Le professeur Mota, mort tragiquement a Caracas en 1967, prouve
que 'on peut étre un technocrate de premiére force et un distingué humaniste.
— Il s’agit de deux textes fort différents. D’une part, de la description du nau-
frage du premier gouverneur de Pernambouc, Jorge de Albuquerque, en 1565.
Ce texte en prose releve d’un genre particuliérement apprécié au XVIIe siécle :
les histoires tragico-maritimes, qui témoignent tout a la fois de la fragilité
de la fortune et de la grandeur humaine. D’autre part, d’'un petit poéme
(¢« poemeto ») intitulé Prosopopée, c’est-a-dire un discours attribué a un person-
nage fictif, ici a Protée. Ces vers médiocres ne peuvent nous intéresser que par
la description que son auteur y fait de la ville de Récife. Nous regrettons que
ni I’éditeur, ni le préfacier n’aient songé a nous dire ce que ces textes signifient
aujourd’hui dans une région aussi explosive que le nord-est brésilien.

P1ERRE FURTER.



	Bibliographie

