
Zeitschrift: Revue de Théologie et de Philosophie

Herausgeber: Revue de Théologie et de Philosophie

Band: 21 (1971)

Heft: 6

Artikel: Actualité de Kierkegaard

Autor: Cornu, Michel

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-380979

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 12.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-380979
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


ACTUALITE DE KIERKEGAARD

Kierkegaard, croyons-nous, n'est plus tellement à la mode : d'autres
courants de pensée, d'autres préoccupations, d'autres manières d'aborder

l'homme occupent l'avant-scène. La parution de certaines de ses

œuvres en livres de poche ne change rien à cette réalité. Mais c'est
justement parce qu'il n'est plus à la mode qu'il peut être actuel. Car
toute mode risque de restreindre sa pensée à une interprétation trop
précise : on l'a bien vu, par exemple, dans les années d'après-guerre,
quand la pensée dite existentialiste tenait le haut du pavé : Kierkegaard

était alors surtout le père de l'existentialisme. Le titre même de
la traduction française de la maladie mortelle ou maladie à la mort
(en allemand, die Krankheit zum Tode) par le Traité du désespoir
(comme si l'on pouvait faire, quand on est Kierkegaard, un traité sur
le désespoir) est symptomatique. La mode ne peut être que rétrospectivement

utile pour saisir dans quel sens on avait tiré Kierkegaard. Ne
vaut-il donc pas mieux affirmer que l'actualité d'un tel penseur ne
jaillit que dans son inactualité, quand on croit que décidément on a
fini d'en débattre avec lui, que l'on a surmonté sa problématique
Ce que G. Deleuze, dans son très remarquable ouvrage, Nietzsche et la
philosophie, dit de la philosophie de Nietzsche, s'applique aussi à celle
de Kierkegaard :

«... la philosophie a, avec son temps, un rapport essentiel :

toujours contre le temps, critique du moment actuel, le philosophe forme
des concepts qui ne sont ni éternels ni historiques, mais intempestifs
et inactuels. L'opposition dans laquelle la philosophie se réahse est
celle de l'inactuel avec l'actuel, de l'intempestif avec notre temps. » I

Ce caractère intempestif, unzeitgemäss, qui n'est pas selon la mesure
du temps, nous conduit au cœur même de la philosophie de Kierkegaard

et de son actualité.

« G. Deleuze : La philosophie de Nietzsche. PUF, Paris, 1962, p. 122.



ACTUALITE DE KIERKEGAARD 429

« Kierkegaard et Nietzsche sont de ceux qui apportent à la
philosophie de nouveaux moyens d'expression. On parle volontiers, à leur
propos, d'un dépassement de la philosophie. » '

Ainsi s'exprime Deleuze encore, dans un autre ouvrage fort
pénétrant, Différence et répétition. Kierkegaard lui-même est conscient de

son caractère novateur. Dans le Post-scriptum, sous le pseudonyme
de Johannes Climacus, il écrit ceci :

« Je ne suis rien moins dans la philosophie qu'un diable d'homme
appelé à créer un nouveau courant. » 2

En quoi consiste donc cette nouveauté La philosophie n'est plus
« une explication à distance » comme écrit de Waelhens, cité par
Sartre 3. Elle veut être une avec l'expérience elle-même; elle ne veut
plus être ce spectateur non engagé qui constate et représente ; elle
veut adhérer à l'existence dans sa manifestation même, dans son
dévoilement.

Or, l'existence n'est jamais, pour Kierkegaard, une perfection,
comme elle l'est pour les rationalistes ; ni une position, comme elle
l'est pour Kant. Elle est d'abord angoisse et désespoir, absence et
fêlure. L'individu se sent donc comme brisure, comme être à se faire.

La rencontre première de l'individu avec lui-même, cette rencontre
fondamentale se fait sous le mode du sentir, et non de la réflexion.
L'homme n'est pas premièrement une pensée qui, par une saisie d'elle-
même se pose et pose l'être. C'est le senti qui, rendant l'âme perplexe,
la force à penser ; c'est le senti qui, comme senti de la déchirure, de la
faille, de l'inadéquation révèle l'homme à lui-même comme
problématique. Et c'est ce caractère problématique qui va forcer la pensée
à se manifester, qui va la contraindre à penser. Et la pensée doit
penser ce qui n'est pas d'elle ; elle doit devenir pensée de l'impensable.
Aussi va-t-elle lyriquement s'efforcer de tendre au-delà d'elle-même

pour tenter de découvrir le paradoxe.
Le point de départ de la pensée n'est donc point un consensus sur

le caractère universel de la raison, par exemple, qui viendrait justifier
le projet de penser. Le point de départ de la pensée est un événement
qui isole et individualise. La philosophie est de l'ordre du problème
qui surgit sans cesse nouveau. Elle est donc bien plus de l'ordre de la
question, en tant que question « questionnante », que de la solution.
Elle n'est pas une image de la pensée susceptible d'être en accord
avec le vrai et supposée telle ; elle est manifestation du problème
comme problème.

1 G. Deleuze : Différence et répétition. PUF, Paris, 1968, p. 16.
2 Post-scriptum non scientifique aux Miettes philosophiques. Gallimard,

Paris, 1949, p. 422.
3 J.-P. Sartre : L'Universel singulier, p. 29. In Kierkegaard vivant. Coll.

Idées, Gallimard, Paris, 1966.



430 MICHEL CORNU

Ce qui importe dès lors, ce n'est pas le résultat, ce n'est pas le
qu'est-ce que, c'est le comment, c'est le qui. Le but de la pensée n'est
pas de faire l'accord sur un résultat reconnu généralement, mais de
dévoiler le problème de l'appropriation du comment par le sujet. En
tant que telle, la pensée reste toujours dans l'incomplétude et oblige
celui qui veut la déchiffrer à remonter jusqu'au fond de l'intériorité.

Dans une telle perspective, le projet de la pensée ne peut plus
être de vouloir fonder la vérité et, du même coup, de dénoncer l'erreur.
Ceci reviendrait à mettre sa confiance dans le résultat, à oublier que
si la vérité est, elle ne peut être que dans l'appropriation — le
comment — par le sujet — le qui. « La vérité est la subjectivité ». Certes,
Kierkegaard complète cette phrase célèbre par, « la subjectivité est
la non-vérité » ; mais il faut comprendre que cette dernière phrase
n'est pas la marque d'un renoncement au problématique ; car l'objectivité

absolue, qui est la vérité, ne peut être appréhendée que par la
subjectivité dans l'appropriation. C'est pourquoi l'Homme-Dieu, qui
est la vérité, ne se présente pas comme objet de savoir, mais comme
manifestation de la vérité. C'est pourquoi encore il ne peut donner
à ses disciples, comme seule imitation, que ces paroles : « Devenez
semblables à moi. »

La philosophie ne peut donc que changer de pôle. En effet, le sens
est dans le problème lui-même et dans son appropriation par le sujet,
et non dans la visée d'un savoir absolu qui inciterait la pensée à
médiatiser les multiples contradictions. La philosophie ne sera plus
science du fondement, mais art de l'interprétation et de l'évaluation.
La philosophie de Kierkegaard n'est pas un idéal de connaissance,
mais une interprétation de l'existence : c'est un des sens de la
philosophie des stades qui n'est pas du tout une systématique de l'existence,

le schématisme d'une mauvaise philosophie anthropologique.
La philosophie de Kierkegaard n'est pas une découverte du vrai au
sens traditionnel de la métaphysique, elle est évaluation qualitative :

c'est un des sens de la dialectique de l'existence qui n'est pas volonté
de totaliser l'existence, mais de dégager certaines valeurs des diverses
formes d'existence.

Rappelons le point de départ : ce qui isole, ce qui fait problème,
ce qui exprime le désaccord avec soi-même, le monde et les autres,
est à l'origine de la pensée. Ce point de départ n'est jamais oubhé.
Bien au contraire, la philosophie permettra de sauvegarder, chez
Kierkegaard, le caractère irréductible du singuher. Le comment est
toujours saisi par un sujet unique qui doit réahser pour lui-même et
par lui-même l'appropriation, sans laquelle, ce que l'on appelle la
vérité, n'est que « métaphysique ». Et c'est pourquoi Sartre a raison de
dire que « par la nécessité de l'ancrage, il n'est d'incarnation de l'uni-



ACTUALITE DE KIERKEGAARD 431

versel que dans l'irréductible opacité du singuher » '. Ce n'est que
dans la subjectivité, qui ne peut jamais, sous peine de se dissoudre, se
réduire à l'objectivité, que réside le sens ultime. Oublier le je, c'est
construire une abstraction, c'est oublier la réahté humaine, c'est
construire un palais et habiter une écurie, c'est décidément, sous prétexte
de sérieux scientifique, manquer le seul sérieux véritable, celui de la
subjectivité qui n'est pas un savoir, mais un pouvoir 2.

Les questions du comment et du qui ne peuvent être adressées et
comprises que par des êtres singuliers. Et comme ce sont les vraies
questions, il faut à tout prix sauvegarder les différences irréductibles
que constitue l'universalité des subjectivités. Pour Kierkegaard,
comme pour Deleuze, à la généralité du particuher, il faut opposer
l'universalité du singulier 3. Il ne s'agit donc pas de se soumettre à
un modèle général, au dogmatisme du sens commun, au savoir conçu
comme un système ; il faut oser inventer et non se rappeler, agir et
non considérer passivement ; il faut oser penser ; penser seul, penser
contre son temps.

Ce souci de la différence comme irréductible, cette passion de la
subjectivité, cette exigence de sauver l'intériorité, conduira Kierkegaard à

une critique, non seulement de la conception traditionnelle du savoir et
de la vérité, mais aussi de la morale, des notions de bien et de mal.

Ces notions de bien et de mal, en tant que lois morales, sont
l'expression du général. S'y soumettre sans autre, c'est abdiquer son caractère

singulier, c'est dissoudre l'intériorité en extériorité. Comme
l'écrit encore Deleuze, « la généralité est de l'ordre des lois » 4.

Mais la loi détermine seulement la ressemblance des sujets qui y
sont soumis, et leur équivalence face à des termes qu'elle désigne. Or,

1 Art. cit., p. 46.
2 II vaut la peine de citer un passage du Journal :

« Toute communication de la vérité est devenue abstraite : le public est
maintenant l'instance ; les feuilles s'appellent la rédaction ; les professeurs
la spéculation ; les pasteurs sont la médiation ; personne, personne n'ose
dire « je »

Mais puisque la première condition absolue de toute communication
de la vérité est la personnalité, comment alors la vérité peut-elle trouver son
compte à cette ventriloquerie Il s'agissait donc de remettre la personnalité
en place.

Dans ces circonstances, commencer tout de go par son propre moi,
quand le monde était si vicié à ne plus jamais entendre un « je », c'était
impossible. Ma tâche fut alors d'inventer des personnalités d'écrivains
et de les faire surgir en pleine réalité de la vie, pour habituer tout de même
un peu les hommes à parler à la première personne.

Mon action n'est ainsi sans doute que celle d'un précurseur, jusqu'à ce
que vienne celui qui, au sens le plus strict, dira : je.

Mais le revirement de cette abstraction non humaine vers la personnalité,
c'est ma tâche.» Journal XI A 531. Trad, franc., Gallimard, Paris, 1955,
T. III, p. 160.
3, 4 G. Deleuze, Différence et répétition, p. 8.



432 MICHEL CORNU

il y a des individus, Kierkegaard pense à lui-même, mais aussi à des

Abraham, à des Job, par exemple, qui ne peuvent se soumettre au
général, qui ne peuvent être jugés par les critères traditionnels qui
déterminent le bien et le mal ; la grave erreur des amis de Job consiste
à ne pas comprendre cette réalité.

Avant Nietzsche, Kierkegaard reconnaîtra, pour de tout autres
raisons d'ailleurs, la nécessité d'un dépassement de la morale ; mais
ceci ne le conduira pas, à la différence de Nietzsche, à une morale du
dépassement.

Le primat de la subjectivité permet de sauvegarder la différence
du singulier ; ceci permet le dépassement de la morale qui permet à

son tour une authentique répétition. Si ce thème aussi apparaît chez
Nietzsche, c'est pourtant Kierkegaard qui est le premier à l'avoir
pensé et à avoir donné ainsi un de ses concepts importants à la
philosophie contemporaine.

La répétition n'est jamais répétition du même, au sens où la
nature se répète, dans ses cycles et ses saisons. Kierkegaard précise
bien, dans sa note à Heiberg, qu'il ne parle jamais de la nature '. La
répétition n'est pas possible comme expérience esthétique, comme
volonté de retrouver une émotion, un sentiment, car tout change
autour de la volonté. C'est ce qu'exprime la première partie de La
Répétition, un des livres les plus importants de Kierkegaard, et par
trop peu connu. La répétition n'est pas non plus retour provoqué par
une habitude, au sens où la vertu serait une habitude. Elle n'est pas
davantage réminiscence d'un savoir oublié.

Elle est, en effet, toute tournée vers l'avenir. Elle n'est, par
conséquent, pas du domaine de la spéculation, mais de celui de l'action.
La répétition est une conduite, ou, comme dit Kierkegaard, une
marche en avant. Une marche en avant de l'esprit ; de l'esprit
individuel. Contrairement à la médiation qui en reste à l'immanence, elle
est mouvement en fonction de l'éternité, saut dans l'absurde. La
répétition appartient à la sphère du religieux, elle est de l'ordre de la
foi. C'est par elle qu'Abraham retrouve son fils éternellement, même
s'il avait dû mener jusqu'à son terme le sacrifice d'Isaac. C'est par
elle que Job, contestant le général et les explications de seconde main,
persistant dans sa passion, reçoit tout à nouveau, redevient lui-même.
La répétition, catégorie du religieux, exprime l'opposition du singulier

au général, de l'esprit individuel à l'esprit du monde, de l'éternité
à la permanence.

Ces brèves remarques sur la catégorie de répétition nous conduisent

à voir en quoi réside l'actualité de Kierkegaard sur le plan
théologique. Car, toute sa pensée est, en son fond, réflexion sur le devenir

1 Cf. La Répétition, trad. P.-H. Tisseau. Bazoges-en-Pareds, 1948, pp. 97-116.



ACTUALITÉ DE KIERKEGAARD 433

chrétien ; et l'auteur de L'Ecole du christianisme tente de rendre
possible une authentique philosophie chrétienne.

La philosophie, chez Kierkegaard, ne cherche plus à fonder une
vérité éternelle, dans la mesure où la vérité est affaire d'appropriation

individuelle, mais pas davantage une vérité historiquement
relative, puisqu'il en va de la béatitude éternelle. La vérité, c'est
l'appropriation par la foi de l'Etre éternel qui se fait temporel. En
déplaçant le centre de la problématique du savoir au pouvoir, en
sauvegardant l'appropriation de la vérité par l'individu, Kierkegaard manifeste

que le christianisme n'est pas d'abord une doctrine, mais une
Personne qui s'adresse, non à des seules raisons, mais à des personnes.
Le christianisme est à la mesure de celui qui le prêche. L'existant
joue donc un rôle essentiel comme témoin. Et l'auteur de L'Instant
sait de quoi il parle. Comme le Christ n'est pas objet de savoir que l'on
pourrait posséder, comme il est objet de croyance et que celle-ci ne
peut se manifester que par des actes, le témoin n'en aura jamais fini.
Ainsi apparaît un autre point capital du christianisme : il est un
devenir ; la foi n'existe que si la possibilité de douter existe aussi ; la
foi n'est jamais un résultat ; c'est en ce sens que Kierkegaard dit que
l'on n'est jamais chrétien, mais qu'on le devient.

Par cette insistance sur l'importance de l'appropriation, le penseur

danois montre que le christianisme est du domaine subjectif, du
domaine de la vie, non de la connaissance. Or, comme le note Michel
Henry dans L'Essence de la manifestation :

« Le milieu où se meut la connaissance, dans lequel elle n'approche
pas l'être, mais plutôt s'éloigne de lui, est l'objectivité. Dès qu'une
pensée a affaire à la vie, dès qu'elle se produit à partir de son essence,
de cette essence de la vie qui est aussi la sienne, elle ne reconnaît plus
dans l'objectivité le moyen de parvenir à ce qui lui importe le plus...
la connaissance n'est plus pour elle un moyen de connaître, le milieu
absolu de l'extériorité ne constitue plus un accès, mais son contraire,
non plus une voie, mais ce qui interdit tout accès et barre toute voie,
une cloison et un mur. C'est pourquoi dans le monde spirituel où la
vie se rapporte à la vie, l'esprit à l'esprit... il n'y a point place pour
la connaissance objective qui ne pourrait s'y produire que comme
une « faille », qui ne pourrait que la détruire. » '

Kierkegaard déjà, contre la tentation de l'objectivité, du rationalisme,

du système, n'a fait que répéter une telle réalité.
Plus profondément encore, comme l'a bien montré Walter Schulz

dans son opuscule, « Sôren Kierkegaard, Existenz und System » 2,

1 Michel Henry : L'Essence de la manifestation. PUF, Paris, 1963, pp. 504-
5°5-

2 Cf. Walter Schulz : « Sôren Kierkegaard, Existenz und System ».

Neske, Pfullingen, 1967, p. 33.



434 MICHEL CORNU

c'est le rapport à la transcendance qui change de sens. Le paradoxe
du christianisme, c'est que l'éternel se fait temporel. Si l'éternel n'est
plus dans l'éternel seulement, mais dans le temps, le rapport à la
transcendance se transforme. Pour atteindre l'éternel, l'homme ne
doit pas franchir, dépasser le temporel, mais doit justement pénétrer
dans le temps, parce que c'est en lui qu'il trouvera l'éternel. En Christ
s'accomplit l'élimination de la spéculation. L'entrée de Dieu dans le
temps rend caduc l'effort de l'homme pour sortir du temporel et
penser sub specie aeterni.

L'incarnation de Dieu a un sens, à savoir le pardon des péchés.
Le pardon des péchés ne signifie rien d'autre que de s'accepter comme
un homme consolé. C'est cela qui vient hbérer l'existant du désespoir.
Le croire comporte un risque immense : c'est croire contre l'objectivité,

dans l'incertitude, que, par l'incarnation de Dieu, l'homme est
justifié. La tradition, comme le montre encore W. Schulz ', posait
l'homme comme un composé de fini et d'infini, à la différence de Dieu
qui est pur infini. Mais ce composé pouvait être dépassé parce que la
meilleure part, la divine-infinie, pouvait être détachée soit par les

propres forces de l'homme, soit avec l'aide de Dieu. Ce détachement
accomplit le mouvement de transcendance. Kierkegaard admet, avec
la tradition, que l'homme est composé de fini et d'infini. Mais ce composé

n'est plus, pour lui, détachable, il est compris comme le devoir
de l'homme, comme son être. Le problème n'est plus, par conséquent,
cette élévation du mouvement de transcendance, mais le comment
du comportement de l'existant dans son ambiguïté qu'on ne peut pas,
puisqu'elle est l'essence même de l'homme, surmonter.

La croyance est de s'accepter comme un homme pardonné, comme
un existant posé dans sa vérité d'existant par le Maître décision,
comme Kierkegaard appelle le Christ, dans les Miettes philosophiques.
Si l'homme ne peut jamais surmonter ce composé de fini et d'infini,
s'il reste toujours un existant, un unique, comme dit Kierkegaard, il
ne pourra jamais se fondre, fusionner avec celui qui le fonde. La
différence subsiste.

Mais la croyance instaure une autre différence : celle du chrétien
avec le monde. En insistant sur cet aspect, Kierkegaard redonne au
christianisme son aspect polémique. On ne peut assimiler le
christianisme au général, à la morale, au système, à la spéculation. Kierkegaard

le dit, le répète et le crie même dans L'Instant. Il y a là, croyons-
nous, un avertissement très actuel. La confusion du christianisme
avec ce qu'il n'est pas, l'oubli que « l'individu détermine son rapport
au général par son rapport à l'absolu, et non son rapport à l'absolu

Ibid., p. 32.



ACTUALITE DE KIERKEGAARD 435

par son rapport au général » ', bref, la confusion des sphères d'existence,

si elle ne risque plus tant de s'opérer par rapport au système
(il faut entendre le système hégélien) ou par rapport à la morale,
risque bien, par contre, de s'opérer par rapport à d'autres domaines de
la vie pratique et de la pensée, par rapport à des idéologies. L'appel
de Kierkegaard, qui est un appel à la mauvaise volonté, un appel à
faire le contraire de ce qu'ow dit à l'individu de faire, un refus de tomber

dans l'obéissance des autres, une manifestation de la nécessité de
s'affirmer seul dans son combat avec Dieu, reste d'une étrange actualité.

L'accent mis, dans ces derniers mots, sur l'actualité théologique
de Kierkegaard, nous amène à une dernière partie, où le penseur danois
sera plutôt utilisé comme prétexte. Nous aimerions montrer en effet
qu'il peut nous éclairer face aux problèmes que nous devons affronter
dans la société actueUe. Or, Kierkegaard n'a jamais parlé de politique,
de problèmes sociaux (il n'y a à ce propos que quelques rares remarques

dans ses Journaux) il ne s'y est au fond pas intéressé ; dans ce
domaine, il avait surtout des préjugés. Et pourtant...

Et pourtant, sa revendication de la subjectivité nous paraît plus
urgente et plus actuelle que jamais ; et ceci non seulement dans la
vie chrétienne, mais aussi dans la vie sociale.

Kierkegaard déjà montre que dans un système médiatisé où tout
est devenu abstrait, il n'y a plus d'hommes responsables de quelque
chose. Le danger de toute volonté de systématisation n'est-il pas la
réduction des différences L'oubli du singulier au nom du général tout
puissant ne prépare-t-il pas, sous des représentations apparemment
variées et apparemment inoffensives, l'ordre de l'indifférence, l'ordre
du numéro interchangeable et non celui de l'individu chaque fois
unique N'avons-nous pas à combattre contre tout ce qui fait écran
entre l'homme et l'homme

Mais n'avons-nous pas déjà succombé Voulons-nous encore nous
sortir du domaine de la représentation, de l'imitation et de la recherche
du même sous toutes ses formes En 1846 déjà, Kierkegaard écrivait
dans le Postscriptum :

« Au lieu que d'exister éthiquement est la réalité, l'époque est
devenue contemplatrice [le traducteur traduit ainsi le mot danois
betragtende, en allemand betrachten ; il n'y a donc aucune idée de

contemplation, mais de considération, de regard du dehors] d'une
façon si prépondérante que non seulement tout le monde l'est, mais
que finalement cette contemplation se trouve faussée, étant considérée

comme la réalité. On sourit de la vie monacale et, pourtant,
jamais ermite n'a vécu d'une façon aussi irréelle que l'on vit de nos

1 Crainte et tremblement, trad. P.-H. Tisseau, Aubier, Paris, 1952, pp. 110-111.



436 MICHEL CORNU

jours, car un ermite faisait bien abstraction du monde entier, mais

pas de lui-même. » »

Nous sommes entrés dans ce qu'un auteur contemporain appelle
« la société du spectacle »2. Chacun se donne lui-même en représentation

; or, cette représentation est modelée sur la représentation que
donnent certains personnages réels, qui sont eux-mêmes reçus au
niveau du mythe : idoles, vedettes que les communications de masse
façonnent pour nous. Chacun peut choisir selon son goût, mais ce

goût doit coïncider avec celui de tout le monde. Pourrait-il d'ailleurs
ne pas coïncider

Toute cette attitude n'est-elle pas conséquence de l'abandon de la
subjectivité Il faut encore citer ce passage du Postscriptum :

« Je n'ai pas besoin de raconter mes nombreux faux pas, mais il
m'apparut clairement à la fin que l'erreur de la spéculation et que le

droit, basé sur cette erreur, qu'elle prétend avoir de rabaisser la foi à

un moment de la pensée, n'est pas quelque chose de fortuit, mais
réside beaucoup plus profondément dans la direction de toute notre
époque — en ceci qu'au milieu de tout ce savoir on a oubhé ce que
c'est qu'EXISTER et ce que signifie 1TNTÉRIORITÉ. » 3

Face au danger que représente une certaine conception des sciences
humaines (nous ne disons pas des sciences humaines, mais une
certaine conception seulement) de dissoudre l'homme, il est utile de
revenir à Kierkegaard. Dans un colloque sur Kierkegaard, organisé
par l'UNESCO, J. Wahl s'exprimait ainsi :

« Il est bon qu'en face de toutes les explications qui sont d'ailleurs
en lutte les unes avec les autres, aussi suffisantes et par là même
insuffisantes les unes et les autres, qu'elles viennent de Freud, de

Marx, d'autres encore, se maintienne une théorie qui affirme que le

qui et le comment ne peuvent jamais être complètement ni expliqués
ni même explicités. » 4

Là où il y a danger d'identification, de réduction de la personnalité

par l'organisation d'une société avancée, que cette société
soit de type marxiste ou capitaliste, sur ce point peu importe, dangers
de bureaucratisation, de propagande, de publicité, de tyrannie de
l'homme par l'homme et par les choses, il faut rappeler l'exigence
de la subjectivité. Celle-ci n'est pas appel à l'irrationnel qui, dans
le domaine de l'histoire, conduit aux issues finales que nous
connaissons. Elle n'est pas non plus acceptation du désespoir. Elle
est appel à l'autonomie de l'individu, à son sens de la responsabilité.
Cette redécouverte de la subjectivité authentique, telle que Kierke-

1 Post-scriptum, p. 213.
2 Guy Debord : La Société du spectacle. Buchet/Chastel, Paris, 1967.
3 Postscriptum, p. 160.
4 Jean Wahl, in Kierkegaard vivant, p. 211.



ACTUALITE DE KIERKEGAARD 437

gaard l'a manifestée dans son œuvre, c'est-à-dire ne se comprenant,
en dernier ressort, qu'en rapport avec l'objectivité absolue, ne
conduira pas, si paradoxal que cela puisse d'abord paraître, à une
individualisation égoïste (dans ce domaine, nous ne savons si l'on peut
proposer de meilleur modèle que celui de notre société), mais à la possibilité

d'une communication authentique.
Il n'est pas inutile de se demander si, en dehors de la subjectivité,

on n'aboutit pas qu'à une survie, si dorée soit-elle, et non pas encore
à la vie. S'il est vrai que le passage de la survie à la vie est l'enjeu de
la destinée de l'homme contemporain, alors, il vaut encore la peine
d'interroger Kierkegaard en lui posant nos propres questions.

Michel Cornu.


	Actualité de Kierkegaard

