
Zeitschrift: Revue de Théologie et de Philosophie

Herausgeber: Revue de Théologie et de Philosophie

Band: 21 (1971)

Heft: 4

Artikel: Comenius : entre l'unité des frères tchèques et l'unité du monde à venir

Autor: Molnár, Amedeo

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-380971

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 12.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-380971
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


COMENIUS

ENTRE L'UNITÉ DES FRÈRES TCHÈQUES
ET L'UNITÉ DU MONDE À VENIR

Jean Amos Comenius (1592-1670) a partie liée avec le devenir
historique de l'Unité des Frères tchèques *. Fils de cette Eglise
minoritaire héritière du mouvement hussite à la fois renouveau chrétien
et révolution sociale, il s'est considéré toute sa vie comme son héritier
et comme homo vocatione theologus lié à son service ; ceci alors même

que cette Eglise, dans la dispersion de l'exil, perdait peu à peu ses
conditions de vie habituelles et causait à son dernier évêque tchèque
d'accablants soucis d'ordre financier. Formé par son éducation
communautaire, il se rendit à l'étranger pour fréquenter des académies
de tendance nettement réformée que l'Unité avait choisies pour lui
(Herborn et Heidelberg, 1611-1614) et où elle l'accompagnait de ses

espérances. L'Unité des Frères était sa mère, redisait-il avec gratitude.

Par son travail de maître et de pasteur, il voulait la récompenser

des impulsions qu'il avait puisées en son sein, richement
augmentées d'ailleurs par l'assaut des nouvelles idées qui travaillaient
alors l'Europe erudite.

En 1614 déjà, il revenait en Moravie avec le plan complet d'une
encyclopédie du savoir universel. Ce Theatrum universitatis rerum 2,

rédigé dans sa langue maternelle, invitait le lecteur à la tâche ada-
mique de classifier le créé en lui donnant un nom. Grâce à cette
opération, l'homme reprendrait conscience de sa dignité voulue par

1 Pour la vie de Comenius, voir en français Anna Heyberger : J. A.
Comenius, Paris 1929 ; Josef Polisensky : Comenius et son temps, in Ea Pensée
1958. Pour sa théologie, René Voeltzel : Jean Amos Comenius ou d'une
spiritualité pour une éducation, in RHPR 49 (1969), p. 1-32 et nos études Esquisse de
la théologie de Comenius, in RHPR 1948-1949, p. 107-131 ; L'évolution de la
théologie hussite, in RHPR 1963, p. 133-171 ; Jean Amos Comenius et les Vaudois,

in Bulletin de la Société de l'Histoire du Protestantisme français 116 (1970),
p. 41-56.

2 Edd. J. Danhelka, K. Hâdek, A. Skarka in Johannis Amos Comenii
Opera omnia I, Prague 1969, p. 95-200.



comenius 241

Dieu. D'abord maître de l'école des Frères à Prerov, consacré en 1616,
Comenius devient ensuite ministre de la paroisse de Fulnek (1618-
1621) dont la plupart des membres sont des descendants d'anciens
Vaudois de langue allemande qui, persécutés en Brandebourg, se

rallièrent aux Frères tchèques en 1480. Pour lui, appartenir à l'Unité
voulait dire d'emblée s'engager dans une lutte dont la portée dépassait

les frontières du pays et les intérêts régionaux. Dès 1617, il
prévoyait les incidences possibles du conflit entre Réforme et Contre-
Réforme et dans sa Mise en garde contre les séductions de l'Antichrist

I, il formulait de façon éloquente sa protestation contre les
mesures oppressives prises par les Habsbourg en commun accord
avec la papauté. En plus, ses Lettres au ciel2 manifestent une sensibilité

peu commune au problème social, à l'abîme quasi infranchissable

qui sépare les pauvres et les riches. En Moravie, son pays natal,
il ne jouit que peu de temps d'un calme propice à sa juvénile ardeur
au travail. Pourtant il s'est souvenu longtemps de la première paroisse
confiée à sa sollicitude Quarante ans plus tard, il écrivait encore un
catéchisme allemand 3 pour ses anciens paroissiens et même pour
leurs enfants déjà dispersés aux quatre coins de l'Europe.

Ce qui caractérise Comenius dans ses rapports avec l'Unité, c'est
bien sa fidélité, soutenue par une espérance contre toute espérance.
Pour ses membres devenus des proscrits, au lendemain de 1620, il
composa en tchèque toute une série de brochures consolatrices d'une
efficacité poétique extraordinaire qui en a fait le classique incontesté
de l'ancienne littérature tchèque. Il dédia aux Frères de l'Unité non
seulement des traités de consolation pietiste, mais encore des écrits
réclamant le renouveau des communautés et des écoles, et cela
précisément au moment où l'on pouvait encore croire que, malgré tout,
la catastrophe de la Montagne Blanche ne serait peut-être qu'un
épisode transitoire. Quand cette lueur d'espoir s'évanouit elle aussi,
Comenius était déjà, en été 1632, membre du Petit Conseil, organe
administratif suprême de l'Unité, et il se chargeait, à un moment
extrêmement critique, de la fonction de Scribe de l'Unité, c'est-à-dire
d'apologète et de théologien indiquant la ligne de conduite à son
Eglise. A mesure que ses collègues, les seniores, s'en allaient, année

après année, il assumait une responsabilité toujours grandissante à la
direction de la branche tchèque de l'Unité exilée, jusqu'à ce qu'il fut
placé à sa tête comme évêque en 1649. Des années durant, il réclama
l'élection de nouveaux seniores qui lui allégeraient « le fardeau de
soucis concernant les restes de l'Unité » pour pouvoir mieux se

1 Retunk proti Antikristu a svodûm jeho, éd. B. Soucek, O papezstvi, Tâbor
1924.

2 Listové do nebe, éd. J. V. Klima, Praha 1930.
3 Die uralte christliche Religion, Amsterdam 1661.

16



242 AMEDEO MOLNÂR

consacrer à d'autres travaux. Cependant, ceux qu'il proposait
mouraient avant d'entrer en charge. Et bien qu'en 1660, éloigné des siens

jusqu'à « la mer de l'ouest », il envoyait en guise d'adieux « au troupeau

dispersé et périssant » la Triste voix du pasteur poursuivi par la
colère de Dieu >, par la suite, il ne cessa de penser à l'Unité. On sait
combien de fois, dans une longue série de travaux indépendants, il
rappela à l'Unité en exil et au public protestant en général, les
ordonnances ecclésiastiques des Frères, leur doctrine, leur confession, leur
catéchisme et leurs cantiques, ainsi que l'histoire de l'Unité tout
entière 2. Quelques mois avant sa fin, il écrivait d'Amsterdam ces

paroles douloureuses, adressées à la Slovaquie : « Moi, ce malheureux
dernier senior. » 3 Pourtant, même à cette heure tardive, il projetait
encore un nouveau travail qui devait revaloriser l'héritage des Frères
et le hausser, transformé, à un niveau plus universel, en vue,
espérait-il, « d'une illumination soudaine des peuples ». Voilà pourquoi
il se mit à rechercher les sources éclairant les origines préhussites et
hussites de l'Unité dans la forme qu'elle avait prise durant la seconde

génération des Frères sous la conduite de Luc de Prague (j 1528).
Ainsi, dans le dévouement à l'ancienne Unitas Fratrum Bohemorum,
mais toutefois dans la perspective de nouveaux horizons pour l'humanité

tout entière, se refermaient, dans l'hospitalière ville d'Amsterdam,

« la prunelle des villes », le cercle et le tourbillon de la vie de
Comenius.

L'esquisse que nous venons de tracer de la solidarité de Comenius
avec l'Unité des Frères malgré l'ombre de tristes adieux, donne pourtant

une impression d'harmonie. Malgré de nombreux conflits le
rongeant en secret, Comenius fut en dernière analyse, une personnalité

harmonieuse et un conciliateur. Trop facilement pour notre goût
moderne des ruptures, il accordait la foi et la science, associait
religion, philosophie et politique ; il se fit messager de paix au miheu des
discordes confessionnelles et des démêlés internationaux ; il voyait
les racines de l'avenir dans le passé et projetait dans le temps à venir
son active nostalgie du renouveau. Ce qui lui semblait chose naturelle,
ne l'est souvent guère pour son lecteur, de nos jours. Aussi nous
nous demandons à l'égard de Comenius, théologien des Frères, dans
quelle mesure son attitude de Frère tchèque est demeurée intacte au
milieu du chaos de la Guerre de Trente Ans et face à une nouvelle
pensée philosophique ; et quels caractères de l'ancienne Unité il a mis
en valeur dans son œuvre. Nous manquons également d'une enquête

1 Smutny hlas zaplaSeného hnëvem Bozim pastyfe, Amsterdam 1660.
* Bibliographie des œuvres imprimées de Comenius : Emma Urbânkovâ,

Soupis dël J. A. Komenského, Praha 1959.
3 B. Ryba ed., Sto lista J. A. Komenského, Praha 1942, p. 296-299.



comenius 243

systématique portant non seulement sur ce que Comenius doit à la
mystique protestante de son époque et même d'une époque antérieure,
mais aussi sur la façon dont sa pensée s'insère dans le contexte de
l'orthodoxie réformée, ou s'en sépare. La tradition théologique, dont
il est issu, ne le situe-t-elle pas dans l'histoire d'une crise,
indépendamment même de la révolution cartésienne Nous ne saurions
répondre à ce genre de questions, pourtant inéluctables. Nous tenons
seulement à faire quelques remarques préalables touchant la tension,
omniprésente dans l'œuvre coménienne, entre l'héritage de l'Unité
des Frères et les res humanae qu'il s'agit de sauvegarder dans la
perspective de la responsabilité planétaire des hommes devant Dieu.

Le jeune Comenius grandit dans un milieu dont l'ancienne tradition

hussite de penser et de vivre la foi chrétienne penchait désormais
vers le calvinisme. On s'accorde généralement à penser que la
bourgeoisie de l'Europe occidentale de cette époque avait trouvé dans le
calvinisme l'appui sinon le fondement de son idéologie révolutionnaire.

D'autant plus intéressante est la constatation que la lutte en
faveur de l'adoption du calvinisme par l'Unité des Frères (plus ou
moins acquise alors que Comenius était encore enfant) se situait dans
le prolongement direct du combat pour une instruction et une culture
supérieures. Ce combat caractérise la vie intérieure de l'Unité pendant
toute son existence. La raison pour laquelle, plus de cent ans avant
Comenius, s'opposaient l'un à l'autre le Grand et le Petit Parti de

l'Unité, puis Martin Luther et Luc de Prague, Laurent Krasonicky et
Martin Skoda, Jean Blahoslav et Jean Augusta, fut encore la raison

pour laquelle l'ami paternel de Comenius, Jean Lânecky, ancien élève
de l'Académie de Genève (1579), s'opposa, l'année même de la
naissance de Comenius, au Petit Conseil d'alors '. La publication, entre
1579 et 1594, des six volumes de la Bible tchèque annotée, dite de

Kralice, prouve incontestablement l'ascendant que la théologie et
l'exégèse réformées avaient exercé sur les esprits les plus avertis
parmi les Frères 2.

1 Ant. Gindely ed., Dekrety Jednoty bratrské, Praha 1865, p. 255. On
trouve le nom de Lanecius dans Le livre du recteur de l'Académie de Genève.

2 Cf. J. B. Soucek : The doctrinal content of the Notes in the Kralice Bible,
in Vëstnik krdlovské spolecnosti, Praha 1933. L'auteur résume le résultat de sa
recherche p. 137 : « The Reformed theology brought to the Unitas the needed
synthesis of its own traditional teaching with the Protestant doctrine of Salvation

by Faith alone. In this way the Unitas was gradually brought to accept
Calvinism without reserve. This ultimate outcome of the doctrinal development

of the Unitas was facilitated by the fact that, in several important points
of doctrine... the Brethren, continuing the traditions of the Taborites, and even
of Hus and Wyclif, were always very near to the later Calvinism. »



244 AMEDEO MOLNÂR

En 1598, Samuel Sylvestr (f 1605) traduisit en tchèque, à l'usage
des Frères, les Partitiones theologicae du théologien réformé Aman-
dus Polanus. Une semblable orientation réformée soutenait Mathieu
Konecny (1569-1622) lorsqu'il rédigea son volumineux Theatrum
divinum, publié à Prague en 1616. En y présentant l'acte divin de la
création comme cause première et efficiente de l'harmonie universelle,
dont il fallait chercher le reflet avant tout sur le visage de l'homme,
il adoptait une problématique dont les Frères ne s'étaient guère
occupé jusque-là ».

A son tour, Comenius devait entrer dans ce combat. Sa Conatuum
pansophicorum dilucidatio (1639) 2 défend ses efforts pansophiques
contre les critiques avancées par ses coreligionnaires. Elle se situe
dans le prolongement des apologies 3 d'une docta pietas dues aux
Frères Krasonicky (1530) et Blahoslav (1567). A en croire Comenius,
c'est se réclamer à tort du Christ que de concentrer son attention
exclusivement sur les choses spirituelles et célestes pour livrer le
domaine du profane à l'investigation autonome des seuls non-croyants.
L'attitude de Comenius, même en tant que théologien, reste
singulièrement attentive à l'homme. Elle goûte fort peu les intransigeances

antihumanistes d'une certaine tradition luthérienne. Vers
sa pansophie, conçue théologiquement, convergent une infinité de
recherches qui s'accumulent, se corrigent et s'organisent en elle.

L'expérience humaine totale est placée sous le signe de la grâce.
Toujours est-il que, tout en les dépassant de beaucoup dans la direction

d'une théologie natureUe, Comenius eut parmi les Frères des

précurseurs dont avec les années il ne faudrait pas sous-estimer
l'importance.

Mais, comme il avançait en âge, vis-à-vis de son Eglise, l'isolement

de Comenius augmentait. Les Frères qui avaient encore reçu
leur formation au sein de l'Unité mouraient l'un après l'autre. Comenius

fut alors privé de toute possibilité de discussion approfondie
menée à partir de leur ancienne base théologique. Cette circonstance
joua un rôle dans son évolution théologique, surtout dans sa conception

de la révélation ; il s'éloignait de plus en plus de la sobriété des
Frères et se laissait entraîner, par des visionnaires exaltés, vers une

1 La traduction manuscrite des Partitiones se trouve au Musée national de
Prague, sign. V H 1, et ne fut jamais publiée. Sur Rylvertr comme traducteur
ef.VLASTA Fialovâ, Kralicti impreseri, in 2 kralické turze II )i968), p. 8-9.
Dans ce sens, on peut compléter ce qu'en dit Ernst Staehelin : Amandus
Polanus von Polansdorf, Basel 1955, p. 64. L'analyse du Theatrum de Konecny
se lit chez Jaroslav Vlcek : Déjiny ieské literatury I, Praha 1951, p. 436-444.

2 Ed. J. Reber : VeSkeré spisy J. A. Komenského I, Brno 1911, p. 389-433.
3 Ed. Amedeo Molnâr : Ceskobratrskd vychova pfed Komenskym, Praha

1956, p. 76-99 et 147-157.



COMENIUS 245

révision, sur ce point, de la doctrine réformée '. Si donc la filiation de
Comenius par rapport à l'Unité ne suffit pas à expliquer entièrement
sa figure, il est bon de signaler que sur le plan théologique proprement
dit, il n'est pas simplement le gardien de la tradition de l'Unité.
Insister sur le fait que la personnalité de Comenius remonte à l'Unité,
et que c'est sans doute à partir de positions nettement théologiques
qu'il passa à ses opinions philosophiques, pansophiques et pédagogiques,

n'est pas une simplification commode de la genèse de la
pensée coménienne ; ce n'est pas, non plus, placer cette pensée en

marge des problèmes caractéristiques posés aux hommes du XVIIe
siècle, période qui allait voir la disparition de l'Unité des Frères.

Si l'on se demande en quoi Comenius se rattache à la tradition
des Frères, il faut commencer par dire que l'héritage et la situation
historique de l'Unité ont fait de Comenius un homme pris dans un
triple engagement : confessionnel, social et politique.

L'Unité avait salué dans la Réforme de Luther et de Calvin
davantage qu'une simple alliée et, bien qu'elle voulût maintenir
l'indépendance de ses ordonnances ecclésiastiques et de ses habitudes
catéchétiques, elle prit résolument place dans le front uni du
protestantisme européen contre le catholicisme de la Contre-Réforme.
Comenius était profondément convaincu de la justesse d'une telle
attitude. En s'efforçant d'affermir l'unité du protestantisme à l'intérieur

comme à l'extérieur, il développa et appliqua de diverses façons
les présupposés théoriques, uniques en leur genre, de l'œcuménisme
des Frères. Celui-ci tenait à leur ecclésiologie, élaborée dès avant la
fin du XVe siècle : il n'y a qu'une seule Eglise universelle du Christ à

laquelle les Eglises humainement organisées participent, sans toutefois

pouvoir s'arroger le droit de l'incarner pleinement. Il est donc
préférable de se servir, pour les dénommer, du terme d'Unités (Unité
romaine, Unité tchèque pour l'Eglise hussite, Unité allemande pour
l'Eglise de la Confession d'Augsbourg, Unité helvétique, Unité des

Frères, etc.) 2, réservant celui d'Eglise à « l'ensemble des chrétiens
convoqués par la voix de l'Evangile de quelque nation qu'ils soient,
n'importe où dans ce vaste monde » 3.

1 Dans Eux e tenebris, novis radiis aucta, Leyde 1665, Comenius se plaint :

« Mundus hodie non credit Deum adhuc loqui aut nuntios ad homines mittere. »

A Samuel Desmarets qui lui avait amèrement reproché d'avoir publié de
fallacieuses prophéties, il répliquait qu'au contraire elles invitaient l'Eglise à prendre
sérieusement en considération le don actuel de prophétie : « De Prophetiae in
Ecclesia dono accuratius expendendi occasio data » — De zelo sine scientia
admonitio fraterna, Amsterdam 1669, p. 41.

2 Comenius se sert de ces désignations dans son Testament de la mère
mourante, l'Unité des Frères (Kiaft umirajici matky, Jednoty bratrské, éd. Stanislav
Soucek, Praha 1927J de 1650, mais la terminologie est courante chez les Frères
dès le XVe siècle, cf. notre livre Bratr LukâS Prazsky, Praha 1948.

3 Art. VIII de la Confession de foi des Frères, rééditée par Comenius à
Amsterdam en 1662, éd. Rudolf Riéan, Ctyfi vyznâni, Praha 1951, p. 144.



246 AMEDEO MOLNÂR

Ces principes d'un irénisme confessionnel auxquels quelques-uns
de ses contemporains ne parvinrent que fatigués par d'interminables
polémiques, Comenius les tenait de son Unité. N'ayant pas à les
découvrir péniblement, il se sentait libre pour une action œcuménique

directe ».

Sans doute Comenius avait-il à maintes occasions pris fait et
cause pour les pauvres, mais son œuvre faisait, en définitive,
particulièrement appel aux milieux bourgeois en critiquant les seigneurs et
l'exploitation dont ils accablaient le peuple des campagnes. Ce parti
pris d'origine bourgeoise fut sans doute la conséquence de la solidarité

de Comenius avec les Frères tchèques à une époque précise de
leur évolution sociale. Si, dans ses vieux jours, Comenius inclinait
plutôt à radicaliser son sens critique social, cela tient aussi au fait
qu'il se rendait de plus en plus compte qu'il était finalement hussite —
comme Friedrich Breckling le lui rappelait en 1666 dans son Syntagma
Satanae, publié à Zwolle 2 et que, à l'origine, la théologie sociale des
Frères était beaucoup plus critique à l'égard de la société féodale
établie 3. La place qu'occupait Comenius dans l'agitation sociale de
son temps correspond en tout cas parfaitement au degré de l'évolution

sociologique des Frères, marquée par leur déception politique à

l'égard de la haute noblesse et leur rencontre avec la bourgeoisie des

pays protestants 4. Lorsque Comenius élaborait son projet de réforme
universelle aux incidences nécessairement sociales, il se souvenait des
motifs d'espérance sociale et même cosmique qui, jadis, accompagnaient

la naissance de la Réforme en Bohême. En se servant bien
sûr de moyens théologiques et philosophiques offerts par la tradition,
Comenius dans son chef-d'œuvre, la Consultation universelle sur la
réforme des choses humaines, parvient à des résultats qu'aucune théologie

ni philosophie traditionnelle ne préconisait. Mais « même si ici
et là les moyens diffèrent, les racines sont identiques et le but très
semblable à celui du hussitisme révolutionnaire : un monde nouveau
où l'humanité serait harmonieusement unie. Jadis, il s'agissait de
faire valoir la force révolutionnaire contre les ennemis du royaume
de Dieu, cette fois-ci il s'agit avant tout d'une conversion de principe

1 Cf. Am. Molnâr : Comenius. Vers le renouveau intégral de l'Eglise, Prague
1957-

2 Milada Blekastad : Comenius. Versuch eines Umrisses von Leben, Werk
und Schicksaal, Oslo-Praha 1969, p. 722. — Wilhelmus Rood, Comenius and
the Low Countries, Amsterdam-Praha 1970, p. 204 s.

3 Peter Brock : The political and social doctrines of the Unity of Czech
Brethren, La Haye 1957. — Am. Molnâr: L'Unité des Frères tchèques, in
RHPR 1959, P- 375-384-

4 Voir notre livre cité ci-dessus, p. 5 note 3, et Josef Vàlka : The Unity of
Brethren and society, in Kralice, éd. Vlasta Fialovâ, Brno 1959, p. 129-142.



COMENIUS 247

devant conduire la raison loin des errements auxquels elle est exposée

dans le labyrinthe du monde. » J

Fils de l'Unité des Frères, Comenius l'était également dans son
engagement national et politique. Bien que, dès le XVe siècle déjà,
l'Unité ne voulût être une Eglise que d'une seule langue (ce qu'en fait
ehe ne fut jamais), le goût très développé que Comenius avait pour
la Parole prêchée, enseignée, imprimée et lue dans la langue maternelle

cultivait en lui la conviction profonde de la valeur de la langue
tchèque et de la corrélation existant entre la mission de l'Eglise et la
nation 2. En accord avec les Frères, il considérait la nation comme
une communauté de travail unissant des gens qui se trouvaient dans
les mêmes conditions matérielles, politiques et culturelles et dont la
félicité dépendait du vrai culte rendu à Dieu 3. A cause de la vérité
évangélique prêchée par Jean Hus cent ans avant l'avènement de la
Réforme en Europe, la nation tchèque était, pour Comenius, « consacrée

en Dieu ». Approfondissant les données historiques rassemblées

vers 1600 par l'historien des Frères Jean Jafet, Comenius s'enhardissait

sur la voie d'une théologie de l'histoire tchèque. Dans cette
histoire, l'infidélité à la Vérité offerte et reconnue constitue le péché
contre Dieu et une faute contre l'avenir de l'humanité. L'insurrection
des Etats tchèques en 1618, viciée par l'intérêt égoïste des barons,
n'empêchait pourtant pas Comenius d'espérer la victoire de la coalition

européenne contre les Habsbourg et de suivre avec sympathie
les révoltes locales du peuple de son pays. Plus tard, par ses propositions

en vue d'une réorganisation internationale, il voulait amener
une solution de la question tchèque plus heureuse que ne fut celle
obtenue par la paix de Westphalie. Cet effort diplomatique ne fut,
en fin de compte, que la généralisation d'un premier projet visant à
déterminer comment « l'Eglise et l'Etat tchèques, après leur déplorable

dévastation, pourraient refleurir délicieusement comme le jardin
d'Eden ».

Mais il y a plus. On sait combien la pensée théologique et philosophique

de Comenius est celle d'un éducateur. Or la comeniologie n'a
pas encore dûment mis en relief l'influence qu'exercèrent sur Comenius

la pratique et la pensée de l'Unité des Frères dont toute la structure,

soigneusement élaborée, s'efforçait de stimuler et de contrôler
les conséquences de la confession baptismale. « Quant à moi, écrivait

1 Jan Patocka : Aristoteles, Praha 1964, p. 383 s.
2 « Pour maîtriser ma langue, je me mis, en 1612, séjournant alors à Her-

born, à composer le Trésor de la langue tchèque, c'est-à-dire un lexique très
complet, une grammaire exacte, des locutions élégantes qui donnent du relief,
et des proverbes. » — V. T. Miskovskâ : Lettre de J. A. Comenius à Petrus
Montanus (1661), in Communio viatorum 5 (1962), p. 298.

3 C'est la définition qu'il donne en 1659 dans Gentis félicitas, opuscule dédié
au duc de Transylvanie.



248 AMEDEO MOLNÂR

Comenius, je ne désirerais pas vivre dans une Eglise où l'on vit sans
discipline parce que pour moi, habitué depuis ma tendre enfance au
joug doux de la discipline, ce fut un déhce, Dieu le sait, que d'avoir
quelqu'un faisant attention à moi, même lorsqu'on me plaça comme
gardien en chef au-dessus des autres. » I Son édition latine richement
annotée de la Ratio disciplinae est une preuve de l'estime dans laquelle
il tenait la valeur éducative des ordonnances ecclésiastiques de
l'Unité 2. Comenius critiquait vivement l'enseignement scolaire des
Frères. Il souffrait lui-même de son caractère arriéré et il ne pouvait
le prendre comme point de départ de son travail de réformateur en
pédagogie. Par contre, il portait des jugements étonnamment
favorables sur la valeur éducative des habitudes communautaires des
Frères. L'organisation de leurs communautés structurées en trois
catégories progressives de « membres débutants », « progressants » et « se

dirigeant vers la perfection » 3, trouva chez Comenius des développements

ultérieurs. On aperçoit une influence certaine des Frères dans
l'effort de Comenius pour obtenir un horaire de vie rationnel et bien
adapté aux différentes classes d'âge, et surtout dans son souci d'éviter
que l'humanité ne soit distraite de sa mission par une évolution aut o

nome échappant au contrôle de la sagesse.
La Consultation universelle est l'expression ultime de ce souci

coménien. On aurait tort d'y voir un parachèvement pur et simple
de la pensée et de la spiritualité de l'ancienne Unité, même si, de
toute évidence, elle en contient d'importants éléments. Par rapport
à l'Unité, Comenius considérait lui-même sa Consultation comme
l'accomphssement du projet évangélique des Frères. Par contre, les

critiques adressées à Comenius, soit par les Frères eux-mêmes, soit
surtout par des théologiens réformés orthodoxes, portaient sur le fait
que, par rapport à l'Eglise, le projet coménien opérait un décrochage
progressif. Repoussé par les orthodoxies de toute couleur, Comenius
se vit obligé de garder en manuscrit l'essentiel de sa Consultation,
ouvrage qu'il n'a pourtant jamais cessé de considérer comme son
opus proprium. Après avoir pour un moment attiré l'attention de

A. H. Francke et du groupe pietiste de Halle 4, la Consultation fut

1 Cf. notre étude, On Czech Brethren's Education in Relation to Comenius,
in Pedagogika 1957, P- 44I_452-

2 Ratio disciplinae ordinisque ecclesiastici in Unitate Fratrum Bohemorum,
1633, éd. J. Th. Mueller, Veikeré spisy J. A. Komenského 17, Brno 1912,
P- I-I55-

3 Am. Molnâr : Incipientes, progredientes, perfect!, in Jednota bratrskd, ed.
R. Rican, Praha 1957, p. 147-169.

4 Am. Molnâr : A. H. Francke und die Bedeutung des hallischen Pietismus
für die tschechischen Protestanten, in Theologische Literaturzeitung 89 (1964),
p. 1-10.



COMENIUS 249

retrouvée en 1935 seulement et fut finalement éditée à Prague en
1966 ».

L'œuvre se présente à la fois comme un appel prophétique et
comme un programme de renouveau du monde, programme conçu
comme une réponse à l'histoire du salut qui place l'homme devant
un choix décisif. C'est vers l'avenir que s'élance l'ensemble des
expériences humaines ; celles-ci forment une chaîne inachevée, il est vrai,
mais elles appellent un couronnement. Or ce mouvement, qui part de
la créature et de sa catena artium, n'est rendu vraiment possible que
grâce à l'initiative du mouvement divin qui vient à sa rencontre et
s'incarne en la personne du Christ. Sans l'espoir de son retour sur la
terre, le provisoire serait privé de son dynamisme, l'histoire privée de

sens. Par rapport à l'homme et en relation avec la catena artium, le
Christ exerce sa fonction médiatrice ici-bas à la limite même du temps
encore historique. Ce plan rédempteur a pour but la réformation de
l'homme à l'image de Dieu.

Envisageant l'univers en fonction de l'espérance eschatologique,
la Consultation pose la question des possibilités que ce monde offre de

s'ouvrir à son avenir. En cela, le projet coménien diffère des utopies.
En effet, Comenius ne construit pas les bases de l'activité humaine à

partir du néant, mais accroche ses projets aux données réellement
existantes. Il tient compte par exemple des tensions sociales entre
pauvres et riches, seigneurs et serfs. Il tient compte de la situation
d'une Europe déchirée entre deux camps politiques et confessionnels.
Il analyse les conséquences équivoques que la navigation et la colonisation

d'outre-mer font peser sur la coexistence des peuples. Il ne
néglige pas l'influence exercée sur la transformation de l'image du
monde par les nouvelles philosophies et la recherche scientifique,
même s'il craint qu'une spécialisation trop poussée puisse faire perdre
la sensibilité nécessaire au sens de l'univers créé. Il tient sérieusement
compte de la situation religieuse, sans ignorer la poussée de l'Islam,
et il ne se fait pas grande illusion sur l'esprit d'invention et de

responsabilité prophétique des Eglises protestantes étatisées. Dans les
trois domaines majeurs de la science, de la politique et de la rehgion,
il sait respecter ce qui fut acquis jusqu'ici. Quant à leurs échecs, dont
il a une perception aiguë, il les attribue au fait que les hommes ne
connaissent pas le véritable objet de leur dialogue réciproque ni la
bonne méthode pour le mener à bien. C'est cela précisément que la
Consultation se propose de changer, convaincue qu'elle est du caractère

réformable du monde dans l'attente du Seigneur qui vient.

1 Joannis Amos Comenii De rerum humanarum emendatione consultatio
catholica. Editio princeps. Edd. Jaromir Cervenka et Vlasta T. Miskovskâ-
Kozâkovâ, Pragae 1966, 2 volumes.



250 AMEDEO MOLNÂR

Nous n'allons pas suivre Comenius dans les détails du projet de la
Consultation. Seul va nous retenir le rôle de l'Eglise en général et de
l'Unité des Frères en particulier, dans ce grand rêve de palingénèse.
En effet, l'Eglise participe à la tension temporelle qui traverse
l'ensemble de la Consultation ». Succession de durées, le temps permet,
favorise le développement de la vie, du mouvement. Grâce à la
succession des générations, des inventions sont possibles. On peut et on
doit faire un usage pédagogique du temps. On peut et on doit
particulièrement espérer que, grâce à la royauté du Christ, l'éternité
commence dès maintenant. D'autre part, comme toute chose tend vers
son but ultime sans pleinement l'atteindre dans le temporel, sa temporalité

même postule l'éternité. Or, pour Comenius, c'est l'Eglise qui,
grâce à sa foi en l'incarnation historique du Christ de Dieu et à l'espérance

de son retour, est tenue d'interpréter le temps et le monde avec
une profondeur que ne nous manifestent pas leurs apparences
immédiates. Grâce à sa conscience eschatologique, l'Eglise fonctionne
comme l'avant-garde operative des derniers temps, comme modèle
de la panorthosie universelle. Ce modèle, elle l'est également en tant
que partie du monde en transformation, partie qui, nécessairement,
révèle la condition du Tout2.

Malgré ses défaillances, malheureusement trop nombreuses et
invétérées, l'Eglise est l'arsenal des moyens du renouveau : Et notabile
admodum est, quicquid hactenus adminiculum Lucis repertum est, in
Ecclesia esse repertum 3.

Pour demeurer la force efficiente de la réforme universelle, l'Eglise
doit cependant continuer à se réformer. Toutes les réformes du passé
ne furent que partielles, voire fragmentaires. Si elles ont abrogé la
suprématie du pape, la Réforme à venir devra offrir le monde entier
à la royauté du Christ. Un concile œcuménique devra y penser en
tenant compte du sens plénier du message biblique. La dogmatique
chrétienne aura soin de se débarrasser de tout élément fortuit pour
se centrer sur la trichotomie foi-amour-espérance, correspondant aux
trois dimensions temporelles de notre existence : le passé, le présent,
l'avenir. Après avoir joué un rôle essentiel dans la genèse de la
civilisation, l'Eglise doit rappeler au monde la situation eschatologique
qui est la sienne devant Dieu. Pour ce faire, elle doit se réformer,
prendre conscience de l'urgence de l'heure et accomplir sa tâche tant

1 Am. Molnâr, Réflexion sur l'aspect chiliastique de la Consultation corné-
nienne, in Acta Comeniana 25 (1969), p. 103-112.

2 « Mundus universus per omnia regna et politias et ecclesias et artes ac
opificia et libros, nihil est nisi perpetua rerum et cogitationum et actionum
transformatio, meliorum desiderio ac spe. Jam autem necesse est partis eandem
esse conditionem, quae totius... » Consultation II, colonne 718.

3 Ibidem, II, c. 419.



COMENIUS 251

qu'il est temps : nondum adesse mundi finem ». La fin des temps
signifiera pour l'univers créé sa consommation par le feu sans que la
matière périsse comme telle 2. L'homme, redevenu image de Dieu,
jouira de l'éternité 3. Quant à l'Eglise, ce sera sa fin et son passage à

une autre forme d'existence 4.

En parlant de l'engagement concret de l'Eglise, une certaine
inquiétude ne quitte jamais Comenius. L'Eglise n'a jamais saisi dans

sa plénitude la lumière dont elle est porteuse. Il se pourrait même
qu'elle restât en deçà des exigences du don de Dieu 5. Pour surmonter
son déchirement entre le projet d'un monde nouveau et la fidélité à
des comportements anciens, ne devrait-elle pas devenir beaucoup
plus explicitement figurative de son Seigneur et humblement
consciente des limites que lui impose son élection même Comenius n'ose

trop pousser cette pensée par rapport à l'Eglise universelle. Mais il le
fait toutes les fois qu'il songe à son Unité dans le contexte de ses

propres préoccupations de panorthosie.
Pendant les vingt dernières années de sa vie, Comenius était

convaincu que le microcosme de l'Unité des Frères tchèques agonisait
pour donner au macrocosme de l'humanité entière son bien le plus
précieux. Ce faisant, Comenius pouvait se référer à l'ecclésiologie des

Frères qui, de tout temps, refusait de considérer l'Unité comme une
institution ayant son but en elle-même. Mais il allait beaucoup plus
loin. Il demandait que l'Unité se libérât de tout instinct d'auto-
conservation. Il invitait ses amis à partager les trésors de « la mère
mourante, l'Unité des Frères » entre « ses fils, filles et ses héritiers »,

qu'il cherchait parmi les chrétiens. L'idée de la disparition de l'Unité
de la scène nationale et européenne mûrissait en lui. Dès l'année 1649,
elle chercha à se manifester de façon littéraire, souvent émouvante.
Si, au début, Comenius avait espéré la résurrection de l'ancienne
Unité après une mort plutôt imaginaire, il radicalisa plus tard cette
mort. Il ne voyait plus la résurrection comme simple retour à la
continuité historique, mais comme transformation absolue : « Dieu,
qui commence ses jugements à partir de sa propre maison, démolit
complètement tout ce qui lui déplaît afin de pouvoir rebâtir sur les

fondements » (1650) 6.

« Laissons donc en toute confiance faire Dieu, qui sait ce qu'il fait,
laissons-le à son gré démolir et piller ce qui lui déplaît pour que, dans

1 Ibidem, I, c. 906.
2 Ibidem, I, c. 23 et 1268 ; II, c. 1270.
3 Ibidem, I, c. 1266 et 199.
4 Ibidem, I, c. 1254.
5 Souci particulièrement fort dans la Vindicatio famae et conscientiae Joh.

Comenii a calumniis Nicolai Arnaldi, Lugduni Batavorum 1659. Cf. F. J.
Zoubek dans Casopis ceského musea 1886, p. 62 s.

6 KSaft umirajici matky, § 13.



252 AMEDEO MOLNÂR

un second temps, il puisse cultiver et greffer ce qui lui plaît » (1660) ».

« David ayant rendu service en son temps, s'endormit, puisque
la voie était frayée pour son fils. Toi également, chère Unité des

Frères, tu as rendu service en ton temps au sein de ton peuple et
frayé la voie à d'autres. Endors-toi donc au nom de Dieu et fais la
place à cette grande unité que le Seigneur va assembler de toutes les

nations sous le ciel » (1670) 2.

Et, dans une de ses dernières lettres, le vieillard s'ouvrait à ses
frères et confessait avoir enfin compris « dans quel but ce Dieu sage
et bon faisait tout cela, pourquoi il démolissait sa propre petite maison

pour préparer la place à une maison plus grande, démolissait ce qui
est pourri et qui tombe pour former quelque chose de solide, de beau,
de florissant et glorieux, c'est-à-dire pourquoi, au lieu d'une petite
Unité qui lui est chère, il en élève une grande, à lui plus chère encore,
non seulement dans toute la patrie, mais dans toutes les nations de
la terre... C'est afin que la lampe, étouffée jusqu'ici sous le boisseau
de sectes et unités particulières, mise désormais sur un haut chandelier,

éclaire tous ceux qui sont dans les maisons de l'Eglise et dans
celles du vaste monde. Déjà je vois comment fermer derrière moi la
porte de la petite Unité et comment ouvrir devant moi la porte de
la grande unité. » 3

Comenius s'acquitta de son ministère de gardien de la porte d'un
âge nouveau, même à l'égard de sa mère, l'Unité des Frères. Il le fit
avec le pressentiment que ce ne sera pas en restant au niveau de la
vie paroissiale et ecclésiastique d'hier que les chrétiens pourront se

présenter en héritiers de la Promesse.
Amedeo Molnâr.

(Traduction de Marianne Stähli)

1 Smutny hlas, § 58.
2 Clamores Eliae, éd. Ant. Skarka in Milada Blekastad, Comenius, o.e.,

p. 721.
3 Voir ci-dessus p. 3 note 3.


	Comenius : entre l'unité des frères tchèques et l'unité du monde à venir

