Zeitschrift: Revue de Théologie et de Philosophie
Herausgeber: Revue de Théologie et de Philosophie

Band: 21 (1971)

Heft: 4

Artikel: Comenius : entre l'unité des fréres tcheques et l'unité du monde a venir
Autor: Molnar, Amedeo

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-380971

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 12.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-380971
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

COMENIUS

ENTRE L’'UNITE DES FRERES TCHEQUES
ET L’UNITE DU MONDE A VENIR

Jean Amos Comenius (1592-1670) a partie liée avec le devenir
historique de I'Unité des Freéres tchéques . Fils de cette Eglise mino-
ritaire héritiere du mouvement hussite a la fois renouveau chrétien
et révolution sociale, il s’est considéré toute sa vie comme son héritier
et comme homo vocatione theologus lié & son service ; ceci alors méme
que cette Eglise, dans la dispersion de l'exil, perdait peu a peu ses
conditions de vie habituelles et causait & son dernier évéque tchéque
d’accablants soucis d’ordre financier. Formé par son éducation com-
munautaire, il se rendit a 1’étranger pour fréquenter des académies
de tendance nettement réformée que 1'Unité avait choisies pour lui
(Herborn et Heidelberg, 1611-1614) et ou elle I'accompagnait de ses
espérances. L'Unité des Freres était sa meére, redisait-il avec grati-
tude. Par son travail de maitre et de pasteur, il voulait la récom-
penser des impulsions qu'il avait puisées en son sein, richement aug-
mentées d’ailleurs par I'assaut des nouvelles idées qui travaillaient
alors I'Europe érudite.

En 1614 déja, il revenait en Moravie avec le plan complet d’une
encyclopédie du savoir universel. Ce Theatrum universitatis rerum 2,
rédigé dans sa langue maternelle, invitait le lecteur a la tache ada-
mique de classifier le créé en lui donnant un nom. Grace a cette opé-
ration, ’homme reprendrait conscience de sa dignité voulue par

! Pour la vie de Comenius, voir en francais ANNA HEYBERGER: [. 4.
Comenius, Paris 1929 ; JosEF PoLISENSKY : Comenius et son temps, in La Pensée
1958. Pour sa théologie, RENE VOELTZEL : Jean Amos Comenius ou d’'une spiri-
tualité pour une éducation, in RHPR 49 (1969), p. 1-32 et nos études Esquisse de
la théologie de Comenius, in RHPR 1948-1949, p. 107-131 ; L’évolution de la
théologie hussite, in RHPR 1963, p. 133-171 ; Jean Awmos Comenius et les Vau-
dots, in Bulletin de la Société de I’ Histoire du Protestantisme frangais 116 (1970),
P- 41-56.

: Edd. J. DanHELKA, K. HADEK, A. SKARKA in Johannis Amos Comenii
Opera omnia I, Prague 1969, p. 95-200.



COMENIUS 241

Dieu. D’abord maitre de I’école des Fréres a Prerov, consacré en 1616,
Comenius devient ensuite ministre de la paroisse de Fulnek (1618-
1621) dont la plupart des membres sont des descendants d’anciens
Vaudois de langue allemande qui, persécutés en Brandebourg, se
rallierent aux Fréres tchéques en 1480. Pour lui, appartenir a I'Unité
voulait dire d’emblée s’engager dans une lutte dont la portée dépas-
sait les frontiéres du pays et les intéréts régionaux. Dés 1617, 1l
prévoyait les incidences possibles du conflit entre Réforme et Contre-
Réforme et dans sa Mise en garde contre les séductions de I’ Anti-
christ 1, il formulait de facon éloquente sa protestation contre les
mesures oppressives prises par les Habsbourg en commun accord
avec la papauté. En plus, ses Lettres au ciel > manifestent une sensi-
bilité peu commune au probléme social, a ’abime quasi infranchis-
sable qui sépare les pauvres et les riches. En Moravie, son pays natal,
il ne jouit que peu de temps d'un calme propice a sa juvénile ardeur
au travail. Pourtant il s’est souvenu longtemps de la premiére paroisse
confiée a sa sollicitude ! Quarante ans plus tard, il écrivait encore un
catéchisme allemand 3 pour ses anciens paroissiens et méme pour
leurs enfants déja dispersés aux quatre coins de 1'Europe.

Ce qui caractérise Comenius dans ses rapports avec 1'Unité, c’est
bien sa fidélité, soutenue par une espérance contre toute espérance.
Pour ses membres devenus des proscrits, au lendemain de 1620, il
composa en tchéque toute une série de brochures consolatrices d’une
efficacité poétique extraordinaire qui en a fait le classique incontesté
de l'ancienne littérature tchéque. Il dédia aux Freres de 1’Unité non
seulement des traités de consolation piétiste, mais encore des écrits
réclamant le renouveau des communautés et des écoles, et cela préci-
sément au moment ou 'on pouvait encore croire que, malgré tout,
la catastrophe de la Montagne Blanche ne serait peut-étre qu’un
épisode transitoire. Quand cette lueur d’espoir s’évanouit elle aussi,
Comenius était déja, en été 1632, membre du Petit Conseil, organe
administratif supréme de 1'Unité, et il se chargeait, a un moment
extrémement critique, de la fonction de Scribe de 1'Unité, c’est-a-dire
d’apologéte et de théologien indiquant la ligne de conduite a son
Eglise. A mesure que ses collégues, les seniores, s’en allaient, année
aprés année, il assumait une responsabilité toujours grandissante a la
direction de la branche tchéque de I'Unité exilée, jusqu’a ce qu’il fut
placé 4 sa téte comme évéque en 1649. Des années durant, il réclama
I'élection de nouveaux semiores qui lui allégeraient «le fardeau de
soucis concernant les restes de I'Unité» pour pouvoir mieux se

v Returik proti Antikvistu a svodim jeho, ed. B. Souéek, O papeZstvi, Tabor
1924.

2 Listové do nebe, ed. J. V. Klima, Praha 1930.

3 Die uralte chvistliche Religion, Amsterdam 1661,

16



242 AMEDEO MOLNAR

consacrer a d’autres travaux. Cependant, ceux qu’il proposait mou-
raient avant d’entrer en charge. Et bien qu’en 1660, éloigné des siens
jusqu’a «la mer de I'ouest », il envoyait en guise d’adieux «au trou-
peau dispersé et périssant » la Triste voix du pasteur poursuivi par la
colere de Dien 1, par la suite, il ne cessa de penser a 1'Unité. On sait
combien de fois, dans une longue série de travaux indépendants, il
rappela a I'Unité en exil et au public protestant en général, les ordon-
nances ecclésiastiques des Freéres, leur doctrine, leur confession, leur
catéchisme et leurs cantiques, ainsi que l'histoire de 1'Unité tout
entiére 2. Quelques mois avant sa fin, il écrivait d’Amsterdam ces
paroles douloureuses, adressées a la Slovaquie : « Moi, ce malheureux
dernier senior.» 3 Pourtant, méme a cette heure tardive, il projetait
encore un nouveau travail qui devait revaloriser I'héritage des Freres
et le hausser, transformé, a un niveau plus universel, en vue, espé-
rait-il, « d’'une illumination soudaine des peuples». Voila pourquoi
il se mit a rechercher les sources éclairant les origines préhussites et
hussites de 1'Unité dans la forme qu’elle avait prise durant la seconde
génération des Fréres sous la conduite de Luc de Prague (} 1528).
Ainsi, dans le dévouement a 1'ancienne Unitas Fratrum Bohemorum,
mais toutefois dans la perspective de nouveaux horizons pour I’huma-
nité tout entiére, se refermaient, dans 1’hospitaliére ville d’Amster-
dam, «la prunelle des villes », le cercle et le tourbillon de la vie de
Comenius.

L’esquisse que nous venons de tracer de la solidarité de Comenius
avec 1'Unité des Fréres malgré I'ombre de tristes adieux, donne pour-
tant une impression d’harmonie. Malgré de nombreux conflits le
rongeant en secret, Comenius fut en derniére analyse, une personna-
lité harmonieuse et un conciliateur. Trop facilement pour notre gofit
moderne des ruptures, il accordait la foi et la science, associait reli-
gion, philosophie et politique ; il se fit messager de paix au milieu des
discordes confessionnelles et des démeélés internationaux ; il voyait
les racines de ’avenir dans le passé et projetait dans le temps a venir
son active nostalgie du renouveau. Ce qui lui semblait chose naturelle,
ne l'est souvent guére pour son lecteur, de nos jours. Aussi nous
nous demandons a 1’égard de Comenius, théologien des Freéres, dans
quelle mesure son attitude de Freére tchéque est demeurée intacte au
milieu du chaos de la Guerre de Trente Ans et face a une nouvelle
pensée philosophique ; et quels caractéres de 1’ancienne Unité il a mis
en valeur dans son ceuvre. Nous manquons également d'une enquéte

r Swmutny hlas zaplaseného hnévem BozZim pasiyre, Amsterdam 1660.

2 Bibliographie des ceuvres imprimées de Comenius: Emma URBANKOVA,
Soupis dél J. A. Komenského, Praha 1959.

3 B. RyBa ed., Sto listu J. A. Komenského, Praha 1942, p. 296-299.



COMENIUS 243

systématique portant non seulement sur ce que Comenius doit a la
mystique protestante de son époque et méme d’une époque antérieure,
mais aussi sur la fagcon dont sa pensée s’insére dans le contexte de
I'orthodoxie réformée, ou s’en sépare. La tradition théologique, dont
il est issu, ne le situe-t-elle pas dans I'histoire d’une crise, indépen-
damment méme de la révolution cartésienne ? Nous ne saurions
répondre a ce genre de questions, pourtant inéluctables. Nous tenons
seulement a faire quelques remarques préalables touchant la tension,
omniprésente dans l’ccuvre coménienne, entre I'héritage de I'Unité
des Freéres et les res humanae qu’il s’agit de sauvegarder dans la pers-
pective de la responsabilité planétaire des hommes devant Dieu.

*

Le jeune Comenius grandit dans un milieu dont I'ancienne tradi-
tion hussite de penser et de vivre la foi chrétienne penchait désormais
vers le calvinisme. On s’accorde généralement a penser que la bour-
geoisie de ’Europe occidentale de cette époque avait trouvé dans le
calvinisme [’appui sinon le fondement de son idéologie révolution-
naire. D’autant plus intéressante est la constatation que la lutte en
faveur de l'adoption du calvinisme par I’Unité des Fréres (plus ou
moins acquise alors que Comenius était encore enfant) se situait dans
le prolongement direct du combat pour une instruction et une culture
supérieures. Ce combat caractérise la vie intérieure de 1I'Unité pendant
toute son existence. La raison pour laquelle, plus de cent ans avant
Comenius, s’opposaient I'un a l’autre le Grand et le Petit Parti de
I'Unité, puis Martin Luther et Luc de Prague, Laurent Krasonicky et
Martin Skoda, Jean Blahoslav et Jean Augusta, fut encore la raison
pour laquelle I’ami paternel de Comenius, Jean Lanecky, ancien ¢léve
de ’Académie de Genéve (1579), s'opposa, ’année méme de la nais-
sance de Comenius, au Petit Conseil d’alors r. La publication, entre
1579 et 1504, des six volumes de la Bible tchéque annotée, dite de
Kralice, prouve incontestablement 1’ascendant que la théologie et
I'exégése réformées avaient exercé sur les esprits les plus avertis
parmi les Freéres 2,

1 ANT. GINDELY ed., Dekrety Jednoty bratrské, Praha 1865, p. 255. On
trouve le nom de Lanecius dans Le livre du recteur de I’Académie de Geneve.

2 Cf. J. B. SouCEek : The doctrinal content of the Notes in the Kralice Bible,
in Vé&stnik kvdlovské spoleinosti, Praha 1933. L’auteur résume le résultat de sa
recherche p. 137 : « The Reformed theology brought to the Unitas the needed
synthesis of its own traditional teaching with the Protestant doctrine of Salva-
tion by Faith alone. In this way the Unitas was gradually brought to accept
Calvinism without reserve. This ultimate outcome of the doctrinal develop-
ment of the Unitas was facilitated by the fact that, in several important points
of doctrine... the Brethren, continuing the traditions of the Taborites, and even
of Hus and Wiyclif, were always very near to the later Calvinism. »



244 AMEDEO MOLNAR

En 1598, Samuel Sylvestr (f 1605) traduisit en tchéque, a 'usage
des Freéres, les Partitiones theologicae du théologien réformé Aman-
dus Polanus. Une semblable orientation réformée soutenait Mathieu
Kone¢ny (1569-1622) lorsqu’il rédigea son volumineux T heatrum divi-
num, publié a Prague en 1616. En y présentant l'acte divin de la
création comme cause premiére et efficiente de I’harmonie universelle,
dont il fallait chercher le reflet avant tout sur le visage de I’homme,
il adoptait une problématique dont les Fréres ne s’étaient guere
occupé jusque-la 1.

A son tour, Comenius devait entrer dans ce combat. Sa Conatuum
pansophicorum dilucidatio (1639) > défend ses efforts pansophiques
contre les critiques avancées par ses coreligionnaires. Elle se situe
dans le prolongement des apologies3 d’une docta pietas dues aux
Fréres Krasonicky (1530) et Blahoslav (1567). A en croire Comenius,
c’est se réclamer a tort du Christ que de concentrer son attention
exclusivement sur les choses spirituelles et célestes pour livrer le
domaine du profane a I'investigation autonome des seuls non-croyants.
L’attitude de Comenius, méme en tant que théologien, reste singu-
lierement attentive a 1’homme. Elle gotite fort peu les intransi-
geances antihumanistes d'une certaine tradition luthérienne. Vers
sa pansophie, congue théologiquement, convergent une infinité de
recherches qui s’accumulent, se corrigent et s’organisent en elle.
L’expérience humaine totale est placée sous le signe de la grice.
Toujours est-il que, tout en les dépassant de beaucoup dans la direc-
tion d’une théologie naturelle, Comenius eut parmi les Fréres des
précurseurs dont avec les années il ne faudrait pas sous-estimer
I'importance.

Mais, comme il avancait en age, vis-a-vis de son Eglise, l'isole-
ment de Comenius augmentait. Les Fréres qui avaient encore regu
leur formation au sein de 1’Unité mouraient 1'un aprés 'autre. Come-
nius fut alors privé de toute possibilité de discussion approfondie
menée a partir de leur ancienne base théologique. Cette circonstance
joua un réle dans son évolution théologique, surtout dans sa concep-
tion de la révélation ; il s’éloignait de plus en plus de la sobriété des
Freéres et se laissait entrainer, par des visionnaires exaltés, vers une

1 TLa traduction manuscrite des Partitiones se trouve au Musée national de
Prague, sign. V H 1, et ne fut jamais publiée. Sur Rylvertr comme traducteur
ef.Viasta FiavovA, Kralicti impreseri, in 2 kvalické turze 11 )1968), p. 8-9.
Dans ce sens, on peut compléter ce qu’'en dit ERNST STAEHELIN : Amandus
Polanus von Polansdorf, Basel 1955, p. 64. L'analyse du Theatrum de Koneény
se lit chez JarosLAv VLCEK : Déjiny Ceské literatury 1, Praha 1951, p. 436-444-.

2 Ed. J. REBER : Veskeré spisy J. A. Komenského 1, Brno 1911, p. 389-433.

3 Ed. AMEDEO MOLNAR : Ceskobratrskd vychova pred Komenskym, Praha
1956, p. 76-99 et 147-157.



COMENIUS 245

révision, sur ce point, de la doctrine réformée 1. Si donc la filiation de
Comenius par rapport a 1’Unité ne suffit pas a expliquer entiérement
sa figure, il est bon de signaler que sur le plan théologique proprement
dit, il n’est pas simplement le gardien de la tradition de 1'Unité.
Insister sur le fait que la personnalité de Comenius remonte a I'Unité,
et que c’est sans doute a partir de positions nettement théologiques
qu’il passa a ses opinions philosophiques, pansophiques et pédago-
giques, n’est pas une simplification commode de la genese de la
pensée coménienne ; ce n’est pas, non plus, placer cette pensée en
marge des problémes caractéristiques posés aux hommes du X VIIe sie-
cle, période qui allait voir la disparition de 1'Unité des Fréres.

Si 'on se demande en quoi Comenius se rattache a la tradition
des Freres, il faut commencer par dire que I'héritage et la situation
historique de I'Unité ont fait de Comenius un homme pris dans un
triple engagement : confessionnel, social et politique.

L’Unité avait salué dans la Réforme de Luther et de Calvin
davantage qu’une simple alliée et, bien qu’elle voultt maintenir
I'indépendance de ses ordonnances ecclésiastiques et de ses habitudes
catéchétiques, elle prit résolument place dans le front uni du protes-
tantisme européen contre le catholicisme de la Contre-Réforme.
Comenius était profondément convaincu de la justesse d'une telle
attitude. En s’efforcant d’affermir 1'unité du protestantisme a I'inté-
rieur comme a l'extérieur, il développa et appliqua de diverses fagons
les présupposés théoriques, uniques en leur genre, de l'cecuménisme
des Fréres. Celui-ci tenait a leur ecclésiologie, élaborée des avant la
fin du XVe siécle : il n'y a qu'une seule Eglise universelle du Christ a
laquelle les Eglises humainement organisées participent, sans toute-
fois pouvoir s’arroger le droit de I'incarner pleinement. Il est donc
préférable de se servir, pour les dénommer, du terme d’Unités (Unité
romaine, Unité tchéque pour I'Eglise hussite, Unité allemande pour
I’Eglise de la Confession d’Augsbourg, Unité helvétique, Unité des
Fréres, etc.) 2, réservant celui d’Eglise & «1’ensemble des chrétiens
convoqués par la voix de I’Evangile de quelque nation qu’ils soient,
n’importe ot dans ce vaste monde » 3.

t Dans Lux e tenebris, novis radiis aucta, Leyde 1665, Comenius se plaint :
¢« Mundus hodie non credit Deum adhuc loqui aut nuntios ad homines mittere. »
A Samuel Desmarets qui lui avait amérement reproché d’avoir publié de falla-
cieuses prophéties, il répliquait qu’au contraire elles invitaient I'Eglise a prendre
sérieusement en considération le don actuel de prophétie : « De Prophetiae in
Ecclesia dono accuratius expendendi occasio data» — De zelo sine scientia
admonitio frateyna, Amsterdam 1669, p. 41.

2 Comenius se sert de ces désignations dans son Testament de la mere mou-
rante, I Unité des Fréves (K&aft wmivajici matky, Jednoty bratvské, ed. Stanislav
Souéek, Praha 1927) de 1650, mais la terminologie est courante chez les Freéres
dés le XVe siécle, cf. notre livre Bratyr Lukds PraZsky, Praha 1948.

3 Art. VIII de la Confession de foi des Fréres, rééditée par Comenius a
Amsterdam en 1662, ed. Rudolf Ri¢an, Cty# vyzndni, Praha 1951, p. 144.



246 AMEDEO MOLNAR

Ces principes d'un irénisme confessionnel auxquels quelques-uns
de ses contemporains ne parvinrent que fatigués par d’interminables
polémiques, Comenius les tenait de son Unité. N’ayant pas a les
découvrir péniblement, il se sentait libre pour une action cecumé-
nique directe T.

Sans doute Comenius avait-il & maintes occasions pris fait et
cause pour les pauvres, mais son ceuvre faisait, en définitive, particu-
lierement appel aux milieux bourgeois en critiquant les seigneurs et
I'exploitation dont ils accablaient le peuple des campagnes. Ce parti
pris d’origine bourgeoise fut sans doute la conséquence de la solida-
rité de Comenius avec les Fréres tchéques a une époque précise de
leur évolution sociale. Si, dans ses vieux jours, Comenius inclinait
plutot a radicaliser son sens critique social, cela tient aussi au fait
qu’il se rendait de plus en plus compte qu’il était finalement hussite —
comme Friedrich Breckling le lui rappelait en 1666 dans son Syntagma
Satanae, publié & Zwolle z et que, & 1'origine, la théologie sociale des
Freres était beaucoup plus critique a I'égard de la société féodale
établie 3. La place qu’occupait Comenius dans 'agitation sociale de
son temps correspond en tout cas parfaitement au degré de 1’évolu-
tion sociologique des Fréres, marquée par leur déception politique a
I'égard de la haute noblesse et leur rencontre avec la bourgeoisie des
pays protestants 4. Lorsque Comenius ¢€laborait son projet de réforme
universelle aux incidences nécessairement sociales, il se souvenait des
motifs d’espérance sociale et méme cosmique qui, jadis, accompa-
gnalent la naissance de la Réforme en Bohéme. En se servant bien
stir de moyens théologiques et philosophiques offerts par la tradition,
Comenius dans son chef-d’ceuvre, la Consultation universelle sur la
réforme des choses humaines, parvient a des résultats qu’aucune théo-
logie ni philosophie traditionnelle ne préconisait. Mais « méme si ici
et 1a les moyens différent, les racines sont identiques et le but tres
semblable a celui du hussitisme révolutionnaire : un monde nouveau
ol 'humanité serait harmonieusement unie. Jadis, il s’agissait de
faire valoir la force révolutionnaire contre les ennemis du royaume
de Dieu, cette fois-ci il s’agit avant tout d’une conversion de principe

1 Cf. AM. MoLNAR : Comenius. Vers le venouvean intégral de I’ Eglise, Prague
1957.

2 Mi1LADA BLEKASTAD : Comenius. Versuch eines Umyisses von Leben, Werk
und Schicksaal, Oslo-Praha 1969, p. 722. — WILHELMUS RooD, Comenius and
the Low Countries, Amsterdam-Praha 1970, p. 204 s.

3 PETER Brock: The political and social doctrines of the Unity of Czech
Brethren, La Haye 1957. — AM. MOLNAR : L’Unité des Fréves tchéques, in
RHPR 1959, p. 375-384.

4 Voir notre livre cité ci-dessus, p. 5 note 3, et Joser VALKA : The Unity of
Byethren and society, in Kralice, ed. Vlasta Fialova, Brno 1959, p. 129-142.



COMENIUS 247

devant conduire la raison loin des errements auxquels elle est expo-
sée dans le labyrinthe du monde. » 1

Fils de I'Unité des Fréres, Comenius I'était également dans son
engagement national et politique. Bien que, dés le XVe siécle déja,
I'Unité ne voulit étre une Eglise que d’une seule langue (ce qu’en fait
elle ne fut jamais), le goilt trés développé que Comenius avait pour
la Parole préchée, enseignée, imprimée et lue dans la langue mater-
nelle cultivait en lui la conviction profonde de la valeur de la langue
tchéque et de la corrélation existant entre la mission de I'Eglise et la
nation 2. En accord avec les Fréres, il considérait la nation comme
une communauté de travail unissant des gens qui se trouvaient dans
les mémes conditions matérielles, politiques et culturelles et dont la
félicité dépendait du vrai culte rendu a Dieu 3. A cause de la vérité
évangélique préchée par Jean Hus cent ans avant 'avénement de la
Réforme en Europe, la nation tchéque était, pour Comenius, « consa-
crée en Dieu». Approfondissant les données historiques rassemblées
vers 1600 par I'historien des Fréres Jean Jafet, Comenius s’enhardis-
sait sur la voie d’une théologie de I'histoire tchéque. Dans cette his-
toire, I'infidélité a la Vérité offerte et reconnue constitue le péché
contre Dieu et une faute contre I’avenir de ’humanité. L’insurrection
des Etats tchéques en 1618, viciée par l'intérét égoiste des barons,
n’empéchait pourtant pas Comenius d’espérer la victoire de la coali-
tion européenne contre les Habsbourg et de suivre avec sympathie
les révoltes locales du peuple de son pays. Plus tard, par ses proposi-
tions en vue d’une réorganisation internationale, il voulait amener
une solution de la question tchéque plus heureuse que ne fut celle
obtenue par la paix de Westphalie. Cet effort diplomatique ne fut,
en fin de compte, que la généralisation d'un premier projet visant a
déterminer comment « ’Eglise et I’Etat tchéques, aprés leur déplo-
rable dévastation, pourraient refleurir délicieusement comme le jardin
d’Eden ».

Mais il y a plus. On sait combien la pensée théologique et philoso-
phique de Comenius est celle d'un éducateur. Or la comeniologie n’a
pas encore diiment mis en relief 'influence qu’exerceérent sur Come-
nius la pratique et la pensée de 1’Unité des Freres dont toute la struc-
ture, soigneusement élaborée, s’efforcait de stimuler et de contrdler
les conséquences de la confession baptismale. « Quant & moi, écrivait

1 Jan PatoCka : Aristoteles, Praha 1964, p. 383 s.

2 ¢ Pour maitriser ma langue, je me mis, en 1612, séjournant alors a Her-
born, a composer le Trésor de la langue tchéque, c’est-a-dire un lexique tres
complet, une grammaire exacte, des locutions élégantes qui donnent du relief,
et des proverbes. » — V. T. M1SKovskA : Lettve de J. A. Comenius a Petrus Mon-
tanus (1661), in Communio viatorum 5 (1962), p. 298.

3 Clest la définition qu'’il donne en 1659 dans Gentis felicitas, opuscule dédié
au duc de Transylvanie.



248 AMEDEO MOLNAR

Comenius, je ne désirerais pas vivre dans une Eglise olt I'on vit sans
discipline parce que pour moi, habitué¢ depuis ma tendre enfance au
joug doux de la discipline, ce fut un délice, Dieu le sait, que d’avoir
quelqu'un faisant attention a moi, méme lorsqu’on me plaga comme
gardien en chef au-dessus des autres. » * Son édition latine richement
annotée de la Ratio disciplinae est une preuve de 1'estime dans laquelle
il tenait la wvaleur éducative des ordonnances ecclésiastiques de
I’Unité 2. Comenius critiquait vivement 1’enseignement scolaire des
Fréres. Il souffrait lui-méme de son caractére arriéré et il ne pouvait
le prendre comme point de départ de son travail de réformateur en
pédagogie. Par contre, il portait des jugements étonnamment favo-
rables sur la valeur éducative des habitudes communautaires des
Fréres. L’organisation de leurs communautés structurées en trois
catégories progressives de «membres débutants», « progressants» et «se
dirigeant vers la perfection» 3, trouva chez Comenius des développe-
ments ultérieurs. On apercoit une influence certaine des Fréres dans
I'effort de Comenius pour obtenir un horaire de vie rationnel et bien
adapté aux différentes classes d’age, et surtout dans son souci d’éviter
que I’humanité ne soit distraite de sa mission par une évolution auto
nome échappant au contréle de la sagesse.

La Consultation universelle est 1’expression ultime de ce souci
coménien. On aurait tort d’y voir un parachévement pur et simple
de la pensée et de la spiritualité de I'ancienne Unité, méme si, de
toute évidence, elle en contient d’importants éléments. Par rapport
a 1'Unité, Comenius considérait lui-méme sa Consultation comme
I’accomplissement du projet évangélique des Fréres. Par contre, les
critiques adressées a Comenius, soit par les Fréres eux-mémes, soit
surtout par des théologiens réformés orthodoxes, portaient sur le fait
que, par rapport a I’Eglise, le projet coménien opérait un décrochage
progressif. Repoussé par les orthodoxies de toute couleur, Comenius
se vit obligé de garder en manuscrit I'essentiel de sa Consultation,
ouvrage qu’il n’a pourtant jamais cessé de considérer comme son
opus proprium. Aprés avoir pour un moment attiré l'attention de
A. H. Francke et du groupe piétiste de Halle 4, la Consultation fut

1 Cf. notre étude, On Czech Brethvew's Education in Relation to Comenius,
in Pedagogika 1957, p. 441-452.

2 Ratio disciplinae ordinisque ecclesiastici in Unitate Fratrum Bohemorum,
1633, ed. J. Th. Mueller, Velkeré spisy J. A. Komenského 17, Brno 191z,
P- I-I55-

3 AM. MOLNAR : Incipientes, progredientes, perfecti, in [ednota bratvskd, ed.
R. Ritan, Praha 1957, p. 147-169.

4 AM. MOLNAR : A. H. Francke und die Bedeutung des hallischen Pietismus
fiiv die ischechischem Protestanten, in Theologische Literaturzeitung 89 (1964),
p- I-10.



COMENIUS 249

retrouvée en 1935 seulement et fut finalement éditée a Prague en
1966 1,

L’ceuvre se présente a la fois comme un appel prophétique et
comme un programme de renouveau du monde, programme congu
comme une réponse a l'histoire du salut qui place I'homme devant
un choix décisif. C’est vers ’avenir que s’élance I'ensemble des expé-
riences humaines ; celles-ci forment une chaine inachevée, 1l est vrai,
mais elles appellent un couronnement. Or ce mouvement, qui part de
la créature et de sa catena artium, n’est rendu vraiment possible que
grace a l'initiative du mouvement divin qui vient & sa rencontre et
s'incarne en la personne du Christ. Sans I'espoir de son retour sur la
terre, le provisoire serait privé de son dynamisme, 1’histoire privée de
sens. Par rapport a 'homme et en relation avec la catena artium, le
Christ exerce sa fonction médiatrice ici-bas a la limite méme du temps
encore historique. Ce plan rédempteur a pour but la réformation de
I’homme a 'image de Dieu.

Envisageant 'univers en fonction de ’espérance eschatologique,
la Consultation pose la question des possibilités que ce monde offre de
s’ouvrir a son avenir. En cela, le projet coménien différe des utopies.
En effet, Comenius ne construit pas les bases de 1’activité humaine a
partir du néant, mais accroche ses projets aux données réellement
existantes. Il tient compte par exemple des tensions sociales entre
pauvres et riches, seigneurs et serfs. Il tient compte de la situation
d’une Europe déchirée entre deux camps politiques et confessionnels.
I1 analyse les conséquences équivoques que la navigation et la coloni-
sation d’outre-mer font peser sur la coexistence des peuples. Il ne
néglige pas l'influence exercée sur la transformation de I'image du
monde par les nouvelles philosophies et la recherche scientifique,
méme s’il craint qu’une spécialisation trop poussée puisse faire perdre
la sensibilité nécessaire au sens de I'univers créé. Il tient sérieusement
compte de la situation religieuse, sans ignorer la poussée de I'Islam,
et il ne se fait pas grande illusion sur l’esprit d’invention et de res-
ponsabilité prophétique des Eglises protestantes étatisées. Dans les
trois domaines majeurs de la science, de la politique et de la religion,
il sait respecter ce qui fut acquis jusqu’ici. Quant a leurs échecs, dont
il a une perception aigué, il les attribue au fait que les hommes ne
connaissent pas le véritable objet de leur dialogue réciproque ni la
bonne méthode pour le mener a bien. C’est cela précisément que la
Consultation se propose de changer, convaincue qu’elle est du carac-
tére réformable du monde dans I'attente du Seigneur qui vient.

1 Joannis Awmos Comenit De verum humanavrum emendatione consuliatio
catholica. Editio princeps. Edd. Jaromir Cervenka et Vlasta T. Midkovska-
Kozakova, Pragae 1966, 2 volumes,



250 AMEDEO MOLNAR

Nous n’allons pas suivre Comenius dans les détails du projet de la
Consultation. Seul va nous retenir le role de I’Eglise en général et de
I’Unité des Fréres en particulier, dans ce grand réve de palingénése.
En effet, I'Eglise participe a la tension temporelle qui traverse 1'en-
semble de la Consultation *. Succession de durées, le temps permet,
favorise le développement de la vie, du mouvement. Grace a la suc-
cession des générations, des inventions sont possibles. On peut et on
doit faire un usage pédagogique du temps. On peut et on doit parti-
culiérement espérer que, grace a la royauté du Christ, 1’éternité com-
mence dés maintenant. D’autre part, comme toute chose tend vers
son but ultime sans pleinement 1’atteindre dans le temporel, sa tempo-
ralité méme postule I’éternité. Or, pour Comenius, c’est I’Eglise qui,
grace 4 sa foi en l'incarnation historique du Christ de Dieu et a I'espé-
rance de son retour, est tenue d’'interpréter le temps et le monde avec
une profondeur que ne nous manifestent pas leurs apparences immé-
diates. Grace a sa conscience eschatologique, 1’Eglise fonctionne
comme l'avant-garde opérative des derniers temps, comme modéle
de la panorthosie universelle. Ce modéle, elle 1'est également en tant
que partie du monde en transformation, partie qui, nécessairement,
révele la condition du Tout 2.

Malgré ses défaillances, malheureusement trop nombreuses et
invétérées, I'Eglise est ’arsenal des moyens du renouveau : Et notabile
admodum est, quicquid hactenus adminiculum Lucis repertum est, in
Ecclesia esse repertum 3.

Pour demeurer la force efficiente de la réforme universelle, I'Eglise
doit cependant continuer a se réformer. Toutes les réformes du passé
ne furent que partielles, voire fragmentaires. Si elles ont abrogé la
suprématie du pape, la Réforme & venir devra offrir le monde entier
a la royauté du Christ. Un concile cecuménique devra y penser en
tenant compte du sens plénier du message biblique. La dogmatique
chrétienne aura soin de se débarrasser de tout élément fortuit pour
se centrer sur la trichotomie foi-amour-espérance, correspondant aux
trois dimensions temporelles de notre existence : le passé, le présent,
I'avenir. Aprés avoir joué un role essentiel dans la geneése de la civili-
sation, I'Eglise doit rappeler au monde la situation eschatologique
qui est la sienne devant Dieu. Pour ce faire, elle doit se réformer,
prendre conscience de 1'urgence de I’heure et accomplir sa tache tant

1 AM. MOLNAR, Réflexion sur Uaspect chiliastique de la Consultation comé-
nienne, in Acta Comeniana 25 (1969), p. 103-I112.

2 ¢« Mundus universus per omnia regna et politias et ecclesias et artes ac
opificia et libros, nihil est nisi perpetua rerum et cogitationum et actionum
transformatio, meliorum desiderio ac spe. Jam autem necesse est partis eandem
esse conditionem, quae totius... » Consultation 11, colonne 718.

3 ITbidem, 11, c. 4109.



COMENIUS 251

qu’il est temps: nondum adesse mundi finem®. La fin des temps
signifiera pour l'univers créé sa consommation par le feu sans que la
matiére périsse comme telle 2. L’homme, redevenu image de Dieu,
jouira de I’éternité 3. Quant a 1’'Eglise, ce sera sa fin et son passage a
une autre forme d’existence 4.

En parlant de I'engagement concret de I'Eglise, une certaine
inquiétude ne quitte jamais Comenius. L’Eglise n’a jamais saisi dans
sa plénitude la lumiére dont elle est porteuse. Il se pourrait méme
qu’elle restit en dega des exigences du don de Dieu 5. Pour surmonter
son déchirement entre le projet d’'un monde nouveau et la fidélité a
des comportements anciens, ne devrait-elle pas devenir beaucoup
plus explicitement figurative de son Seigneur et humblement cons-
ciente des limites que lui impose son élection méme ? Comenius n’ose
trop pousser cette pensée par rapport a I’Eglise universelle. Mais il le
fait toutes les fois qu’il songe & son Unité dans le contexte de ses
propres préoccupations de panorthosie.

Pendant les vingt derniéres années de sa vie, Comenius était
convaincu que le microcosme de 1'Unité des Fréres tchéques agonisait
pour donner au macrocosme de I’humanité entiére son bien le plus
précieux. Ce faisant, Comenius pouvait se référer a I'ecclésiologie des
Fréres qui, de tout temps, refusait de considérer 1'Unité comme une
institution ayant son but en elle-méme. Mais il allait beaucoup plus
loin. Il demandait que 1'Unité se libérat de tout instinct d’auto-
conservation. Il invitait ses amis a partager les trésors de « la mére
mourante, I'Unité des Fréres » entre « ses fils, filles et ses héritiers »,
qu’il cherchait parmi les chrétiens. L’idée de la disparition de 1'Unité
de la scéne nationale et européenne mirissait en lui. Dés I'année 1649,
elle chercha 4 se manifester de facon littéraire, souvent émouvante.
Si, au début, Comenius avait espéré la résurrection de l'ancienne
Unité aprés une mort plutét imaginaire, il radicalisa plus tard cette
mort. Il ne voyait plus la résurrection comme simple retour a la
continuité historique, mais comme transformation absolue : « Dieu,
qui commence ses jugements A partir de sa propre maison, démolit
complétement tout ce qui lui déplait afin de pouvoir rebatir sur les
fondements » (1650) 6.

« Laissons donc en toute confiance faire Dieu, qui sait ce qu'’il fait,
laissons-le & son gré démolir et piller ce qui lui déplait pour que, dans

Ibidem, 1, c. 9ob.
Ibidem, 1, c. 23 et 1268 ; 11, c. 1270.
Ibidem, 1, c. 1266 et 1099.
Ibidem, 1, c. 1254.
Souci particuliérement fort dans la Vindicatio famae et conscientiae Joh.
Comenii a calumniis Nicolai Arnoldi, Lugduni Batavorum 1659. Cf. F. J.
ZouBEK dans Casopis feského musea 1886, p. 62 s.
6 Klaft umirajict matky, § 13.

Vi o W N -



252 AMEDEO MOLNAR

un second temps, il puisse cultiver et greffer ce qui lui plait » (1660) 1.

« David ayant rendu service en son temps, s’endormit, puisque
la voie était frayée pour son fils. Toi également, chére Unité des
Freéres, tu as rendu service en ton temps au sein de ton peuple et
frayé la voie & d’autres. Endors-toi donc au nom de Dieu et fais la
place a cette grande unité que le Seigneur va assembler de toutes les
nations sous le ciel » (1670) 2.

Et, dans une de ses derniéres lettres, le vieillard s’ouvrait a ses
fréres et confessait avoir enfin compris « dans quel but ce Dieu sage
et bon faisait tout cela, pourquoi il démolissait sa propre petite maison
pour préparer la place a une maison plus grande, démolissait ce qui
est pourri et qui tombe pour former quelque chose de solide, de beau,
de florissant et glorieux, c’est-a-dire pourquoi, au lieu d'une petite
Unité qui lui est chére, il en éléve une grande, a lui plus chére encore,
non seulement dans toute la patrie, mais dans toutes les nations de
la terre... C'est afin que la lampe, étouffée jusqu’ici sous le boisseau
de sectes et unités particulieres, mise désormais sur un haut chande-
lier, éclaire tous ceux qui sont dans les maisons de 1'Eglise et dans
celles du vaste monde. Déja je vois comment fermer derriére moi la
porte de la petite Unité et comment ouvrir devant moi la porte de
la grande unité. » 3

Comenius s’acquitta de son ministére de gardien de la porte d’un
age nouveau, méme a I'égard de sa meére, 'Unité des Freéres. Il le fit
avec le pressentiment que ce ne sera pas en restant au niveau de la
vie paroissiale et ecclésiastique d’hier que les chrétiens pourront se

présenter en héritiers de la Promesse.
AMEDEO MOLNAR.

(Traduction de Marianne Stahli)

1 Smutny hlas, § 58.
2 Clamoves Eliae, ed. Ant. Skarka in Milada Blekastad, Comenius, o.c.,

P J2s
3 Voir ci-dessus p. 3 note 3.



	Comenius : entre l'unité des frères tchèques et l'unité du monde à venir

