
Zeitschrift: Revue de Théologie et de Philosophie

Herausgeber: Revue de Théologie et de Philosophie

Band: 21 (1971)

Heft: 4

Artikel: La doctrine fichtéenne du droit : (Grundlage des Naturrechts,
Rechtslehre 1812, Reden an die Deutsche Nation)

Autor: Guéroult, Martial

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-380969

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 15.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-380969
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


LA DOCTRINE FICHTEENNE DU DROIT
(Grundlage des Naturrechts, Rechtslehre 1812,

Reden an die Deutsche Nation)

La philosophie fichtéenne du droit a pâti de deux voisinages, celui
de Hegel qui l'a éclipsée par ses vastes visions historisantes, celui de

Kant, considéré comme le chef de file des philosophies inspirées
doublement par le moralisme et par les idées de la Révolution française.

D'une façon générale, on s'est préoccupé davantage de la théorie
de Kant que de celle de Fichte, parce que Fichte, considéré comme le
disciple de Kant, pour beaucoup, reste dans son ombre. D'autre part,
la philosophie kantienne est animée d'un esprit juridique qu'on ne
retrouve pas dans la philosophie de Fichte. La méthode de la Critique
est pour Kant une méthode juridique. Au chapitre II de la Section I
de l'Analytique transcendantale, dans la Critique de la Raison pure,
Kant explique que, par déduction, il entend ce que les jurisconsultes
entendent par là, c'est à savoir un examen visant à déterminer la
légitimité de certaines prétentions, à résoudre la question quid juris ;

ce qui conduit à se référer à un code de lois ; la prétention dont il
s'agit ici étant celle des jugements synthétiques a priori à valoir
objectivement, le code est alors celui des lois de l'entendement pur. Au
contraire, l'esprit de Fichte n'a rien de juridique. Il prend pour modèle,
non la déduction du jurisconsulte, mais la déduction génétique du
géomètre, à l'instar de Spinoza.

Cependant, en fait, la philosophie du droit ne joue chez Kant
qu'un rôle secondaire, tandis qu'elle joue chez Fichte un rôle de
premier plan. Aussi est-ce vraiment par Fichte que le Droit s'est introduit
dans la métaphysique comme un problème essentiel, et, cette place,
il la conservera désormais. A cet égard, Hegel est l'héritier moins de
Kant que de Fichte, malgré les différences considérables qui l'en
séparent.

Enfin, la doctrine fichtéenne du droit est importante au moins à
deux points de vue : i° elle définit de façon nouveUe et originale le

concept même du droit ; 20 elle exerce une influence profonde sur les

14



210 MARTIAL GUÉROULT

idéologies démocratiques du XIXe siècle, sur le développement des
théories socialistes, en particulier sur Marx, qui cite Fichte à peu près
autant que Hegel.

Mon intention n'est pas de l'exposer en détail — il y faudrait
plusieurs articles — mais d'en dégager et d'en caractériser les grandes
lignes.

Une première caractéristique est que la doctrine du droit est déterminée

entièrement sous l'empire de la préoccupation morale qui anime
de bout en bout toute la philosophie de Fichte. Elle constitue une
partie de la philosophie pratique, le fondement de celle-ci étant l'effort
invincible du Moi pour recouvrer son absoluité perdue.

La seconde caractéristique, c'est que, pourtant, le droit est
indépendant de la morale. Droit et morale sont deux faits nécessaires de
la conscience, qui diffèrent radicalement de nature et de structure.
Aussi le droit n'est-il pas fondé sur la morale et ne peut-il pas se déduire
d'elle, comme le prétend Kant qui voit dans le respect de la valeur absolue

de l'individu fin en soi le principe de l'égalité que le droit impose
devant sa loi à tous les individus. La sphère du droit est donc
autonome, et cette autonomie, qui confère à la théorie un certain caractère
objectif, permet d'envisager le fait du droit selon sa stricte spécificité.

La troisième caractéristique, c'est que le droit, bien qu'il constitue

une sphère autonome, indépendante de la morale, n'est pas situé
hors d'elle, dans une sorte d'isolement, car il est ce sans quoi la
morale ne serait pas possible et, de ce fait, il en constitue l'assise.
Ce n'est donc pas le droit qui dépend de la morale, c'est la morale
qui dépend du droit, sans que celle-ci pourtant s'en déduise,
puisqu'elle est un fait distinct du droit et irréductible à lui.

La quatrième caractéristique est que, si le fait du droit est à celui
de la moralité dans le rapport de la condition au conditionné, la
philosophie du droit est à celle de la moralité dans le rapport du
théorique au pratique. Autrement dit, si le droit appartient à la philosophie

pratique, il en est la partie théorique. Toute philosophie théorique
consiste, en effet, à déduire la causahté d'un non-moi sur le moi comme
condition nécessaire de facultés dans le moi. Or, le système du droit
consiste à déduire un certain non-moi (celui des individus, celui de
l'Etat, etc.) comme condition nécessaire dans le moi d'une faculté
d'exercer librement une action sur le non-moi ; il s'occupe uniquement
de déduire la réalité de cette activité et les conditions de son exercice ;

il montre dans le rapport de droit ce sans quoi l'être même de cette
activité serait impossible. Il ne se préoccupe nullement de déduire les



LA DOCTRINE FICHTÉENNE DU DROIT 211

devoirs qui commandent un certain usage de cette activité, cette
tâche étant du ressort de la partie pratique de la philosophie pratique.
Ainsi, déduisant une réalité et la conscience d'une réalité, non un
devoir être et la conscience d'un devoir, la philosophie du droit est
bien, à l'intérieur de la sphère pratique, une discipline théorique.

La cinquième caractéristique est que le droit et les réalités déduites

en fonction de lui apparaissent comme des moyens à l'égard des
fins de la morale, car pour que la morale puisse commander à l'activité

hbre du moi de réaliser sa fin idéale, il lui faut d'abord disposer
de cette activité et des moyens de s'en servir. Or, c'est le droit qui
les rend possibles, tandis que, d'autre part, ces réalités qu'il implique
pour sa propre possibilité, à savoir le corps, le monde sensible, les

individus, leur communauté juridique, fournissent à la morahté la
matière à laquelle s'apphquent les actions qu'elle prescrit.

La sixième caractéristique est le caractère de déduction génétique
(non historique) de la théorie du droit. Il s'agit d'établir comment le
droit et la structure des institutions juridiques se produisent nécessairement

de par la nature même du moi. Par là est fondé authentiquement
le droit naturel, inviolable et inahénable par définition, puisque

le violer, c'est léser la nature humaine fondamentale. Il ne s'agit donc
plus de partir, comme Rousseau, d'une affirmation gratuite, de ce

postulat « l'homme naît libre » pour imaginer ensuite les institutions
qui pourraient sauvegarder son activité libre, mais de donner la genèse
intime de cette activité même pour en dévoiler la structure à partir
de la nature du moi et pour poser tout ce qu'impliquent nécessairement

le déploiement et l'apphcation possibles de cette activité. Le
rapport de droit apparaît alors comme tenant à la structure du moi
aussi étroitement que son corps, que l'articulation de ce corps et son
organisation, que les déterminations du monde sensible qui en dépendent.

On voit par là que la déduction du droit constitue une pièce
essentielle de la nouvelle métaphysique constituée par la Wissenschaf

tslehre.

Enfin, la septième, ultime, et fondamentale caractéristique, liée à

toutes les autres, est que le concept du droit se détermine entièrement
sous l'idée de l'activité libre, laquelle constitue l'essence du moi. Ainsi
la structure du droit dépend entièrement des requisits de cette activité.

Donnons maintenant, sans trop nous y attarder, un aperçu de
cette déduction, afin d'en mesurer l'évidence et la rigueur, rigueur qui
caractérise d'ailleurs l'ensemble des démarches de la philosophie
fichtéenne.

Son principe général est que doit être posé tout ce que le Moi
requiert nécessairement pour réahser son essence. La doctrine du droit



212 MARTIAL GUEROULT

consiste donc à montrer que le Moi requiert pour cette réalisation une
certaine action qui constitue le rapport juridique. Le Moi ne pouvant
réahser son autonomie essentielle que par l'exercice de sa hbre activité,
doit d'abord prendre conscience de sa liberté et se l'attribuer ; mais
toute conscience n'est possible que par la position d'un objet en face
du sujet. Un objet doit donc être posé grâce auquel le moi peut prendre
conscience de sa hberté. Or, un tel objet ne peut évidemment être
qu'un sujet libre, seul capable d'éveiller en moi la conscience de ma
hberté par l'influence qu'en tant qu'être hbre il exerce sur moi. Ainsi,
la conscience de ma hberté naît en moi d'un stimulus vers la liberté
venu d'un autre être libre. Autrement dit, pas de conscience de ma
liberté sans un autre individu hbre exerçant sur moi une influence
educatrice, sans un concert d'individus qui étant par essence faits pour
la liberté, s'éveillent les uns les autres à la liberté. Mais, pour que ces

multiples êtres hbres puissent subsister ensemble, pour que leurs
libertés se tolèrent et s'accordent, il faut que soit institué entre eux
un certain rapport qui permette leur coexistence dans leur liberté
réciproque. Ce rapport, c'est le rapport juridique. La fonction première
du Droit et son fondement, c'est donc de rendre possible une communauté

d'individus libres s'éduquant mutuellement à la liberté.
Cette éducation mutuelle des libertés suppose une reconnaissance

mutuelle de la liberté. En effet, l'exercice du libre pouvoir d'action
requiert pour chaque individu une certaine sphère pour son action.
Pour pouvoir exercer simultanément leurs libertés, les individus
doivent les restreindre volontairement afin de ne pas empiéter sur la
sphère d'action des autres. Chacun doit donc reconnaître la liberté
d'autrui et la respecter. Le sentiment que ma liberté est respectée
par autrui contribue à éveiller en moi la conscience de ma liberté.
Cette limitation des libertés de chacun par l'idée de la possibilité de la
liberté d'autrui constitue en moi et pour moi le rapport de droit. Par
cette déduction est prouvée la vérité du concept de droit ; et cette
vérité ou rationahté en fonde la réalité au sens métaphysique du
terme.

Cependant, il ne suffit pas que la réalité du droit soit justifiée en
raison, il faut aussi qu'il soit applicable et appliqué.

L'applicabihté du droit requiert une condition externe et une condition

interne.
La première, c'est le corps et sa structure propre. La liberté, étant

le pouvoir pour chacun de modifier ou de produire à sa guise des objets
d'après un concept (Vorbild), est volonté. Cette volonté, requérant
une sphère d'action dans le monde matériel, s'incarne dans une partie



LA DOCTRINE FICHTEENNE DU DROIT 213

de celui-ci : c'est le corps, volonté devenue visible, diront, à la suite de

Fichte, Schelling et Schopenhauer. Incarnant cette volonté, le corps
l'exprime par sa structure, qui rend possibles la modification et la
production des objets d'après des concepts. Notre corps doit en
conséquence être articulé, c'est-à-dire pouvoir changer le rapport de ses

parties de façon que ces changements répondent à l'infinie diversité de

nos concepts ; il doit être organisé, c'est-à-dire tel que les modifications

du rapport de ses parties et ses parties elles-mêmes soient
soumises au concept, bref, soient susceptibles de finalité. De plus, puisque
ma liberté doit se déterminer en fonction d'autrui, je dois pouvoir,
en face de l'être libre, m'abstenir de certaines actions. Ces actions
doivent être inscrites dans mon corps comme seulement possibles. Une
telle distinction dans mon corps entre les actions réelles et les actions
possibles a lieu par l'organe des sens où l'action ne répond pas
immédiatement à l'excitation, un organe central permettant l'inhibition du
mouvement, qui, sans cela, se produirait immédiatement. En exprimant

ainsi par son organe la restriction volontaire qu'il rend possible,
le corps humain permet le rapport des êtres libres et fonde
matériellement la possiblité du droit. Enfin, étant éducable, il manifeste
qu'il est une création de notre volonté et se distingue par là de tous les

autres corps.
De cette théorie, il ressort qu'il n'y a nulle opposition entre le corps

et l'âme, que le corps n'est pas l'obstacle, mais l'instrument de notre
accomplissement comme être libre, que, de ce fait, il doit être
respecté, contrairement à ce que prétendent les morales mystiques et
ascétiques qui le méprisent et au besoin prescrivent de le mortifier.

Ce respect du corps, qui le rend inviolable, fonde un droit primitif
qui est celui de la propriété, droit qui vise la conservation du corps
et celle des choses nécessaires à sa subsistance, droit fondamental
qui dans ces limites, est absolument inviolable et sacré.

Ce corps que nous venons ici de décrire n'est que la condition
externe de l'applicabilité du droit. Condition externe, car il est pour
les volontés individuelles l'instrument extérieur qui les met en état
de réahser, si elles le veulent, la communauté juridique. Mais il faut
qu'intérieurement elles le veuillent. Or le rapport de droit n'est ni
physiquement nécessaire, puisqu'il ne s'impose pas matériellement,
ni moralement nécessaire, puisque, étant réciproque, il est subordonné
à cette réciprocité. Le droit peut donc être nié à chaque instant ;

cependant il doit être, puisque sans lui le Moi ne pourrait se réaliser.
Il faut donc une condition qui détermine les volontés à le vouloir :

c'est la condition interne de l'applicabilité du droit.
Cette condition surgit de la loi même du droit. Selon cette loi, en

effet, en tant que je traite autrui comme une personne libre, j'ai droit
à être moi-même traité par lui comme tel. S'il s'y refuse, il perd son



214 MARTIAL GUEROULT

droit à être ainsi traité et j'ai dès lors le droit de l'y contraindre. Ainsi
le droit de contrainte (Zwangsrecht) est la condition interne de
l'applicabilité du droit.

Il reste maintenant à passer de l'applicabilité à l'application du
droit. Celle-ci requiert une nouvelle série de conditions.

Tout d'abord, le droit de contrainte implique le droit de juger, car
c'est un jugement porté sur la violation du droit qui autorise la
contrainte. En principe, le droit de contrainte est infini, car, qui a violé
le droit semble avoir dénoncé la loi et doit en conséquence être exclu
de la communauté juridique. Mais une telle sanction est excessive,
car qui a violé la loi accidentellement n'a pas pour cela la volonté de
la renier définitivement, et si l'individu désormais s'y soumet, il a le
droit de résister à la contrainte, et de jouir de la liberté que les
individus se reconnaissent mutuellement. Mais comment savoir si
l'individu qui a violé la loi ne recommencera pas demain Comment
être sûr qu'il ne l'a pas reniée fondamentalement Pour résoudre

cette difficulté, il faut que tous les individus se garantissent
pour toute la durée de leur existence contre les violations possibles

du droit en se mettant mutuellement dans l'impossibilité de

s'attaquer réciproquement. Ils ne le peuvent que s'ils remettent
toute leur puissance entre les mains d'un tiers plus fort qu'eux, ce
tiers devant exercer pour eux le droit de contrainte et de juger, bref
tous les droits. De l'union du droit de contrainte avec la puissance du
tiers à qui est remise la puissance de l'exercer naît la loi positive :

elle réunit en elle tous les cas possibles de la violation du droit et la
règle de leur sanction approuvée par moi comme exprimant la volonté
immuable qui doit être la mienne si je suis juste. Ainsi, en me
soumettant à cette loi, je reste soumis à ma propre volonté. J'ai exercé
d'un seul coup, pour tous les cas et pour toute ma vie, mon droit de

juger, et je n'aurai pas besoin d'user de ma propre force pour rendre
mes jugements exécutoires.

La loi me garantit le juste exercice de ma liberté, mais qui garantira

la souveraineté de la loi Ce ne peut être qu'un pouvoir lié à la
loi, pouvoir qui doit être une volonté uniquement déterminée par cette
loi et dont la puissance doit dépasser celle des individus. Cette
puissance naît en effet de leur réunion, et leur réunion dépend de leur
volonté du droit. Si, en effet, ils voulaient l'injustice, leur pacte se
dissoudrait et perdrait toute puissance.

Cette puissance collective de volonté juste l'emporte nécessairement

sur celle de la volonté injuste qui est individuelle et isolée. Mais
elle doit garantir, non simplement contre l'injustice générahsée, mais
aussi contre des injustices partielles commises à l'égard de tel ou tel



LA DOCTRINE FICHTEENNE DU DROIT 215

individu. Cette garantie est assurée dès lors que la moindre injustice
contre un seul individu constitue une injustice à l'égard de tous, car
l'injustice devient alors un malheur public, et la collectivité entière
est intéressée à venir protéger mon droit. Cet être collectif par qui la
loi a force et souveraineté, c'est l'Etat.

Il ne reste plus qu'à déduire la structure nécessaire que doit prendre
l'Etat pour répondre à sa mission. L'Etat, étant un pouvoir
garantissant la liberté des personnes en les contraignant au respect du droit,
doit être une volonté où s'unissent la volonté générale et la volonté
particulière, ce qui suppose un accord unanime. Cet accord suppose
un contrat social qui, fixant la volonté générale, donne naissance à la
loi qui détermine les droits (législation civile) et à celle qui détermine
les sanctions (législation pénale). Le pouvoir doit s'ajouter à la loi pour
lui donner force, et la loi doit garantir par la constitution que ce
pouvoir ne sera jamais contraire à la loi. La constitution, à son tour,
doit être garantie par la séparation de deux pouvoirs, l'exécutif qui
comprend en lui le pouvoir judiciaire, et le pouvoir de contrôle que
Fichte appelle l'Ephorat. Enfin, le contrat par lequel la collectivité
confie à des représentants la force pubhque doit être adoptée à
l'unanimité, les dissidents devant s'en aller d'un Etat où ils ne voudraient
pas vivre, ou s'incliner devant la majorité, ce qui produit une unanimité.

Comme on le voit, il y a là un ensemble rigoureusement déduit,
une sorte de mécanique rationnelle de l'activité libre, et Schelhng a

pu déclarer à ce propos qu'une telle science théorique était pour la
liberté ce qu'est la mécanique pour le mouvement.

Mais une telle rigueur de déduction géométrique ne donne-t-elle
pas l'impression qu'on est en présence de la plus abstraite des théories
Le droit n'est-il pas fondé dans l'éther d'une métaphysique pure au
lieu d'être considéré et recueilh tel qu'il est, sur le sol concret des
sociétés réelles, dans le contexte vivant de l'histoire changeante, où
il s'incarne diversement selon le moment et selon le génie différent de

chaque peuple Comme on se sent loin ici des leçons d'un Herder,
des vastes visions historiques de Hegel où la dialectique s'allie si
souvent à un sens aigu de l'histoire concrète C'est pourquoi on a cru
pouvoir rapprocher à l'extrême, au point de l'y confondre, cette
doctrine des doctrines françaises, en particulier de Rousseau et des
protagonistes de la Révolution, dont Fichte s'est d'ailleurs, dès le début,
révélé un disciple fervent. Ne retrouve-t-on pas là une même notion
du contrat social fondé sur les volontés individuelles, aboutissant à

une volonté générale distincte de la volonté de tous, mais dépendant



2l6 MARTIAL GUÉROULT

originellement d'une décision arbitraire des individus, leur laissant le
droit de se retirer de la communauté, requérant l'unanimité, etc..
N'y trouve-t-on pas, selon la manie des têtes pensantes de l'époque,
la construction d'une constitution idéale D'où la conclusion qu'il
ne s'agirait en l'espèce que du plus abstrait des atomismes individuels,
que d'un pur produit de la philosophie des lumières.

La plupart de ces critiques sont excessives. Elles négligent
l'originalité du penseur allemand et n'en retiennent que les caractères
extrinsèques.

Certes, la conception fichtéenne, en opposition avec la conception
hégéhenne, est an-historique. La dialectique par laquelle elle s'établit
a un caractère génétique et géométrique étranger à la dialectique de

Hegel. En ce sens, on peut la dire abstraite. Mais il s'agit là d'une
abstraction de méthode, plutôt que de doctrine. Cette méthode génétique

vise seulement à donner un fondement solide et rigoureux à

une théorie en elle-même concrète qui, assise sur le réel, unit le droit,
comme réalité, à l'ensemble des réahtés constitutives de l'homme
conçu comme Humanité. Par là cette théorie diffère déjà des conceptions

françaises puisqu'elle ne s'enferme pas étroitement dans le seul
problème du fondement du droit, des institutions et des lois, conçu
séparément du reste. L'être humain étant constitué essentiellement

par l'action, par une activité efficace, réalisatrice, libre, qui tend à

promouvoir ici-bas son absoluité, c'est cette activité qui constitue
l'assiette concrète des rapports de droit en même temps que le principe

de leur pleine justification.
D'où une série de caractères originaux : i liaison étroite de la

théorie du droit avec la théorie physiologique du corps humain ;

2 réduction du droit de propriété aux droits imprescriptibles de
l'action ; 3 fonction capitale de l'éducation ; 4 primauté de la
communauté sur l'individu ; 5 conception nouvelle de l'Etat ; 6 socialisme

; 7 internationalisme.

En premier lieu, c'est un trait unique et curieux que le lien de la
théorie du droit avec celle de la constitution anatomique et physiologique

du corps humain, trait d'une signification remarquable, car
il fonde biologiquement l'homme comme un animal juridico-social.
Ainsi est mise particulièrement en rehef l'insertion du droit dans la
nature intime de l'être humain. Non seulement l'homme est
physiquement constitué en vue du rapport de droit, mais l'instauration de
ce rapport apparaît nécessaire pour l'achever réellement dans son
essence d'homme. En même temps, la volonté s'incarnant dans le
corps et le monde terrestre étant le lieu où se réalise la liberté, le corps
et la nature sont réhabihtés, ils ne s'opposent plus à l'Esprit, ils sont
ce par quoi l'Esprit se réalise.



LA DOCTRINE FICHTEENNE DU DROIT 217

En second lieu, puisque l'individu humain n'existe pas simplement
par l'action solitaire qui le pose, mais par l'action libre que l'autre
exerce sur lui, et réciproquement, la conscience et l'exercice de la
liberté par laquelle il est homme étant rendues possibles par là, la
fonction assumée par cette action réciproque détermine pour chacun
les limites de sa sphère d'action, c'est-à-dire de sa propriété, dont le

corps, où s'incarne immédiatement son action, est le centre inviolable.
Ainsi la propriété n'est un droit inaliénable que dans la mesure où est
inaliénable le droit pour chacun d'exercer sa liberté en respectant
celle d'autrui. Toute propriété qui lèse le droit de chacun à la liberté
est donc nulle de plein droit. Conséquence considérable, car elle est
socialement révolutionnaire.

En troisième lieu, puisque la constitution originelle de l'homme
dépend des influences réciproques qu'exercent les individus les uns
sur les autres, l'éducation, conçue comme la mise en oeuvre de ces
influences en vue d'élever à la conscience de la liberté, est liée
étroitement au rapport de droit, fondée comme lui dans la constitution
de la nature humaine. Le rapport de droit instituant l'action réciproque

des libertés, cette action réciproque définissant, d'autre part,
l'éducation, cette éducation enfin permettant l'apparition de la conscience
de la liberté, conscience qui, en retour, conditionne la position du
rapport de droit, par tout cela, on voit que droit et éducation sont
les deux faces d'un même phénomène et s'impliquent l'un l'autre. Et
c'est parce que l'homme ne peut être homme sans la libre influence de

l'autre que l'Ecriture, selon Fichte, représente Dieu comme créant
originellement, non un homme, mais un couple qu'il instruit d'abord
lui-même pour qu'ensemble les deux éléments du couple s'éduquent
l'un par l'autre. Aussi l'Etat, dont la mission est d'assurer la possibilité
et la subsistance de l'activité libre, doit-il exiger une éducation, sans
toutefois s'en mêler directement, car il introduirait sa force là où ne
doit jouer que la liberté du rapport mutuel, Il doit exiger seulement

que l'éducation ne soit pas contraire au requisit qui la justifie et
l'impose, à savoir à l'éveil de la liberté par la reconnaissance de la
liberté d'autrui, par le progrès de la conscience de la liberté au moyen de
la culture et de la science. Cependant, dans les Discours à la Nation
allemande, Fichte, concevant que l'éducation doit être donnée à tous
également, sans distinction de naissance, de rang, ni de fortune, sera
amené à donner à l'Etat un rôle plus direct dans l'organisation d'une
éducation nationale ; il prescrira alors le monopole de l'enseignement.

En quatrième lieu, puisque l'homme naît à lui-même par la communauté

qui l'éduque, on voit qu'il est impossible de concevoir l'individu
fichtéen comme un atome isolable : L'individu isolé de l'humanité,
déclare Fichte, n'est qu'une illusion imaginative. L'individu se détermine

au contraire, dès son instauration, au sein d'une communauté



2l8 MARTIAL GUÉROULT

d'êtres qui se font les uns les autres par leurs influences mutuelles.
D'où le caractère originel de la communauté, caractère qu'accuse dès

1798 la Sittenlehre laquelle développe l'idée d'une intersubjectivité et
interpersonnalité transcendantales à l'intérieur de laquelle se polarisent
les individus toujours en perpétuel libre échange réciproque. C'est pourquoi

la notion de contrat n'a rien d'une fiction arbitraire ; plus encore
que chez Rousseau, elle répond à une nécessité réelle inscrite dans la
nature des choses. Si la liberté est à la base du contrat, celui-ci est
inspiré par la nécessité immanente à la communauté de réaliser en elle et

par elle la liberté absolue du moi universel, si bien que les individus ne
peuvent se dérober à l'action libre de son institution.

En cinquième lieu, l'Etat n'est pas une personne morale
supérieure aux individus et d'où ceux-ci tiennent tous leurs droits, comme
dans la Cité Antique, ou une création arbitraire des individus, comme
le veulent les philosophes du XVIIIe siècle, mais il est à la fois l'un
et l'autre : œuvre des libertés individuelles, il ne leur est pas antérieur ;

fondé sur une nécessité rationnelle, il n'est pas contingent, et, s'im-
posant aux individus, il existe en dehors d'eux et au-dessus d'eux. De
plus, n'ayant d'autre rôle que la garantie mutuelle des libertés dans
une société imparfaite où la violation du Droit est toujours possible,
il doit dépérir au fur et à mesure que la société se perfectionne, c'est-
à-dire se moralise, et il disparaîtrait tout à fait si le progrès moral
pouvait s'achever. C'est l'idée du Notstaat, dont Schiller fut le
protagoniste.

En sixième lieu, la substitution du point de vue social au point de

vue individuel dans le contrat civil débouche naturellement sur le
socialisme. Puisque la substance des individus réside dans la communauté,

ceux-ci n'ont de droits que dans la mesure où ils œuvrent pour
la communauté et non pour leur seul profit personnel. Le droit de propriété

tire de là à la fois sa justification et sa limite, car, nous l'avons vu,
toute propriété qui lèse le droit de chacun à la liberté est nulle de

plein droit. Il ne peut donc y avoir pour l'individu un droit primitif et
absolu de propriété sur les choses comme le prétendaient le droit romain
et le droit moderne qui en découle. Le droit de propriété doit se

définir, non comme la possession exclusive d'une chose donnée, mais
comme l'attribution d'une certaine sphère d'action permettant à

chaque homme de produire par le travail ce qui lui est nécessaire

pour vivre. Tout individu a donc le droit de trouver les moyens de
vivre et de vivre de son travail. Et comme le droit de vivre est égal

pour chacun, il faut qu'à l'intérieur de la communauté la répartition
des moyens et des produits du travail se fasse de telle sorte que tous
puissent également trouver leur subsistance. D'où une division et une
réglementation du travail permettant d'assurer à l'ensemble des

citoyens le maximum de bien-être et de prévenir le désordre écono-



LA DOCTRINE FICHTEENNE DU DROIT 219

mique avec les injustices qui en résulteraient. C'est la fameuse théorie
de l'Etat commercial fermé, inspirée en grande partie par les Physio-
crates (Turgot) et par Adam Smith dont Garve venait de faire paraître
une seconde traduction allemande de son ouvrage : Inquiry into the

Nature and Causes of the Wealth of Nations. Les caractéristiques de la
théorie de l'Etat commercial fermé (dont l'examen attentif requerrait
de nombreux articles) sont une planification de toute l'activité
économique par l'Etat (plans de cinq ans) et le calcul d'un équihbre
strict entre les différentes branches de travail. De là résultent : i la
fermeture de l'Etat commercial, puisque l'introduction de produits
étrangers romprait cet équilibre ; 2 la conquête par l'Etat, au besoin

par des guerres, de ses frontières naturelles, pour que, à l'intérieur de
ses frontières, il puisse trouver tout ce qui est nécessaire à la subsistance

de ses citoyens ; en revanche, un monde qui serait constitué
d'Etats ainsi heureusement enfermés dans leurs frontières naturelles
et se suffisant économiquement, échapperait aux guerres incessantes
suscitées par le mercantilisme international.

En septième lieu, la définition du rapport réciproque des libertés,
s'éveillant les unes les autres à la conscience de la liberté, fonde l'idée
d'une collaboration internationale entre les divers peuples. En principe,
il n'y a qu'une humanité qui ne fait qu'un et il n'y a que la collaboration

de tous les individus humains à l'œuvre commune de réalisation

absolue de la liberté par la liberté. Mais, en fait, l'humanité
comporte des communautés distinctes qui sont les unes pour les autres
dans le rapport du moi au non-moi. Toutefois, ce rapport n'est nullement

le rapport théorique qui impose la destruction du non-moi par le
moi tendant à restaurer sa plénitude originelle, mais le rapport éthique
de droit des individus entre eux qui, loin de se détruire les uns les

autres, se respectent réciproquement et s'éveillent mutuellement à la
liberté et au progrès. C'est un tel rapport qui doit s'instituer entre
les nations, et ce rapport implique la constitution d'un droit international.

Cette théorie est très importante pour l'interprétation des
Discours à la nation allemande. Elle réfute ceux qui y voient, au nom
de la destruction du non-moi (l'Etranger) par le moi (l'Allemagne),
l'appel à une guerre raciste, nationaliste, destinée à assurer l'emprise
violente d'un peuple privilégié sur tous les autres. C'est là un contresens

qui a été commis aussi bien en Allemagne (sendet Fichte in den

Schützengraben) qu'en France (notamment par E. Boutroux). Mais,
déclare au contraire Fichte, à l'égard de l'Etranger, l'Allemand ne doit
pas se définir par le rapport théorique du moi au non-moi, et de ce
fait par l'exclusion et la négation de l'Etranger, mais par le rapport
pratique et juridique de l'individu à l'autre individu. Le progrès de

sa culture n'est qu'une suite d'échanges réciproques avec l'Etranger,
l'aboutissement de ce progrès étant une synthèse harmonieuse fondée



220 MARTIAL GUEROULT

sur la collaboration et l'entr'aide: «Dans ces destinées différentes au
départ, mais unies à l'arrivée, les deux parties doivent se reconnaître
personnellement et s'entr'aider en conséquence ; chacune doit surtout
se résigner à conserver l'autre et à lui laisser son individualité dans
toute sa pureté ; c'est le seul moyen d'assurer à l'ensemble le progrès
harmonieux et la culture complète et absolue » (5e Discours, SW, VII,
pp. 340-341). Sans doute, dit Fichte, l'Etranger est superficiel,
l'Allemagne est profonde, mais, ajoute-t-il, l'Etranger conservera toujours
un rôle essentiel, celui de l'initiateur et du découvreur : « Dans ce
nouvel ordre de choses, la mère patrie ne fera jamais de véritables
découvertes : pour les plus petites choses comme pour les plus grandes,
la première impulsion, il faut bien l'avouer, lui viendra de l'Etranger ».

C'est ainsi que Fichte ne conçoit pas la culture nationale allemande
sans l'Antiquité, sans la nation germanique gréco-latine (la France),
sans la Renaissance italienne, sans Descartes, etc. (342-347). Ainsi,
malgré son patriotisme, il ne cesse de professer un humanisme
internationaliste et libéral.

J'ai achevé cette course rapide, trop rapide, à travers la doctrine
fichtéenne du Droit. Il y aurait tant d'autres choses à dire que je n'ai
pas dites Je me bornerai à marquer, pour conclure, combien d'idées
nouvelles ont été introduites par cette théorie : la constitution du
corps humain dont la structure apparaît comme liée à la liberté essentielle

de l'homme (Schelling, Schopenhauer, Bergson), le nouveau
concept de l'éducation : l'homme étant le seul animal à devoir s'achever

par la société au moyen d'une éducation conçue comme nationale ;

l'idée de l'organisation économique d'une société socialiste où l'on
trouve déjà énoncée la nécessité de la planification et les plans de
cinq ans, qui sont une des caractéristiques de notre société économique
actuelle, l'idée marxiste du dépérissement de l'Etat ; l'idée des nations
unies liées entre elles dans le respect mutuel par le droit international

et par un contrat universel.
Enfin, je soulignerai la grandeur d'un génie qui partout sait élever

les problèmes à la hauteur des plus hautes méditations philosophiques ;

la générosité, l'humanisme, l'élan optimiste qui l'inspirent, et où s'unit
à l'enthousiasme révolutionnaire de l'époque un sentiment religieux
spécifiquement allemand, sans que cependant la rigueur de la pensée
en pâtisse, et que la doctrine sombre dans une Schwärmerei aussi
décevante qu'arbitraire.

Martial Guéroult.


	La doctrine fichtéenne du droit : (Grundlage des Naturrechts, Rechtslehre 1812, Reden an die Deutsche Nation)

