Zeitschrift: Revue de Théologie et de Philosophie
Herausgeber: Revue de Théologie et de Philosophie

Band: 21 (1971)

Heft: 3

Artikel: Théorie et pratique dans I'évolution de la pensée occidentale
Autor: Brunner, Fernand

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-380968

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 13.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-380968
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

THEORIE ET PRATIQUE DANS L’EVOLUTION
DE LA PENSEE OCCIDENTALE

L’histoire des relations de la théorie et de la pratique en Occident
est instructive. On peut dire en effet d’une maniére schématique, mais
véritable, qu’elle est I’histoire d'une dissociation progressive, si 1’'on
entend par « pratique », non pas l'activité comme telle, mais 1'acti-
vité morale ou l'activité de droit.

Pour Socrate, autant qu’on en peut juger, connaitre la vertu,
c’est étre vertueux, car la connaissance véritable du courage, par
exemple, est incompatible avec la couardise. Connaitre le courage,
c’est naitre au courage, s'unir a lui et se changer en lui. La connais-
sance n’est donc pas ici un simple regard jeté sur un objet extérieur ;
elle ne se réduit pas non plus a un jugement logique : elle implique
une transformation intérieure a la mesure de son objet spirituel et
posséde une dimension éthique constitutive. Encore une fois, si con-
naitre quelque chose, c’est étre quelque chose, c’est qu’il ne s’agit
pas de la perception d’une chose ou d’un concept, mais de 1’acquisi-
tion d’un état de l'esprit.

I1 faut comprendre la pensée de Platon d’une facon semblable,
car 'ame, chez 'auteur du Phédon, ne connait les Idées qu’au prix
d’un devenir. Quand elle emploie le corps, elle est entrainée par lui,
«la téte lui tourne, comme si elle était ivre ». Elle doit donc se déta-
cher du corps et regarder par elle-méme, car ce qui est pur n'est saisi
que par ce qui est pur. L’ame connait les Idées en devenant ce qu’elle
est, & savoir pure, identique, immortelle, comme les Idées.

On soutient parfois que la connaissance des Idées reléve de la
théorie et que la considération du Bien appartient a 1’ordre pratique.
Non. Le Bien fait surgir les Idées, et les Idées donnent aux choses la

N. B. Version francaise d’une communication présentée a 1'« International
Seminar on World Philosophy », Université de Madras, le 12 décembre 1970,
et texte de la conférence donnée a la Faculté des Lettres de I'Université de
Téhéran le 4 janvier 1971.



THEORIE ET PRATIQUE DANS LA PENSEE OCCIDENTALE 173

propriété d’étre comme il est bon qu’elles soient : 'univers est tout
entier sous I'empire du Bien. En sens inverse, I’homme s’éléve aux
Idées au prix d’une purification qui affecte son 4me entiére, et, par
la médiation des Idées, il tend vers le Bien par un méme mouvement
théorique et pratique.

Il est certain que la pensée de Platon exprime une tradition reli-
gieuse : il suffit d’évoquer, pour s’en convaincre, le role de la prétresse
de Mantinée dans le Banguet ou les allusions du Phédon a 1'« antique
tradition ». Méconnaitre cette vérité, c’est réduire les Idées a des
notions logiques, et la pensée de Platon aux raisonnements dont les
Dialogues sont remplis. Comment cette ignorance de la signification
éthique et spirituelle de la philosophie de Platon est-elle possible ?
Dans un livre intitulé The Greek East and the Latin West, Oxford, 19509,
p- 5, Philip Sherrad donne la réponse suivante : « Platon se trouvait
a la fin plutét qu'au commencement d’une tradition de pensée reli-
gieuse et, de ce point de vue, son ceuvre représente une tentative pour
exprimer de la maniére la plus compléte possible en termes philoso-
phiques des vérités qui sont en elles-mémes au-dela d’une telle formu-
lation. En d’autres mots, le danger est déja implicite dans la méthode
de Platon de voir falsifier les idées mémes qu’il cherchait a exprimer ;
ce qui arriva effectivement dés que la méthode platonicienne devint
une fin en soi, et que les catégories de la pensée logique furent regar-
dées comme capables d’embrasser le domaine entier de la vérité, le
tout de la réalité. » Je partage ces vues de Philip Sherrad. Si la
pensée de Platon est privée de sa dimension religieuse et mystique,
elle devient une « philosophie » au sens étroit de ce mot, c’est-a-dire
une entreprise de raisonnement et de démonstration. Mais en fait,
chez Platon, la science est en méme temps sagesse, la théorie est
pratique et la connaissance un état spirituel.

Cette dimension pratique de la connaissance apparait bien dans
la conclusion du mythe de la caverne : quand I’homme a parcouru
jusqu’au bout la voie qui meéne au Bien, il doit faire profiter autrui
de sa sagesse et s’engager dans la vie administrative et politique. La
praxis privée de purification et de transformation intérieure n’exclut
pas la praxis publique dans la cité ; elle en est la condition. En d’autres
termes, Platon ne pense pas qu’il faille changer le monde avant de
s’étre changé soi-méme.

Aristote représente déja une autre tendance doctrinale, comme
on le voit aux critiques qu’il adresse a la thése socratique : connaitre
la vertu, dit-il, n’est pas la posséder ; la connaissance de la vertu n’a
pas rang de fin ; ou encore, il est vrai que la vertu s’accompagne de la
raison, mais il est faux qu’elle ne soit constituée que de raison. Voila
qui implique que, pour le Stagirite, la connaissance n’a pas la pléni-
tude que Platon lui attribuait. La question se pose alors de savoir



I74 FERNAND BRUNNER

comment on acquiert la vertu et non seulement comment on la
connait.

La critique aristotélicienne de la théorie des Idées montre aussi
que la connaissance n’'a pas, au Lycée, la méme signification morale
et spirituelle que chez Platon. L’idée ou l'essence d’un étre sensible,
enseigne le Stagirite, ne peut se trouver en dehors de cet étre ; elle
est réellement dans le sensible et conceptuellement dans notre esprit.
Mais Aristote ne voit pas que si I'essence d’une chose sensible est en
dehors de cette chose, c’est qu’il s’agit d’expliquer non pas la trans-
mission d’une forme d'un étre de la nature & un autre, mais la pré-
sence méme de la forme au plan de la nature. La connaissance de
I'essence, chez Aristote, n’est donc plus celle des principes transcen-
dants des choses, qui exige du philosophe une élévation spirituelle
pour s’unir a ces principes ; elle est une connaissance de plain pied,
celle du concept que nous pouvons former a propos du sensible.
Aristote situe donc l'intelligence & un autre niveau que Platon ; on a
dit, au Moyen Age, que Platon avait les yeux fixés au ciel, tandis
qu’Aristote demeurait en contact avec la terre. Les philosophes
musulmans ont surmonté cette opposition en montrant qu’elle peut
s'intégrer dans un seul et méme systéme, et Albert le Grand les a
suivis en distinguant les universaux ante rem, in re et post rem, c’est-
a-dire I'Idée platonicienne transcendante, puis l’essence aristoté-
licienne immanente & la chose, mais congue comme ’effet de 1'Idée,
et enfin le concept aristotélicien. Mais cette opposition n’en indique
pas moins deux tendances de l'intellectualisme, l'une qu’on peut
appeler mystique, et 1’autre rationaliste. Pour la premiére, 'intellec-
tion appartient a I'ordre du pratique, alors qu’il en va autrement pour
la seconde.

La doctrine d’Aristote implique donc la distinction de la méta-
physique et de I’éthique et la distinction de 'intellect et de la volonté.
Ces analyses sont utiles, sans doute, et constituent un progrés s’il
s’agit de décrire 'homme de tous les jours. Mais elles représentent
aussi un recul par rapport au but final de Iesprit, qui est d’éprouver
I'unité de ses pouvoirs dans 1'union avec le vrai et le bien. Le souvenir
de cette unité ne laisse pas d’étre présent chez Aristote, en particulier
dans le passage célébre de I'Ethique & Nicomague ou il vante le carac-
tére divin, la joie et 'autosuffisance de la contemplation.

La pensée grecque n’a pas achevé son cours avec Aristote. Plus
tard, le stoicisme, par exemple, est venu proposer une vision du
monde qui est en méme temps un chemin spirituel. Car si nous com-
prenons effectivement qu’une raison universelle est la loi de tous les
événements, qui sont liés entre eux comme causes et effets, et si nous
savons vraiment que la raison de tout étre humain est une partie de
la raison universelle, nous tenons aussi bien la régle de ’action que la



THEORIE ET PRATIQUE DANS LA PENSEE OCCIDENTALE 175

force d’agir. Nous devenons capables d’accepter tous les événements
indépendants de nous comme étant voulus par Dieu, et la peur, le
désir, le regret, n’ont plus de place en nous. Mais malgré la diversité
des courants philosophiques anciens, l'opposition Platon-Aristote
domine encore pour longtemps la pensée occidentale, c’est-a-dire
I'opposition d'une théorie congue comme une voie spirituelle, parce
qu’elle assume une tradition religieuse de béatitude et de salut, et une
métaphysique qui est une spéculation de I’homme intelligent qui
reste A son niveau d’homme. L'un des termes de I'opposition, le pla-
tonisme, a été renforcé a I'époque hellénistique ; en effet, pour le
néoplatonisme, la théorie appartient a ’ordre du pratique ; connaitre
la source premiére de l'univers, c’est en méme temps devenir ce que
nous sommes vraiment, et ’action extérieure, dépendant de la contem-
plation, en est comme 1’'ombre.

Cette opposition se retrouve donc chez les auteurs chrétiens. La
doctrine des Péres grecs et encore la doctrine de saint Augustin sont
analogues a celle de Platon, tandis que la pensée de saint Thomas
d’Aquin rappelle A certains égards celle d’Aristote. Dans 1’enseigne-
ment d’Origéne et des Cappadociens, comme dans celui de Denys ou
de Maxime le Confesseur plusieurs siécles plus tard, la contemplation,
qui peut s’élever jusqu’a I'agndsia, I'ignorance mystique, va de pair
avec la purification et consiste dans la restauration en 'homme de
I'image de Dieu. « Dieu s’est fait homme pour que 'homme soit fait
Dieu » : voila la formule dans laquelle s’exprime la théologie grecque
jusque chez les Latins qui lui doivent le plus, tel Jean Scot au
IXe siécle. La spéculation, chez ces auteurs, étant contemplation de
Dieu, est contemplation divine ; elle est déification (thédsis) ; elle
est de 'ordre de I'événement, donc du pratique autant que du théo-
rique. C’est pourquoi elle peut engendrer et régler ’action extérieure
a laquelle elle communique sa perfection. Il y a sans doute, dans les
Ecritures chrétiennes, des commandements moraux, ceux de 1’An-
cienne ou de la Nouvelle Loi, mais ils n’apparaissent pas au sage
comme des ordres venus de 'extérieur ; ils sont considérés dans leur
origine et saisis comme contenus dans la Vérité et le Bien qui sont
les objets de la connaissance spirituelle et mystique.

Saint Thomas vise lui aussi la restauration de I'image divine en
nous. Pour lui, 'image de Dieu est déja présente en quelque fagon
dans I’homme du seul fait qu'il existe (4mago creationis) ; elle est
présente chez les justes a un degré supérieur en vertu de la grice qui
les illumine (imago recreationis), et elle est parfaite chez les bien-
heureux (imago similitudinis). L’itinéraire spirituel qu’il décrit
conduit donc a la béatitude céleste par le chemin des sacrements de
I’Eglise. Mais ce but est atteint aprés un effort ici-bas de théologie
«naturelle » ou scientifique: la théologie, pour saint Thomas, se



176 FERNAND BRUNNER

situe au niveau de I’homme considéré en tant que simple existant ;
elle n’est pas 'ceuvre du contemplatif divinisé comme chez Denys.
La théologie est 'ouvrage du savant qui enquéte sur Dieu autant
qu’il est possible a la raison humaine. Elle est donc un savoir objectif
qui n’engage pas la vie entiére de I’homme, et nous assistons de
nouveau a une certaine dissociation du théorique et du pratique.
Pour une telle théologie, l'intellect se distingue de I’amour, et céde
le pas a I'amour, s’il s’agit d’atteindre Dieu.

I1 n’en demeure pas moins que le thomisme est un intellectualisme,
car il admet que la vision claire de la fin derniére entraine nécessaire-
ment la volition, alors que I’école franciscaine postérieure enseigne
I'autonomie de la volonté par rapport a l'intellect. De sorte que nous
pouvons résumer comme suit 1’évolution doctrinale que nous décri-
vons : en platonisme, l'intellection concentre en elle toutes les forces
de 'ame ; en aristotélisme, l'intellection se distingue de 1’acte volon-
taire, mais en principe le domine ; tandis que chez les franciscains
Pintellect éclaire 'acte volontaire sans le causer. Ainsi, I'intellection
perd progressivement sa plénitude spirituelle, et une doctrine appa-
rait qu'on peut déja nommer un volontarisme.

Le courant issu du platonisme et des Peéres grecs a subsisté aprés
saint Thomas d’Aquin ; le nom de Maitre Eckhart suffirait & le rap-
peler. Mais la philosophie postérieure a souvent accentué la tendance
rationaliste propre a I'aristotélisme et s’explique aussi dans une large
mesure par 1’évacuation de 1’aspect spirituel et mystique du plato-
nisme ou par la réduction de celui-ci a sa structure systématique.
Descartes reprend les thémes platoniciens ou augustiniens du refus
des sens, de I'innéisme, de I’dme premiére connue et de Dieu mieux
connu que le corps. Mais chez Descartes Dieu n’est plus que le garant
de la certitude de la connaissance ; il n’est pas son objet ni sa fin. Les
mathématiques, qui fournissent 1’idéal du savoir, sont débarrassées
de toute spéculation pythagoricienne ou kabbaliste : la connaissance
qui habite I’Ame cartésienne se veut purement scientifique et humaine.
Le philosophe n’en espére pas moins déduire de cette science les régles
de la morale, mais comme cette science est inachevée, il formule une
morale provisoire.

Leibniz, lui, fait de Dieu la clé de vofite de son explication du
monde, et sa pensée est moins repliée sur ’homme que celle de Des-
cartes. Mais l'intelligence qui est au travail chez lui n’est pas l'intelli-
gence mystique des Peéres grecs : Leibniz appartient déja au rationa-
lisme dogmatique dont on peut se demander s’il n’éléve pas trop haut
I’ambition de la connaissance humaine. Comme chez tant de plato-
niciens, le bien est le principe de la philosophie leibnizienne : Dieu
est bon, donc son action est bonne, et le monde qu'il choisit parmi
I'infinité des mondes possibles est le meilleur. L’homme compris dans



THEORIE ET PRATIQUE DANS LA PENSEE OCCIDENTALE 177

ce meilleur monde agit aussi selon la loi du meilleur, avec cette diffé-
rence qu’il peut choisir le meilleur apparent, alors que le choix de
Dieu ne se porte que sur le meilleur véritable. Mais peu importe ;
quelles que soient les erreurs des hommes, leurs actions seront tou-
jours comprises dans le meilleur monde possible. Comparé aux doc-
trines antiques et médiévales dans lesquelles la pensée est contempla-
tion divine, le systéme de Leibniz apparait comme une construction
de la pensée rationnelle moderne. La volonté de rendre compte ration-
nellement de I'action de Dieu tend a y effacer le sentiment du mystere
divin. La théorie n'a donc plus la méme portée spirituelle et morale
qu’auparavant.

Le cas de Kant est particuliérement instructif pour nous. D’une
science qui ne concerne que les phénomeénes, Kant ne peut tirer les
principes de la vie pratique. Le philosophe de Konigsberg a donc
mieux compris que Descartes la nature de l'intellectualité moderne :
liée a 'expérimentation et & la déduction, elle n’a pas de portée pra-
tique ; le commandement moral appartient 4 une autre sphére. Ainsi
se précise 1'opposition entre la connaissance et 1’action, la nature et
la morale, qui est si caracteristique de la pensée moderne et que
d’aucuns considérent comme définitive, alors qu’elle ne se situe qu’a
un certain stade de I'histoire de la pensée occidentale. Si la théorie
est la connaissance scientifique, il est évident que la théorie est étran-
geére a la pratique, car la science est toujours incompléte et ne peut
régler l'action humaine avec l'autorité d'un législateur absolu.
L’absolu se déplace ainsi du théorique au pratique, comme on le voit
de diverses fagons chez Fichte, Kierkegaard, Marx ou Nietzsche.

Certains modernes, cependant, ont tenté de restaurer l'intellec-
tualité occidentale dans sa richesse et son autosuffisance passées.
C’est le cas de Hegel pour qui la raison absolue est en méme temps la
réalité absolue. Comme on le sait, le philosophe allemand enseigne
que la raison absolue se réalise elle-méme dans la nature et dans
I’esprit selon un processus dialectique et engendre au cours de I'his-
toire les institutions sociales qui réglent le comportement des indi-
vidus. Le développement de la raison, de I'esprit subjectif ou individu
a I'esprit objectif ou société, est donc le développement méme de la
vie pratique. A la fin, quand la raison se posséde elle-méme parfaite-
ment dans l'esprit absolu, elle est parfaite liberté.

En un sens, on retrouve ici le schéma des anciennes philosophies :
le vrai et le bien ne font qu'un, de sorte que penser le vrai, c’est le
devenir. Mais en vérité nous sommes fort éloignés des anciennes doc-
trines, et la philosophie de Hegel est a cet égard une des plus falla-
cieuses qui soient, car elle divinise 1’histoire et le temps. L’absolu ne
s’atteint plus en sortant de I'histoire pour donner un sens a I'histoire,
mais il se découvre au sein de I'histoire dont il est le sens. Le danger

12



178 FERNAND BRUNNER

est donc de justifier les événements qui se passent ici-bas en vertu
du seul fait qu’ils se passent. Si tout est un moment du développe-
ment de I’absolu, il n'y a plus de critére en dehors de I'histoire pour
juger lhistoire, et la raison se dissout dans l'objet qu’elle devait
régler.

Nous rencontrons le méme type de pensée dans le marxisme qui,
lui aussi, voit dans les événements historiques le développement de
la réalité, laquelle, bien entendu, est matérielle et non spirituelle.
Dans cette perspective, le primat de l'action est évident, puisque
I’action assure la progression dans laquelle la vérité se réalise. La
condamnation qui s’ensuit de la philosophie théorique est légitime
dans la mesure ou la philosophie est congue comme une connaissance
objective et formelle sans dimension pratique. Mais dans ses origines
grecques ou chrétiennes, la théorie n’avait pas ce caractére, puis-
qu’elle impliquait ’acquisition d'un état spirituel et d’une conduite
nouvelle.

Malgré la tentative hégélienne, la pensée, au XXe siécle, s’est
repliée sur une conception étroite de la raison et de I'intelligible. Le
platonisme de Husserl ne retient rien de I'aspect métaphysique et
mystique de 'original ; c’est pourquoi le philosophe allemand peut
placer sa pensée sous le patronage de Descartes. Quant a I’antiplato-
nisme de Nietzsche, il se retrouve d’une certaine maniére chez Hei-
degger qui projette sur la théorie platonicienne de la connaissance
une conception étriquée du savoir en réduisant celui-ci a la simple
vision de quelque chose. Quant aux néopositivistes et a leurs suc-
cesseurs, ils vont jusqu’a ramener la pensée au langage ou aux opéra-
tions qu'une machine peut exécuter.

C’est ainsi qu’il est devenu de plus en plus difficile de comprendre
la nature de l'intelligence dont parlent les auteurs de la tradition
platonicienne paienne ou chrétienne, et la traduction de leurs textes
dans les langues occidentales modernes s’en est trouvée a peu pres
impossible. Quand saint Augustin, par exemple, traite de la connais-
sance de Dieu, que faut-il entendre par 1a ? S’agit-il de connaissance
déductive ou de connaissance empirique ? Ni I'une ni 'autre évidem-
ment. La traduction des textes orientaux présente les mémes diffi-
cultés : comment rendre le terme buddhi, par exemple 7 Au moment
de traduire ce mot en anglais, Ganganatha Jha nous révele son
embarras : iniellect lui parait insuffisant ; il propose will, et, commen-
tant la propriété jndna de Buddhi, il ajoute : « Attribuer la propriété
de sagesse a Buddhzi, c’est lui donner le double caractére d’intelligence
et de volonté. » * Voila des précisions qui ne peuvent guére satisfaire

1 The Tattwa-Kauwmudi, translated into English by Mahimahopadhyaya
Ganganath Jh4, Poona, 1965, third ed., p. 35.



THEORIE ET PRATIQUE DANS LA PENSEE OCCIDENTALE I79

le lecteur moderne et qui, il y a quelques siécles, eussent été inu-
tiles.

La dissociation du théorique et du pratique va donc de pair avec
un changement dans le sens du mot «théorie ». Au début, il s’agit
d’un acte de la conscience intelligente, enveloppant tous les pouvoirs
de I'dme : raison, affectivité, volonté, foi, énergie... ; la théorie est un
comportement intérieur dont découle 1'ceuvre extérieure. A la fin,
la théorie est le pur logique, considéré en lui-méme ou comme systéme
d’interprétation des faits empiriques. Quand on y réfléchit, 1'évolu-
tion du sens de cette notion est proprement stupéfiante.

Dans ces conditions, la question du fondement des propositions
éthiques prend de nos jours un relief saisissant. Le pur logique n’ayant
aucune portée morale, ce n’est pas en lui qu'on trouvera ce fonde-
ment. L’hétérogénéité des propositions scientifiques et des propo-
sitions éthiques est trés souvent reconnue : énoncer une conséquence,
un fait ou une loi naturelle est une chose, formuler une régle morale
en est une autre, de sorte qu’'on ne peut déduire une proposition
éthique d’une vérité scientifique. Hume le savait déja quand il remar-
quait la différence qui sépare les propositions dans lesquelles « est » ou
«n’est pas» constitue la copule et celles ou apparaissent les mots
«doit » ou « ne doit pas», et quand il soulignait I'impuissance de la
raison en matiére de conduite humaine.

Le fondement objectif de la morale, que la théorie ne pouvait plus
lui fournir, Kant 1’a trouvé dans le commandement et le devoir, mais
ce faisant il ne surmontait pas la dissociation moderne de la connais-
sance et de l’action, mais la consacrait. D’autres aprés lui ont cru
trouver ce fondement dans les valeurs, créant ainsi I’éthique « maté-
riale » dont René Le Senne a donné une version frangaise aux carac-
téristiques propres. Mais la vérité comme valeur n’est pas la vérité
comme telle. La premiére stimule la recherche qui porte sur les objets
réels ou mentaux des sciences modernes, tandis que la seconde est en
elle-méme la fin de la recherche, ou théorie et pratique ne font qu'un.

Les philosophes qui admettent le caractére su: generis des propo-
sitions morales et qui désespérent de leur trouver un fondement
objectif, rattachent ces propositions au domaine de la subjectivité
contingente, soit qu'’ils le fassent comme J.-P. Sartre dans L’Efre et
le Néant au nom d’un existentialisme qui ne congoit la liberté que
dans le rejet de toute norme préexistant a I’action, soit qu’ils se
contentent, comme Ch. L. Stevenson et A. J. Ayer, de relever le
caractére non descriptif des propositions éthiques et de les concevoir
comme l'expression d’émotions.

La pensée contemporaine est donc en plein désarroi devant la
question du fondement de la morale et la tentation la guette de se
re plier sur un naturalisme psychologique, sociologique ou économique.



180 FERNAND BRUNNER

Il est séduisant d’expliquer le comportement des hommes en le rame-
nant a ses conditions naturelles : on se livre ainsi, semble-t-il, & une
entreprise scientifique. Mais a-t-on prouvé que ces conditions néces-
saires soient suffisantes ? Le déterminisme que I'on suppose détruit la
dignité de I’action humaine, comme celle de la pensée, et anéantit la
morale, puisque 'action n’est plus qu'un effet de causes naturelles.
L’homme n’est plus un sujet responsable, mais un objet qu’on rat-
tache a sa cause.

Comment surmonter ce désarroi ? Comment éviter le désespoir, la
violence ou simplement 1'opportunisme dans le désert spirituel ou
nous laissent la science, la technique et I’économie ? Le retour a une
sagesse humaine, cartésienne ou aristotélicienne, serait la bienvenue,
mais I’ceuvre de Descartes marque la scission entre la connaissance
et la morale, et celle d’Aristote inaugure leur distinction. Nous ne
pouvons trouver de réponse satisfaisante a cette question que dans la
redécouverte du point de vue supérieur qui est a I'origine de 1’évolu-
tion que nous avons décrite. Au terme de son voyage, aprés toutes les
expériences de distinction et de séparation, la pensée revient naturel-
lement A son point de départ, qui est la pure unité.

Ou la «théorie » platonicienne et chrétienne est-elle aujourd’hui,
je ne dis pas réalisée, mais seulement congue comme possible et
enseignée ? Elle I'est en quelques hauts lieux de la religion, dans
quelques groupes d’hommes de bonne volonté et dans 1'ceuvre d'un
petit nombre d’auteurs qui 'ont rappelée a la mémoire de ceux qui
ont des oreilles pour entendre. Mais ce ne sont que des braises dans le
foyer.

C’est pourquoi il faut que les pays d’Orient ol brille encore cette
flamme supréme de 'esprit — le pays de Ramakrishna, de Viveka-
nanda, de Ramana Maharshi et de Swimi Ramdas, ou celui de
I'Islam chi’ite et du soufisme — aident 1’Occident a la maintenir et a
la ranimer selon son génie propre, puisque c’est a vivre avec elle et
par elle, dans 'unité du savoir et de l'agir, qu’aspirent finalement

tous les hommes.
FERNAND BRUNNER.



	Théorie et pratique dans l'évolution de la pensée occidentale

