Zeitschrift: Revue de Théologie et de Philosophie
Herausgeber: Revue de Théologie et de Philosophie

Band: 21 (1971)

Heft: 3

Artikel: L'historien et son métier

Autor: Meylan, Henri

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-380965

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 13.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-380965
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

L'HISTORIEN ET SON METIER

Labor ipse voluptas (RANKE)

Ce titre n’est pas de moi, il a été donné par Lucien Febvre au
livre, hélas | inachevé, de son ami, Marc Bloch : Apologie pour I'his-
toire ou métier d’historien. Mais on le trouve déja chez Taine, dans la
préface a I'un des premiers volumes de ses Origines de la France contem-
poraine :

«Le lecteur, placé en face des textes, pourra les interpréter
lui-méme et se faire une opinion personnelle ; il aura les mémes
piéces que moi pour conclure, et conclura, si bon lui semble,
autrement que moi. Pour les allusions, s’il en trouve, c’est qu’il
les aura mises, et, s’il fait des applications, c¢’est lui qui en répon-
dra... Ceci est de I'histoire, rien de plus, et s’il faut tout dire, j’esti-
mais trop mon métier d’historien pour en faire un autre, a coté,
en me cachant. »*

Ce beau texte, trop peu connu, pose quelques-uns des problémes
majeurs de la recherche historique, nous le verrons bientét.

Métier difficile et de longue haleine. Fustel de Coulanges I'a dit,
il y a plus de cent ans:

« L’histoire n’est pas une science facile ; I'objet qu’elle étudie
est infiniment complexe. Une société humaine est un corps dont
on ne peut saisir I’harmonie et 1'unité qu’a la condition d’avoir
examiné successivement, et de trés prés, chacun des organes qui
le composent et qui en font la vie. Une longue et scrupuleuse
observation du détail est donc la seule voie qui puisse conduire
a quelque vue d’ensemble. Pour un jour de synthése, il faut des
années d’analyse. » 2
Ce que Fustel exprimait ainsi, on le ressent toujours plus a mesure

qu’on prend de 1'dge. Les problémes sont sans nombre, les obstacles
épineux, a tous les niveaux de la recherche.

N. B. Texte de la derniére lecon présentée par M. le professeur Henry Meylan,
lors de la cérémonie organisée en son honneur, le 3 novembre 1970, par la
Faculté de théologie de I'Université de Lausanne.

* H. TaINe : Les origines de la France contemporaine, t. 3, 1877.

2 FusTEL DE COULANGES : Histoirve des institutions politiques de I'ancienne
France, cité par CAMILLE JULLIAN : Extraits des Historiens frangais du X1X® sié-
cle, Hachette, 1913, p. 625.

9



I30 HENRI MEYLAN

Le mot méme d’histoire est ambigu, en allemand comme en fran-
cais. « Histoire » peut désigner aussi bien le travail de I'historien que
son objet, aussi bien I'enquéte (ioropfa) que le passé lui-méme. Dans
le mot allemand : « Geschichte », il y a le participe « geschehen », « ce
qui est arrivé ». Et le latin : « quod evenit » a donné naissance a ce
terme : événement, dont les théologiens ont fait un mot clef, alors
que les maitres de 1’Ecole des Annales parlaient avec dédain de
I'histoire « événementielle », en lui opposant I'histoire « totale ».

On peut définir I'histoire une enquéte, menée aussi sérieusement
que possible, sur le passé de 'homme et des sociétés humaines. Mais il
faut bien marquer d’emblée que celui qui méne l'enquéte est un
homme du présent, il se référe sans cesse au présent qu’il vit, pour
marquer les ressemblances et les oppositions. Ce qui fait que chaque
geénération reprend a son compte 1'étude du passé, a la lumiére de ses
propres expériences, de ses réussites et de ses échecs. Le vieux dicton
grec : ué@e maduiv reste cruellement vrai.

L’historien travaille sur des documents, il se penche sur des ves-
tiges, c’est-a-dire, au sens propre du mot, sur des traces laissées dans
le sable par les hommes du passé. Il ne les connait, ces hommes et
leurs institutions, qu’'a travers les documents qu’il en a ; les traces
sont fragiles, souvent altérées; il faut se contenter de ce qui en a
subsisteé.

Le poéte peut évoquer, animer, faire parler les personnages qu'’il
crée, leur préter sa voix, I’historien n’en a pas le droit. Il ne peut que
tendre l'oreille, essayer de lire, de comprendre, puis retracer ce qu'il
a vu. Quand il n’a pas de documents, il se tait.

Mais ces documents, ou sont-ils ? Comment les trouver ? Il faut
répondre : partout, dans les archives et les bibliothéques, mais aussi
dans les greniers et les coffres des particuliers. Parchemins, dont on
faisait jadis des reliures de registres, quand on ne les dépecait pas
pour couvrir des pots de confiture, comme Herminjard le constatait
avec chagrin, vieux papiers, lettres, comptes de ménage, tout peut
servir, méme si tout n’est pas d’égale valeur. Il s’en faut, et de beau-
coup, que toutes les époques soient également bien fournies.

Ecoutez cet archéologue belge, Goossens, dans son livre sur Hié-
rapolis de Syrie (1943) :

« Aucun historien de I’Europe médiévale ou moderne ne se
hasarderait & composer une monographie locale avec une docu-
mentation aussi maigre, je dirais presque aussi ridicule. Pourtant,
comparée avec celles que nous offrent d’autres villes syriennes,
également connues, Baalbek, par exemple, la documentation sur
Hiérapolis est extrémement riche. » *

I G. GOossENS : Hiérapolis de Syrie, Bruxelles, 1943, p. IX.



L’HISTORIEN ET SON METIER 131

L’historien des temps modernes, par contre, risque d’étre sub-
mergé sous 1’abondance des « sources », la multiplicité des séries de
papiers a dépouiller. Tout pesé, ceux qui travaillent sur les derniers
siécles du Moyen Age, sur les XVIe et XVIIe siécles, sont des privilé-
giés. Ils peuvent faire le tour des documents, les inventorier, les
analyser, avant de les mettre en ceuvre. Ils sont souvent les premiers
a les utiliser, car ces textes ont été préservés des curieux par leur
écriture, cette petite cursive gothique, pas facile a déchiffrer, mais
qui paie largement la peine qu'on prend a la lire. Méme si les docu-
ments dont on se sert ne sont pas inédits, méme s’ils ont été publiés
avant nous par des érudits sans lesquels nous n’irions pas loin, cela
n’enléve rien a leur intérét. Comme on le disait d’un jeune historien
américain travaillant sur les finances de Genéve au XVIe siécle, «il
a su lire avec des yeux neufs des documents qui ne 1’étaient pas ».

Mais cela nous place devant une difficulté qui est de taille : il faut
savoir les lire, ces documents. Cela signifie que I'historien doit appren-
dre a lire, dans tous les sens de ce mot, a déchiffrer et & transcrire,
parfois & traduire le document, pour 'interpréter correctement. Mais
tout d’abord, j’y insiste, il doit apprendre a lire, & bien lire. C’est le
b a ba, et ce n’est pas chose facile ; il est méme beaucoup plus difficile
qu’on n’imagine de lire sans faute et de copier juste. Cela s’appelle
la paléographie, aussi nécessaire au philologue de l'antiquité qu’au
médiéviste et au seiziémiste. *

Ici j'entends retentir un avertissement impérieux : « Nemo legit
nisi qui intelligit » (nul ne peut lire, s’il ne comprend). Et c’est le
grand Mommsen, 1’épigraphiste, 'initiateur du Corpus inscriptionum
latinarum, qui parle ainsi. Alors c’est le cercle vicieux. Eh bien ! non.
Il y a un cercle sans doute, mais c’est celui de tout savant, de tout
chercheur ; il faut savoir déja quelque chose pour pouvoir apprendre
davantage, il faut avoir beaucoup lu des autres, pour avancer par
ses propres moyens.

I1 vaut la peine de s’arréter pour examiner ce qui se passe dans
I'esprit de celui qui déchiffre, car on y voit mis & nu le mécanisme
de son travail, on y saisit sur le vif les deux facultés maitresses de
I'esprit, I'imagination et le sens critique. L’imagination, car en pré-
sence des lettres ou des jambages qu’il a pu identifier, ou des groupes
de mots qu’il a devinés, il faut formuler une hypothese : cela pourrait
étre, ou bien, c’est siirement tel mot, telle forme verbale. Et de voir
la phrase s’éclairer ; elle offre un sens, une signification valable. Mais
alors intervient le sens critique, pour examiner si vraiment le mot
deviné convient a la phrase, et d’abord s’il « plaque » avec les jam-

I Voir, a cet égard, le recueil d’'une richesse inépuisable, L’Hisfoire et ses
méthodes, élaboré sous la direction de CHARLES SamaraN, dans I’Encyclopédie
de la Pléiade, Paris, 1961.



I32 HENRI MEYLAN

bages du texte. Cette double opération dure une fraction de seconde,
mais cela suffit. Si I'incertitude se prolonge, cela veut dire que le
texte résiste, que la phrase garde son secret; du lecteur, on dit
familiérement qu’il «séche», et c’est vrai. Salutaire lecon pour notre
amour-propre !

Ainsi, dés les premiéres opérations, dés le déchiffrement du texte,
on peut saisir le jeu complexe de I’esprit humain aux prises avec le
réel, tout comme dans les démarches les plus poussées de la synthése
finale. L’imagination formule une hypothése de travail, qu’il faut
ensuite vérifier. Analyse et synthése sont bien plus impliquées que
Fustel ne le disait. Apprendre a lire les vieilles écritures, c’est un
apprentissage dont on ne peut se dispenser. Et quand on a appris le
métier, il faut encore l’entretenir par ’exercice ; comme le pianiste,
Ihistorien fait ses gammes. Mais il en vaut la peine. A ce compte-la,
on devient exigeant pour soi-méme et pour les autres. Gare aux fautes
de lecture, I'ceil devient impitoyable comme celui d’'un vieux cor-
recteur d’épreuves.

Méditons ici cette page sur l'édition des textes classiques, elle
est d’'un maitre en la matiére, le Pére Paul Peeters, senior des Bollan-
distes de Bruxelles :

« Il doit étre reconnu, admis, passé a 1’état de chose indiscu-
table et indiscutée, que la correction absolue est obligatoire dans
une édition, comme la discipline sur un navire... ou dans un cours,
comme la propreté dans une clinique, comme la régularité dans
la forme d’une procédure. De ces axiomes de la raison pratique,
il résultera ici, 1a et partout, des réglements vexatoires, des soins
méticuleux, des wvétilles, des tracasseries, des chinoiseries, de
surabondantes corvées d’écriture, de cérémonial et d’astiquage.
Patience ! Ces minuties et ces précautions redoublées sont peut-
étre la seule barriére qui endigue efficacement le laisser-aller,
I'incurie, I'imprudence et l’arbitraire. Elles tiennent bandé un
ressort qui ne se détendrait pas impunément et qu’un simple fro-
lement suffit a déclencher. » =

%
* *

Il est temps de passer a la seconde partie de cet exposé. Qu’en est-il
de I'historien quand il travaille sur le passé de 1’Eglise chrétienne ? 2

1 P. PEETERS, S.].: ¢« Philologie et histoire » (1911), repris dans les Recher-
ches d'histoive et de philologie orientales, Bruxelles, 1951, t. I, p. 45 (Subsidia
hagiogvaphica, 27).

2 Je ne connaissais pas encore, quand j’ai rédigé ces pages, le beau livre
d’HENRI-IRENEE MARROU : Théologie de U'histoirve, Paris, 1968. On y trouvera
I’examen de conscience en méme temps que la profession de foi d’'un des meil-
leurs connaisseurs de 1'histoire de 1'Eglise chrétienne.



L'HISTORIEN ET SON METIER 133

Ici, deux constatations s’imposent d’emblée :
La méthode reste la méme, mais I'objet semble d’abord se dérober,
car il ne va pas de soi qu’il y ait une histoire de 1'Eglise.

I. La méthode reste la méme. Ce sont les mémes démarches, les
mémes enquétes minutieuses, les mémes obstacles (insuffisance de la
documentation, écrits perdus, textes mal édités) et d’autre part, la
pléthore de travaux et d’articles, publiés dans toutes les langues de
I’Europe. La conclusion s’impose, il n'y a pas une histoire profane et
une histoire sacrée, que 1’on aborderait séparément. Pas de cloison
étanche entre elles, au contraire, une implication, la plus étroite qui
soit, entre Eglise et Etat, Eglise et société. L’histoire économique
nous rend compte de certaines structures dans les ordres monastiques,
inversement, I’histoire de I’art ne peut se faire sans la connaissance des
grands thémes iconographiques de la Bible ou de la Légende dorée.
Et que dire de I'histoire des idées, de la Geistesgeschichte ?

2. Mais que 1'Eglise chrétienne ait une histoire, une durée, voila
qui est paradoxal, car cela contredit I'attente des premiéres commu-
nautés chrétiennes. L’age apostolique est dominé par 1’opposition des
deux « éons », le temps présent, oli le monde va son train, son train
d’enfer, et le temps qui vient, imminent, le temps du Royaume de
Dieu. C’est ce que les croyants demandent quand ils prient : « Que
ton régne vienne. Que ta volonté soit faite sur la terre comme au
ciel. » Au voyant de I’Apocalypse, qui dit: « Viens», le Seigneur
répond : « Je viens bientdt », év téxer.

Le grand paradoxe de cette histoire est que 1’Eglise ait duré,
qu’elle ait da s’installer dans le monde ancien, et qu’elle ait survécu
a 'empire des Césars. On continuera a parler des derniers temps ;
« Nous vivons dans le dernier 4ge du monde, in novissimis temporibus »,
diront saint Ambroise et saint Augustin. D’autres guetteront les
signes des temps, et calculeront les échéances, a partir de Daniel,
cette Apocalypse qui clot I’Ancien Testament. A chaque époque de
crise, la fievre apocalyptique reparaitra, et peut-étre est-elle nécessaire
pour tirer les hommes d’un certain engourdissement et les presser
d’agir. Il n’empéche que cela fait une durée de vingt siécles, et 'on peut
penser que les perspectives terrifiantes de ’an 2000 paraitront un jour
aussi peu fondées que les prétendues terreurs de 1’an mil.

*
* *
Faut-il parler d’histoire de I'Eglise, ou bien plut6t d’histoire du
christianisme, d’histoire des dogmes, ou d’histoire de la pensée chré-

tienne ? Le débat reste ouvert. J’ai opté d’emblée, dés le début de
mon enseignement, pour le premier terme, et cela par une méfiance



I34 HENRI MEYLAN

instinctive des mots en « -isme », de ces substantifs abstraits qui nous
masquent le réel 1. Le terme « Histoire de I'Eglise » a ses lettres de
noblesse, c’est Eusébe de Césarée qui l’emploie lorsqu’il rédige,
au début du IVe siécle, son ’ExkAnowotikny ‘lotopia sur le vieux
schéma grec des «successions»?, au XVIe siécle, les rédacteurs
luthériens des Centuries ecclésiastiques, tout comme le cardinal Baro-
nius dans ses Annales ecclesiastici, ne font pas autre chose. Mais ils
conservent en méme temps cette notion de 1’Eglise institution divine,
seule dépositaire de la vérité ; c’est cette notion traditionnelle qu’il
faudra faire sauter, si I'on veut intégrer la totalité des manifestations
de la vie chrétienne, les mouvements para-ecclésiastiques, les hérésies,
les sectes. Car tout cela, des montanistes du I1¢ aux anabaptistes du
XVIe siécle, et jusqu’aux pentecdtistes du XXe, en passant par les
Quakers, est partie intégrante de notre histoire. Une épithéte qui en
dit long, c’est celle de « martyrs du diable », appliquée par les repré-
sentants des Eglises officielles aux témoins de la vérité issus de ces
chapelles non conformistes 3. Saint Augustin I’emploie & 1’égard des
donatistes africains, Beéze et Calvin la reprennent, en usant exacte-
ment du méme argument (causa, non pena facit martyrem), contre
les anabaptistes des Pays-Bas. Cela suffit & nous faire toucher du
doigt la violence des antagonismes, et ’aveuglement des théologiens
devant un fait qui nous créve les yeux. Cette intégration a I’histoire
de I’Eglise de tous ceux qui se réclament du Christ, en dehors méme
des Eglises établies, ne peut se faire que si 'on accepte l'idée des
précurseurs du XVIIIe siécle, Gottfried Arnold et Pierre Bayle4,
reprise par les maitres des XIXe et XXe¢ siecles, I'éclatement de la
notion d’Eglise infaillible et du dogme vérité révélée. On peut dire
aujourd’hui que, dans la pratique tout au moins, les historiens catho-
liques ne se distinguent plus guere, a cet égard, des historiens pro-
testants.

Mais précisément cette intégration souligne un caractére essentiel,
fondamental de notre histoire, celui de la collectivité. Dans les sectes
et les chapelles hérétiques, plus encore que dans les grandes Eglises,

1 Je sais bien que xpioTiaviopde apparait déjad sous la plume d’Ignace
d’Antioche, au début du IIe siécle, formé sans doute i ’analogie de 'lovdaiouéc,
qu’emploie 'apotre Paul.

2 Sur les dwadoyai, ’excellente introduction de Pavr Lejay a 1’édition
d’'Eusebe, hélas | manquée du curé GrRaPIN (en téte du t. ITI, p. Lx11I ss.), dans
la belle collection des Textes et documents pour 1’étude historique du christia-
nisme, dont la réaction antimoderniste marqua la fin, et que les Sowurces chvé-
tiennes ne doivent pas faire oublier.

3 J’ai esquissé 'histoire de cette épithéte, dans un fascicule de la Revue de
théologie et de philosophie, publié en 1959 pour le jubilé de I’Académie de Calvin.

4 Il faudrait méme remonter plus haut, jusqu'a ce prodigieux SEBASTIEN
FrANCK, dont les Paradoxa (1535), aprés la Chronique, sont encore singuliére-
ment explosifs aux yeux d'un lecteur du XXe siécle.



L’HISTORIEN ET SON METIER 135

nous avons affaire 4 des communautés vivantes, fondées et menées
par des individualités fortes, par des prophétes et des chefs de file.
Toujours et partout, le phénoméne se répéte : autour des solitaires
de I'Egypte monastique les disciples viennent se grouper, en quéte
de direction spirituelle ; et plus prés de nous, Vinet, le porte-parole
de l'individualité, s’est fait le champion de 1'Eglise restaurée dans sa
pureté.

E 3
* *

J’ai parlé tout a I’heure d’un choix délibéré, d’un parti pris. Cela
m’ameéne a aborder une derniére difficulté, une des plus graves, celle
des préjugés, disons mieux : des présupposés, que l'historien porte
en lui, consciemment ou non.

Le mot d’ordre de la « Voraussetzungslosigkeit », si souvent proné
au siécle passé, nous apparait aujourd’hui comme un leurre. Bayle
s’en était réclamé dans son Dictionnaire critique :

« Tous ceux qui savent les lois de I'histoire tomberont d’accord
qu'un historien, qui veut remplir fidélement ses fonctions, doit
se dépouiller de I'esprit de flatterie et de 1’esprit de médisance, et
se mettre le plus qu’il lui est possible dans 1’état d’'un stoicien
qui n’est agité d’aucune passion... »

Jusqu’ici on peut, comme il le dit, tomber d’accord, mais

Bayle continue :

« Un historien en tant que tel est comme Melchisedech, sans
pére, sans mere, sans généalogie. Si on lui demande : D’ol1 étes-
vous ? il faut qu’il réponde : Je ne suis ni Francais, ni Allemand,
ni Anglais, ni Espagnol, je suis habitant du monde. Je ne suis ni
au service de ’Empereur, ni au service du roi de France, mais
seulement au service de la vérité. C’est ma seule reine, je n’ai
prété qu’a elle le serment d’obéissance. » I
Fiéres paroles, et que Bayle avait acquis le droit de prononcer. Mais

nous, aujourd’hui, nous sommes bien forcés de reconnaitre qu’il n’est
pas possible de se dépouiller a ce point, de faire abstraction de ce que
I'on sait et de ce que 1'on est. C’est un historien allemand, Wilhelm
Weber, spécialiste de I’Antiquité, qui me semble avoir dit le mot
juste : « Ungebunden ist keiner, aber gerecht zu sein ist die oberste
Pflicht des Historikers.» Tous nous sommes liés & une tradition
confessionnelle, aussi bien qu’a un terroir ; on doit I’avouer honnéte-
ment, mais, bien sir, il faut se tenir en garde contre tout ce qui risque
de fausser notre jugement sur les hommes et sur les idées. Ayant pris

* Je ne serais pas allé chercher cette déclaration de Bayle dans l'article
« Usson » de son Dictionnairve historique, si je n'y avais été conduit par I'excellent
Choix de textes présenté par MARCEL RaAYMOND, dans la collection : Le Cri de la
France, en 1948, p. 75.



136 HENRI MEYLAN

parti, il faut se garder de I'esprit partisan. Et se réjouir de la conver-
gence des jugements portés par des historiens venus d’horizons diffé-
rents, car c’est le meilleur gage qu’on est sur la bonne voie, dans la
quéte jamais achevée de la vérité.

Encore faut-il s’arréter a cet adjectif «gerecht»: étre juste,
qu’est-ce que cela signifie ? Et ce mot de jugement, si souvent employé
en histoire, dans quel sens faut-il le prendre ?

En dépit des apparences, I’historien n’est pas un juge qui rendrait
des sentences, aprés avoir assigné a son tribunal les noms illustres
du passé, héros ou criminels. Le Pére Peeters a fait voir, dans une
séance de 1I’Académie royale de Belgique, les différences profondes
qui séparent ’historien du juge, et les conséquences facheuses de
métaphores abusives . L’historien, méme lorsqu’il parle de rouvrir
un proceés, ne prononce pas une sentence, qui passerait en chose
jugée. I1 cherche a y voir clair, a débrouiller les faits, a dissiper les
légendes, afin de formuler une appréciation valable. Et s’il lui arrive
de juger, il le fait selon 1’équité, et non pas en appliquant les articles
d’un code.

I1 juge avec sa conscience, avec sa sensibilité d’homme (qui n’est
pas '« apatheia » du stoicien de Bayle), avec son expérience de la vie.
Mais encore, quels sont ses critéres ? On connait le distique de Geethe
dans le Diwan :

« Es ist die ganze Kirchengeschichte

Mischmasch von Irrtum und Gewalt. »
C’est plus qu’une boutade, c’est I'énoncé d’'une dure vérité que je
pourrais reprendre & mon compte, a condition d’interpréter 1’adjectif
«ganz» : d'un bout a I'autre de I'histoire de 1’Eglise, nous constatons
que l'erreur et la violence sont a I’ceuvre, a tous les degrés de I’échelle,
du haut en bas, « des pieds a la téte », disaient les prophétes hébreux z.
Mais ce n’est pas la toute 1'histoire de I’Eglise. Car cette histoire, c’est
aussi celle des martyres non violents, des pauvres et des humbles, des

1 P. PEETERS, S.]. : « Les aphorismes du droit dans la critique historique »,
Bulletin de la Classe des Lettres. Académie royale de Belgique, t. 32, 1946, p. 81-116.

2 Dans I'impitoyable enquéte de M. EMILE PouLAT, Intégrisme et catholicisme
intégral, Casterman, 1969, p. 41, je trouve ce cri de douleur de Maurice Blondel,
dans une lettre a4 I’abbé Mourret (26 avril 1921), quand il découvre les manceuvres
inqualifiables de la « Sapiniére » : « Le Christ vraiment sera en agonie jusqu’a la
fin du monde. Si c’est un soulagement pour nous d’apprendre comment et par
qui la campagne antimoderniste a été trop souvent menée, quelle douleur
cependant de voir par quelles méthodes et par quels gens 'autorité s’est laissé
manceuvrer — et se laisse encore dominer. Je souffre vraiment de cette bassesse
intellectuelle et morale de comparses, devenus quasi « officiels », et de la menta-
lité de chefs qui n’ont pas senti ce qu’il y avait de « primaire » et de vil dans
ceux qu’ils employaient et qu’ils écoutaient. C’est un mystére pour moi que le
principe et le ressort d’une telle « agence de délation » et d’un tel zéle faux, se
criit-il simcére lui-méme... »



L'HISTORIEN ET SON METIER 137

saints en un mot, de ceux qui ne savent pas qu’ils sont saints, et
c’est aussi celle des violents qui ont forcé la porte du Royaume pour
Pouvrir aux autres, évéques, réformateurs, prophétes, de cette grande
nuée de témoins, dont un Wilfred Monod tirait la matiére de son
Catéchisme.

Et la norme a laquelle tous se référent, c’est I’Evangile, I’'Evangile
ressaisi dans sa pureté, le message du Royaume, inséparablement lié
a la personne de son messager, Jésus de Nazareth. L’histoire de
I’Eglise n’est pas une histoire sainte, ai-je dit, et je le maintiens, mais
elle n’a pas de sens en dehors de cet Evangile qui vient de plus haut
que les hommes pour étre inséré dans la trame des choses humaines.

Je n’oserais plus aujourd’hui conclure par la fiére déclaration
d’Agrippa d’Aubigné en téte de son Histoire universelle, sur «le vrai
fruit de toute I'histoire, qui est de connaitre en la folie et faiblesse des
hommes le jugement et la force de Dieu»; je me contente de dire,
avec l'apdtre Paul, que « Dieu a choisi les choses faibles du monde

pour confondre les fortes» (I Cor. 1: 27).
HENRI MEYLAN.



	L'historien et son métier

