Zeitschrift: Revue de Théologie et de Philosophie
Herausgeber: Revue de Théologie et de Philosophie

Band: 21 (1971)

Heft: 2

Artikel: L'herméneutique faillite de la dogmatique?
Autor: Widmer, Gabriel-P.

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-380964

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 13.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-380964
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

L’HERMENEUTIQUE,
FAILLITE DE LA DOGMATIQUE? *

Certains I'espérent et s’en réjouissent déja ; d’autres la redoutent
et s’en plaignent. Pour les uns et les autres, la dogmatique ne va
plus de soi ; on lui conteste son droit d’étre la discipline faitiére de la
théologie chrétienne. En s’affrontant depuis plus de vingt ans, cham-
pions de 'herméneutique et défenseurs de la dogmatique s’engagent
dans la lutte pour la survie de la théologie avec leurs présupposés I.
Je tenterai de situer historiquement et systématiquement ces pré-
supposés, puis d’en dégager les problémes qu'ils recouvrent et enfin
de les soumettre & un examen critique pour justifier la question
« I'herméneutique, faillite de la dogmatique ? » et les essais de solu-
tion qu’on pourrait lui donner.

x T o

La place de la dogmatique dans l’édifice théologique lui fut
disputée, sous I'Aufklirung, par les exégétes et les historiens rationa-
listes. Les idéologies naissantes, dont les prétentions et les pouvoirs
se substituérent aux siens, occuperent de plus en plus cette place. La
conscience occidentale prenait le virage de la liberté effective ; elle
s’assimilait les succes de la raison s’émancipant de la tutelle de la foi.
A la suite des bouleversements provoqués par la Révolution francaise
et des changements qui ’avaient précédée, les théologiens se sentent
rejetés a la périphérie.

Malgré les efforts de Schleiermacher pour adapter le projet dog-
matique a l'esprit de son époque, les affirmations encore signifiantes
de la théologie tendent a étre récupérées, une fois mises au gofit
du jour, par la philosophie critique, puis idéaliste. Mais déja Kierke-
gaard, Feuerbach, puis Marx, Nietzsche condamnent cette récupéra-

* Texte profondément remanié d'une conférence prononcée le 4 mars 1970
a la Société vaudoise de théologie.

1 A titre indicatif, je signale, du point de vue catholique, Questions théolo-
giques aujourd’hui. Paris, Desclée de Brouwer, 1964, 1 et Exégése et Dogmatique.
Paris, Desclée de Brouwer, 1966 dus a divers auteurs (RAHNER, SCHELKLE,
FRIES, SCHNAKENBURG, SCHLIER, KARRER, etc.) du point de vue protestant,
HeErMANN Di1EM : Dogmatik. Miinchen, Chr. Kaiser, 1955.



L'HERMENEUTIQUE, FAILLITE DE LA DOGMATIQUE ? 81

tion comme une piéce maitresse de 1'idéologie qui devait légitimer
idéellement la suprématie de la classe bourgeoise, de maniére tout a
fait caractéristique dans le cadre de 1'Université.

Cette critique radicale de tout idéalisme, de sa mainmise sur
certains thémes d’origine théologique, de son intention idéologique
s’étend aussi a la théologie ecclésiastique qui avait cherché refuge
derriére le bouclier des philosophies de la religion de Kant, de Hegel
ou de Schelling. Cette critique généralisée veut partir, et en fait part
de ’homme concret, de son savoir positif en voie de constitution, de
son insertion dans I'histoire, de son environnement mondain. Aprés
le virage de la liberté, la conscience occidentale amorce celui du savoir
positif et technique dans son extension a 'homme et ses sociétés
psychologie, biologie, linguistique, paléontologie, sociologie, écono-
mie, etc.) ; elle se distance des courants idéalistes et spiritualistes qui
la constituérent et l'orientérent auparavant.

Si les philosophes entreprirent la critique du savoir positif, en
déterminérent les domaines et les limites, les théologiens libéraux
tentérent de fonder leurs affirmations sur les résultats de 1'histoire
et de la psychologie. Ils se plagaient sur le terrain de la culture moderne
a la suite de I’'abandon des positions orthodoxes et traditionnelles.
Seuls les croyants de la classe bourgeoise et universitaire purent en
fait adopter ce nouveau point de vue.

Apreés la premiére guerre mondiale et la Révolution d’octobre, qui
marquerent le crépuscule de 1'idéalisme philosophique, du libéralisme
chrétien et du scientisme, les théologiens revinrent sur leur propre
terrain et ce fut le développement des théologies de la Parole de Dieu
ou « kérygmatiques », celles de Gogarten, de Bultmann, de Barth et
de leurs disciples respectifs. Ces hommes critiquent I’historicisme,
le psychologisme comme les mauvais génies du libéralisme ; ils res-
pectent I’écart entre ’Evangile et la culture pour mieux les confronter ;
ils considérent 1’Eglise (non pas a la périphérie, mais au centre du
monde) comme le seul lieu ou se fait la théologie fidele a la Révélation.
Cet effort de recentrement s’est traduit par un détachement d’avec
I'idéologie bourgeoise et par un refus des fascismes.

Les changements consécutifs a la seconde guerre mondiale, a la
décolonisation, a l'expansion des techniques et de la production,
obligeaient les théologiens a redéfinir leurs relations au monde non
plus dans un contexte souvent théorique et polémique, mais dans ce-
lui d’une « praxis» et d’une ouverture. Tant de blessures, tant de
déceptions, tant de défis, tant d’espoirs, tant de projets, tant d’initia-
tives aussi, rendent les croyants solidaires des incroyants dans leurs
efforts pour surmonter la faillite des idéologies bourgeoises et socia-
listes. On assiste a des ébauches de théologie de la culture, de la révo-
lution, de la libération.

6



82 GABRIEL-PH. WIDMER

Le probléme de l'interprétation des sources de la théologie (Ecri-
ture, décisions conciliaires, etc.), de ses systémes (sommes médiévales
et modernes, traités spéculatifs, etc.), de ses objectifs et de ses métho-
des, s’est imposé avec d'autant plus de force que les théologiens
étaient sommeés de défendre leur discipline. Le probléme des principes
mis en ceuvre pour dégager la signification d’un texte, celle d’'un
événement, d’'une figure, d’'une valeur... s’est présenté avec d’autant
plus d’insistance que les philosophes du soupgon, selon I’expression
de P. Ricceur, flairaient derriére la signification noble, désintéressée
et idéalisée, un sens terre-a-terre, vulgaire, égoiste. A propos de Freud,
lui aussi philosophe du soupgon, Ricceur écrit : « L’interprétation se
référe a une structure intentionnelle de second degré qui suppose qu’un
premier sens est constitué ol quelque chose est visé a titre premier,
mais ou ce quelque chose renvoie a autre chose qui n’est visé que par
lui » 1.

En plus de ces raisons apologétiques et culturelles, il y a une
raison proprement théologique qui suscite la recherche herméneutique :
la nécessité d’'un déchiffrage sans cesse renouvelé de I’Ecriture sainte.
Sur ce point, Bultmann a vu juste : « Dans tous les cas ou I'intelligence
de I’Ecriture a été discutée et combattue, ot le message s’est fait
équivoque et méme incompréhensible, ou la répétition des formules
dogmatiques a été prise pour le langage méme de la foi, il est devenu
nécessaire de réfléchir et de penser a la conceptualité propre de 1'exé-
geése, au message et a la profession de foi. C'est 1 la tache de la théolo-
gie et spécialement de I’herméneutique d’accomplir cette réflexion » 2,
Et il ajoute, pour bien montrer qu’une masse informe de connaissances
devient inutilisable et qu’il faut y substituer une science, c’est-a-dire
la mise en ceuvre de concepts opératoires éprouvés et de principes
régulateurs adéquats a l'objet étudié : « C’est donc une tiche scien-
tifique (que celle de I’herméneutique). Il faut une science qui ne soit
que le développement clair et méthodique de la compréhension de
I'existence donnée avec l'existence elle-méme » 3. Tout le probléme
est 1a : I'herméneutique parviendra-t-elle a un statut scientifique ?
Son objet est-il la compréhension de 1’existence ?

Ces quelques remarques introductives suffisent & définir sommai-
rement le climat ou I'herméneutique moderne a pris son essor et s’est
trouvée vis-a-vis de la dogmatique ; elles débouchent sur la question

1 P. Ric®UR: De I’ Interprétation, essai sur Freud. Paris, Le Seuil, 1965, p. 27.

2 R. BuLTMANN : « Le probleme de la démythologisation » in L’interprétation
du Nouveau Testament, trad. O. Laffoucriére. Paris, Aubier, 1955, p. 194-195.
Sur ce probléme comparer I'article « Hermeneutik » de G. HEINRICI in Realency-
clopddie fiir protestantische Theologie und Kirche. Bd. 7. Leipzig, 1899, p. 718-
750 et celui de G. EBELING in RGG 3 Aufl.,, Bd. III, p. 242-262.

3 R. BULTMANN, 0p. cif., p. 195.



L'HERMENEUTIQUE, FAILLITE DE LA DOGMATIQUE ? 83

de son statut scientifique. La ot Bultmann, en 1941, défend ce statut,
Ricceur, plus fidéle & Heidegger, place ailleurs que dans le champ
épistémologique le centre de gravité de l'entreprise herméneutique
et cela en 1965 : «... pour s’interroger sur 1'étre en général (—et la
compréhension de soi congu comme objet de I’herméneutique par
Bultmann, répond au questionnement sur 1'étre —), il faut d’abord
s’interroger sur cet étre qui est le «1a » de tout étre, sur le Dasein,
c’est-a-dire sur cet étre qui existe, sur le mode de comprendre 1'étre.
Comprendre n’est plus alors un mode de connaissance, mais un mode
d’étre, le mode de cet étre qui existe en comprenant.» Ce mode
d’étre est signifiant : décrypter un document, par exemple, c’est
mettre au jour son ou ses sens, c’est aussi s’engager, en actualisant
telle ou telle signification, a la mettre au service de tel ou tel projet
de rénovation, de transformation 2.

L’herméneutique annonce-t-elle la faillite de la dogmatique ? La
question est posée ; il convient cependant de demeurer prudent sur
le statut de I'herméneutique, d’étre au clair sur la double acception
de l'acte de « comprendre », mode de connaissance ou mode d’étre,
et par conséquent sur I'ambiguité actuelle de toute démarche her-
méneutique. D’ou les quelques remarques suivantes :

Premiérement : Fidéle a la tradition des Péres, des docteurs et des
réformateurs, la dogmatique ecclésiale se doit de préciser ses objectifs
et ses méthodes a la suite des modifications de la conscience occiden-
tale ; elle le fera non seulement par rapport aux hérésies anciennes et
modernes, mais aussi au regard des modifications culturelles en cours,
par exemple 1'éclipse — assurément provisoire — de ’humanisme
gréco-latin. En effet, quel sens peuvent revétir, aujourd’hui, les
énoncés traditionnels relatifs 4 la Trinité, a la double nature du Christ,
a la grace justificatrice et sanctificatrice, & la prédestination, aux
fins derniéres, qui constituent les thémes classiques du discours dog-
matique ? Peuvent-ils encore recevoir une sorte de « vérification »
biblique, quand la Bible est soumise a la critique textuelle, philolo-
gique, linguistique, structurale si différente du discernement théolo-
gique ? Peuvent-ils encore prétendre exprimer la Parole « qui ne

1 P. Ric®UR : « Existence et herméneutique » in Le conflit des interprétations.
Paris, Le Seuil, 1970, p. 11, a rapprocher de cette définition : « Herméneutique,
toute discipline qui procéde par interprétation, le discernement d’un sens caché
dans un sens apparent » dans « La question du sujet », id. op. p. 260.

2 Cf. W. DIiLTHEY : « Origines et développement de I'herméneutique » in
Le Monde de I'Esprit. Paris, Aubier, 1947, tome I, p. 320: « Nous appelons
compréhension le processus par lequel nous connaissons un « intérieur » a 1'aide
de signes pergus de ’extérieur par nos sens... par lequel nous connaissons quel-
que chose de psychique a l'aide de signes sensibles qui en sont la manifestation...
Nous appelons exégese ou interprétation un tel art de comprendre les manifes-
tations vitales fixées d'une fagon durable. »



84 GABRIEL-PH. WIDMER

passe pas» dans un univers mental plongé dans son historicité et
ceuvrant d’aprés I’hypothése de I’évolution ?

Secondement : la dogmatique ecclésiastique doit s’interroger sur
sa responsabilité dans le processus de désacralisation a l'intérieur
méme des Eglises, et dans celui de sécularisation poursuivi dans le
monde occidental. Si les Eglises se sont exposées au premier de ces
processus, le second s’amplifie a la suite d’une rupture et surtout d’un
refus volontaire du christianisme. Peut-on concevoir une maniére de
comprendre dogmatiquement le message chrétien et de le pratiquer
en dehors de toute référence a une distinction entre le sacré (quelle
que soit la forme retenue de ce sacré par un christianisme critiquant
les religions) et le profane dans la mouvance de ses caractéristiques ?
Peut-on parler d’une dogmatique sécularisée sans contradiction dans
les termes ?

Troisiemement : La dogmatique doit enfin examiner son statut
de discipline « scientifique » face a 'extréme diversité de ses expres-
sions : dogmatique de type scolastique aussi bien que catholique, pro-
testante qu’orthodoxe grecque, avec ses concepts opératoires éprouvés,
ses principes régulateurs déterminés ; dogmatique de type kérygma-
tique herméneutique, soucieuse de tenir compte des résultats des
sciences bibliques et historiques et des analyses philosophiques *;
dogmatique de type radical, se limitant a des sondages, a des investi-
gations dans les profondeurs d'une mentalité riche d’apports d’origines
trés diverses 2. Peut-on encore parler de la dogmatique comme d’une
science dans ces conditions de pluralité ? La notion de dogme qui
revét, selon les systémes, une multiplicité de sens, est-elle encore
opératoire pour un discours scolastique qui se veut cohérent ? Et celle
de kérygme, fondamentale pour une théologie herméneutique, n’est-
elle pas exposée aux mémes avatars ? N’en va-t-il pas de méme pour
les concepts mis en ceuvre par les analyses marxistes et freudiennes
qui, selon les partisans de la théologie radicale, devraient permettre
d’actualiser le kérygme tout en le débarrassant du corset des dogmes ?

1 Si Barth hésite méthodologiquement entre ces divers types de dogmatique,
ce qui confére a son ceuvre une registration trés large, Bultmann opte pour une
théologie de type herméneutique : « L'intelligence du texte ne peut s’accomplir
qu’au moyen d’'une interprétation méthodique. Les concepts qui la dirigent
ne peuvent étre donnés que dans une réflexion profane, qui est affaire de I’ana-
lyse philosophique de l'existence... Et c’est pourquoi, en fait, le travail exégé-
tique en arrive ainsi & dépendre du travail philosophique », op. cit. p. 199.

2 Cf. LEsLiE DEWART : L’'avenir de la foi. Paris, Aubier, 1968, p. 93 ss.
Tuomas W. OGLETREE : La controverse suv la « mort de Dieu ». Paris, Casterman,
1968, p. 13 ss. J. SPERNA WEILAND : La nouvelle théologie. Paris, Desclée de
Brouwer, 1969, p. 117 ss. p. 197 ss.; mon article « Nouvelle théologie et théolo-
gie renouvelée » in Bulletin du Centre protestant d’Etudes. Genéve, mai 1970,
No 2, p. 5 ss.



L'HERMENEUTIQUE, FAILLITE DE LA DOGMATIQUE ? 85

Ainsi I'herméneutique et la dogmatique ont partie liée. Rien de
moins gratuit, de moins neutre que leur confrontation. Elle s’inscrit
dans une histoire ; elle prend une tournure dramatique : elle met en
cause non seulement 1’avenir de la dogmatique, de I’herméneutique,
mais celui de 'homme (et de ses communautés) qui vit, pense et dit
sa foi et son espérance. La question « 'herméneutique, faillite de la
dogmatique ? », en revétant ses dimensions historiques et actuelles,

exige une reprise critique.

*
* %

Cette question est d’abord celle de I'identité ou de la spécificité
de la théologie, telle que les théologiens ont tenté de la définir, puis
de la préserver, a travers les vicissitudes de ’acculturation du message
chrétien, dans 1’élaboration d’'une dogmatique. Peut-elle étre sauve-
gardée en pleine sécularisation ? Théologiens scolastiques, kérygma-
tiques, radicaux savent fort bien l’enjeu de cette question pour
I’avenir de la théologie, des églises, de I’cecuménisme.

Elle est ensuite celle de la différence entre la dogmatique et I’hermé-
neutique, de leur altérité, qui se cherche au sein méme de I'identité
de leur origine et peut-étre de leur finalité. Car, il y a, par exemple,
différence entre les principes d'une interprétation dogmatique de
I'Ecriture et ceux d’une interprétation existentiale *; pourtant le
texte est leur commune référence. A la limite, on pourrait soutenir
que le dogmaticien est toujours herméneute, mais I'inverse n’est pas
nécessairement vrai.

Elle est enfin celle de la conceptualité propre a la dogmatique et
a I’herméneutique. Pour le dogmaticien, cette conceptualité demeure
tributaire de celle de I’Ecriture et des décisions conciliaires ; pour
I’herméneute, elle peut résulter d’emprunts 4 des systémes de caté-
gories, de schémes étrangers a I'Ecriture et aux décisions des conciles 2.

A la lumiére de cette triple détermination de la question, si j’y
réponds par 'affirmative : « oui, I'herméneutique sanctionne la faillite
de la dogmatique », je reconnais ou bien la disparition de la dogmatique
ou bien son remplacement par I'herméneutique. Dans I'un et 'autre
cas, j'admets que, ou bien la compréhension de I'ceuvre de Dieu en

1 « Une interprétation existentiale ne fabrique pas le rapport existentiel
de I'Ecriture au lecteur ; elle ne fait que le découvrir. Elle ne fonde pas la vérité
de I’Ecriture, mais elle la montre et elle enseigne a la comprendre. L’interpré-
tation existentiale ne fonde pas davantage le Message, elle lui confére seulement
une conceptualité adéquate ». R. BULTMANN, op. cif. p. 195.

2 K. BARTH a bien noté cette difficulté dans son analyse de la « créche du
langage, des concepts... » ; ¢f. « Un essai pour comprendre Bultmann » in Com-
prendre Bultmann, un dossier. Paris, Le Seuil, 1970, p. 133 ss. — Les limites de cet
article m’empéchent de reprendre en détail le probleme de l'identité, de la
différence et de la conceptualité en dogmatique et en herméneutique, qui font
partie de ce que 1'on pourrait désigner comme ’analytique de la théologie.



86 GABRIEL-PH. WIDMER

sa source est impossible, ou bien cette compréhension n’est possible
qu’a travers celle de soi-méme. Je mets donc en question I'autorité
des articles de foi, puisque mon interprétation ne s’y référe pas;
ils n’ont plus force de loi. Par voie de conséquences, je lie la dogma-
tique a certaines formes d’ecclésiologie (constantiniennes, médiévales,
réformées, etc.), qui, devenues caduques, entraineraient dans leur
disparition la dogmatique qui les justifiait idéologiquement. Je ratifie
du méme coup et le relativisme des articles de foi et I’échec de leur
prétention a l'universalité.

Dans le cas ou ’herméneutique chercherait & se substituer a la
dogmatique, elle s’exposerait a toutes sortes de confusions. Elle
risquerait d’ériger en postulats ses principes méthodologiques tou-
jours revisables en fait, de leur conférer une autorité usurpée et de
leur faire jouer le role de principes structurant la prédication, la
catéchese et la liturgie de 1'Eglise. Elle procéderait inditment a une
sorte de «métabasis eis allo genos» a des extrapolations qui lui
seraient préjudiciables. On ne voit pas comment 1’herméneute con-
sentirait a ceuvrer dans des limites que lui fixerait une Eglise au
nom de son droit a privilégier telle herméneutique plutét que telle
autre ; on ne voit pas davantage comment une Eglise, une fois privée
de ses dogmes, abandonnerait encore ses prérogatives herméneutiques.

Si, par contre, je réponds: ¢«non, ’herméneutique n’est pas le signe
de la faillite de la dogmatique », je suppose ou bien que ces deux
disciplines conservent leur domaine propre sans confusion, ou bien
qu’elles interférent sous certains aspects. Les deux points de vue ne
sont pas inconciliables, si on prend soin de définir leurs domaines
respectifs, leurs limites : les dogmes se présentent comme des prin-
cipes d’interprétation de 1I’Ecriture, ils ont donc, parmi d’autres, une
fonction herméneutique ; ils visent aussi a universaliser le message
et 4 le rendre communicable et accessible. Vus sous cet angle, ils
entretiennent une certaine parenté avec I'’herméneutique en tant que
systéme des principes d’interprétation ; eux aussi sont des structures
signifiantes qui s’emboitent ou s’excluent, non en vertu du principe
de causalité, comme c’est le cas pour les structures objectivantes,
mais en vertu du principe de signification 1.

Ainsi dans la premiére hypothése, j'use d'un modéle « hégélien » :
I’herméneutique « achéverait » (aufheben) la dogmatique, d’une part

I J’examinerai ailleurs ce que je nomme ici « principe de signification » par
distinction d’avec le principe de causalité ou tout autre principe mis en ceuvre
dans le savoir (kennen) de type scientifique fondé sur I'explication. En hermé-
neutique, c’est le « comprendre » (verstehen) qui détermine le type de savoir
(erkennen) : une figure composée de schémes et de catégories en appelle une
autre ou l'exclut selon des procédés rhétoriques. En dogmatique, c’est le croire
( Fiir wahr halten, glauben) qui caractérise une docta ignorantia.



L’HERMENEUTIQUE, FAILLITE DE LA DOGMATIQUE ? 87

en supprimant ses éléments devenus caducs, d’autre part en élevant
a un niveau supérieur d’intelligibilité ses thémes universalisables et
par conséquent s’y substituerait. Dans la seconde hypotheése, je
mets en ceuvre un modéle « kantien » : I'herméneutique, comme acte
de reconnaissance (erkennen) et de compréhension (verstehen),
implique des ressemblances et des différences (structures «identité-
différence ») avec le savoir de type scientifique mis en ceuvre dans
les sciences humaines (kennen), qui lui sont indispensables, et avec
le savoir de type théologique (glauben), qui lui sert d’étoile polaire.
On voit combien, dans cette seconde hypothése, il est urgent de
définir critiquement le statut de ces différents types de savoir pour
éviter toute confusion dans la maniére de poser les problémes rela-
tifs & leurs ressemblances et a leurs différences.

Pour se limiter au statut épistémologique de I’herméneutique, on
constate combien chez Bultmann la notion d’objectivité fait pro-
bléme, chez Ricceur celles de distance et d’appropriation. Ainsi, aprés
avoir examiné le processus qui va de l'intérét pour une « chose » au
questionnement sur elle en passant par sa précompréhension, Bult-
mann définit le statut de la connaissance historique de la maniére
suivante : «Si la notion de connaissance objective est prise des
sciences de la nature (pour lesquelles au demeurant elle est également
devenue, aujourd’hui, problématique dans son sens traditionnel), elle
ne s’applique pas a la compréhension des phénomeénes historiques, car
ils sont d’'une autre sorte que ceux de la nature. Ils n’existent pas
comme phénomeénes historiques sans le sujet historique qui les com-
prend. Les faits du passé ne deviennent des phénomeénes historiques
que s’ils ont un sens pour un sujet qui se trouve lui-méme dans I’his-
toire et qui y participe, que s’ils parlent, et ils ne parlent qu’au sujet
qui les comprend. » * Constatant que «toute interprétation se pro-
pose de vaincre un éloignement » 2, Ricceur examine quelles peuvent
étre les relations entre le niveau du réfléchi, celui du cogifo et son
idéal d’évidence et celui du préréfléchi, celui de l'inconscient et sa
fonction symbolisatrice ; il attribue un réle décisif au sujet parlant
lors de l'apparition de l'indubitable dans la sphére de l'activité
symbolatrice. Il souligne l'importance de l'acte de recul dans ce
processus : « Cette scission entre l’apodicticité du «je pense» et
I'adéquation de la conscience prend une signification moins abstraite
si on la rattache 4 la notion de sujet parlant ; le noyau d’apodicticité

1 BULTMANN : ¢« Le probléme de I'herméneutique» in Foi ef compréhension *,
traduit par A. Malet. Paris, Le Seuil, 1970, p. 618.

2 Ric@®UR: « Existence et herméneutique » in Le conflit des interprétations,
p- 20, cf. aussi p. 8 ; la notion de distance est aussi opératoire chez Bultmann,
cf. « Réponse & Ernst Kdasemann » in Foi ef compréhension **, traduit par André
Malet. Paris, Le Seuil, 1969, p. 401.



88 GABRIEL-PH. WIDMER

du « je pense » est aussi le transcendantal de la fonction symbolique ;
autrement dit : ce qui est invincible & tout doute, c’est I'acte de recul
et de distance qui crée 1’écart par lequel le signe est possible et c’est
la possibilité d’étre relié de fagon signifiante, et non pas seulement
causale, a toutes choses. » t L’appropriation du sens est consécutive
a l'intelligence du texte ; elle dépend donc du symbole qui « donne
a penser » et qui est ’objet de la foi et de la décision 2.

Ces exemples suffisent & montrer le genre de problémes soulevés
par 'entreprise herméneutique au niveau épistémologique. La dog-
matique en pose d’autres dans son attachement a la proclamation de
I'Evangile par Jésus, a la prédication apostolique qui confesse le
crucifié et le ressuscité comme le Christ : problémes de I'illumination
et du témoignage intérieur du Saint-Esprit, de la nécessité de la
grice, de I’économie de la foi... En ce sens, on peut dire que le savoir
de type dogmatique «consacre» au service de la prédication les
schémes et les catégories qu’il emprunte A toutes sortes de registres
et dont il use pour élaborer son discours ; il procéde a une sursigni-
fication des images et des notions en les plagant sous le rayonnement
de I’Evangile pour les faire servir a son interprétation et a sa com-
munication.

Ce bref examen de deux types de problématiques sous-jacents a la
question «1’herméneutique, faillite de la dogmatique ? » me conduit
a énoncer deux théses d’allure aporistique, qui baliseront 1'accés a
une solution.

+ 7 %

Premaére thése : «Si la dogmatique se fige dans des principes
d’interprétation et d’action intangibles, I'herméneutique tend a 1'éva-
cuer, en s’en émancipant. »

Dans son effort d'une intelligence de la foi, d'une coincidence entre
la lex credend: et la lex orandi, dans sa lutte contre 1’hétérodoxie
pour l'orthodoxie, la dogmatique constitue un systéme des articles
de foi cohérent et organique, en vue d’assurer leur efficacité dans la
compréhension de l'’Ecriture, dans son application pratiques. La
norme de ce systéme pourrait bien étre celle de la conformité d’une

I RICEUR : «La question du sujet » in op. cif. p. 258.

2 ¢ Il faut... distinguer deux seuils de la compréhension : le seuil du « sens »
(moment objectif, idéal... en ceci que le sens n’a pas de place dans la réalité,
méme pas dans la réalité psychique) et celui de la «signification » qui est le
moment de la reprise du sens par le lecteur, de son effectuation dans l'existence. »
« Préface a Bultmann » in op. cif. p. 389.

3 Ce systéme peut étre envisagé comme un ensemble (une structure tota-
lisante) de structures signifiantes (ni essentielles ni opératoires en elles-
mémes), c’est-a-dire renvoyant a une autre réalité qu’elles-mémes tout en les
maintenant a leur rang, ou de structures objectivantes et réifiantes (le langage
du dogme est celui de Dieu, une participation a son étre), la est le danger.



L’HERMENEUTIQUE, FAILLITE DE LA DOGMATIQUE ? 89

part a I’Ecriture, dont il permet l'interprétation correcte du point de
vue ecclésiastique, et d’autre part a l'enseignement et la pratique
actuelle de I'Eglise qu’il justifie doctrinalement. Nous serions alors en
présence d’un cercle, la dogmatique se référant a I'’Ecriture et a
I'enseignement de I’Eglise, ces derniers renvoyant a la dogmatique.
Mais I'usage intempestif et exclusif de la norme de conformité menace
la dogmatique de fixité ; il favorise ce que je désignerais comme un
« académisme » pris dans un formalisme immobiliste. Les théologies
de controverse, qui s’épanouirent, par exemple a la Contre-Réforme,
sont significatives a cet égard *.

Ce conformisme est mortel pour l'essor de la dogmatique. Il
bloque toute adoption de nouveaux principes d’interprétation. Il
ouvre la porte a un processus a I'infini de commentaire des commen-
taires, mais a4 l'intérieur d’une sorte de fermeture herméneutique.
L’herméneutique moderne en se placant au-dehors, sur un autre
terrain 2 — et cela déja chez Spinoza — brise ce processus, provoque
une bréche dans cette fermeture. Elle oblige le dogmaticien a tenir
compte d’autres principes d’interprétation que ceux de la théologie
ecclésiastique, ceux de la critique historique, philologique, linguistique,
psychologique, etc. Désormais, le conflit des interprétations, si néces-
saire pour une meilleure compréhension des textes et de 'homme, est
ouvert ; la crise des absolus et des fondements éclate. Ils seront d’autant
plus violents que la dogmatique s’est sclérosée pour mieux légitimer
un régime de « terrorisme » intellectuel et d’autoritarisme spirituel,
I’établissement de la chrétienté 3.

L’herméneutique moderne met au défi la dogmatique de bien
comprendre 1'Ecriture : « Toute exégése inspirée par des préjugeés
dogmatiques n’écoute pas ce que dit le texte, mais lui fait dire ce
qu’elle veut entendre » 4. Tel est le signe de son émancipation de la
tutelle de la dogmatique ecclésiastique. Méme si un théologien comme
Schleiermacher a encouragé cette émancipation 5, ce furent des philo-

! Une illustration : le « dogme » de l'inspiration littérale (1675).

2 Cf. P. BLANQUART : « Athéisme et structuralisme » in Des chrétiens infer-
rogent l'athéisme. Paris, Desclée, 1970, tome 2, vol. 1, p. 697 ss.,, «un autre
terrain » c’est-a-dire un terrain hors de I'homme pour I'étudier de l'extérieur,
Voir aussi, Frangors BovoN : « Probléemes de méthode en sciences bibliques
in Université de Genéve : Séance d’ouverture de I'année 1970-71. Genéve, Georg,
1970, p. 25 Ss.

3 Kierkegaard et Nietzsche dénoncent chacun & leur maniere cet établis-
sement, en dépistant sa genese au sein d’'un décalage entre la théorie et la
praxis de la chrétienté ; ils sont fomenteurs de crise, parce qu’ils sont hermé-
neutes, généalogistes et axiologues.

4 BuLTMANN : « L’homme et son monde d’aprés la Bible » in Foi ef com-
préhension **, p. 168.

5 Cf. H. KiMMERLE: « Nouvelle interprétation de I’herméneutique de
Schleiermacher » in Archives de philosophie, tome 32, I, 1969, p. 113 ss.



go GABRIEL-PH. WIDMER

sophes comme Dilthey * son biographe, ou Husserl par sa critique de
Ihistorisme et du psychologisme d’allure positiviste et son disciple
Heidegger # qui en tirérent les conséquences les plus fécondes.

L’herméneutique destructure le systéme dogmatique; elle le
démonte pi¢ce par piece en mettant a jour ses éléments successifs
et les intentions qui avaient régi leur choix, leur constitution et leurs
transformations. Elle se permet de dire en clair ce que le systéme
tenait caché, de penser tout haut ce qu’il pensait tout bas ou ne
voulait pas penser. Mais ce faisant, 1’herméneutique atteint-elle le
cceur du projet dogmatique ou seulement certaines de ses réalisations
plus ou moins déformantes ? Démolit-elle autre chose qu'un certain
modele de dogmatique auto-suffisante, autarcique, s’empétrant dans
sa problématique et sa conceptualité rigides et durcies ? Cette ques-
tion critique me suggére une seconde thése :

« S1 I'herméneutique moderne oblige la dogmatique 4 une revision
de ses présupposés et de sa conceptualité, alors la dogmatique se
renouvelle par la réinterprétation de ses principes. »

La dogmatique assemble, sans parvenir a les unifier pleinement,
des structures venant de modéles cosmologico-esthétiques empruntés
a la philosophie hellénique et des structures dues a des modéles
anthropologico-éthiques recus de 1’Ecriture. Preuve en soient par
exemple ses enseignements sur Dieu, son immutabilité et ses inter-
ventions dans I'histoire. Devant les difficultés d’'une synthése peut-
étre impossible étant donné la provenance des composantes, le dogma-
ticien est tenté de les résoudre en recourant au concordisme ; il
invente de fausses symétries, des combinaisons factices, des arrange-
ments en trompe-1'ceil. On connait les mauvais tours joués par les abus
de la méthode allégorique : les thémes, les schémes, les catégories
théologiques, cosmologiques, anthropologiques se répondent et 1'allé-
goriste croit les voir se refléter dans I'épaisseur du texte. Mais la
recherche des sens cachés requiert plus de discernement. Ricceur 1'a
démontré dans son examen de la cléture et de 'ouverture du monde
des signes : «... une expression... en signifiant une chose, signifie en

1t ¢La fin de I'herméneutique est de mieux comprendre 'auteur qu’il ne
s’est compris lui-méme, proposition qui est la conséquence nécessaire de la
théorie de la création inconsciente ». DILTHEY, o0p. c¢it. p. 319.

2 ¢ Pour autant ... que l’étre-1a posséde une primauté ontologique sur tout
autre étant — parce qu'il est I’étant qui est selon la possibilité de 'existence —
I'herméneutique, en tant qu’elle est une explicitation de l’étre del’étre-1a, acquiert
un sens spécifique : elle est une analytique de l'existentialité de l'existence.
Cette herméneutique explicite ontologiquement 1'historicité de 1'étre-la comme
condition ontique de la possibilité de l’histoire. C’est dans I’herméneutique
ainsi comprise que s’enracine ce qu’il faut nommer « herméneutique » en un
sens dérivé: «la méthodologie des sciences historiques». HEIDEGGER : L’Efre et
le Temps. Trad. van Biemel-de Waehlens. Paris, Gallimard, 1964, p. 55 s.



L'HERMENEUTIQUE, FAILLITE DE LA DOGMATIQUE ? 91

méme temps une autre chose, sans cesser de signifier la premieére » 1.
A la différence de 1’allégoriste, ’herméneute moderne discerne le sens
caché non pas derriére, mais dans le sens manifeste. Ici les structures
signifiantes ne se juxtaposent pas, ni ne se superposent, elles s’em-
boitent pour constituer une architecture signifiante dont I’hermé-
neute découvrira les lois de construction: « Ainsi, a 'opposé des
signes techniques, parfaitement transparents qui ne disent que ce
qu'ils veulent en posant le signifié, les signes symboliques sont opa-
ques parce que le sens premier, littéral, patent, vise lui-méme analo-
giquement un sens second, qui n’est pas donné autrement qu’en lui...
A la différence d'une comparaison que nous considérons du dehors,
le symbole est le mouvement méme du sens primaire qui nous fait
participer au sens latent et ainsi nous assimile au symbolisé, sans
que nous puissions dominer intellectuellement la similitude » 2.
Pour une dogmatique en revision, les articles de foi n'expriment
plus des essences idéelles percues intuitivement par une raison illu-
minée par la foi qui la rend participante du Verbe divin ; ils essayent
de rendre compte, en les montrant, des significations des événements
révélateurs de l'action de Dieu dans I'histoire. Ils ne suppriment pas
I’écart qui sépare leurs formulations de la prédication originaire et de
I’accomplissement des promesses. Le maintien de cet écart conserve
a la démarche dogmatique sa souplesse et sa mobilité, la possibilité de
réaménager I’économie des dogmes, de la rééquilibrer 3 ; il garantit
au systéme une ouverture a de nouvelles thématisations.
Renouveler le projet dogmatique consiste donc a dénoncer dans
une phase critique, l’artifice, la ruse de la raison théologique qui fait
croire a l'identité entre les énoncés et ce dont ils sont les énoncés, a
reconnaitre dans une phase constructive, la fonction auto-fondatrice
de la Parole de Dieu. Car la suppression de la distance entre le Dire
de Dieu, sa proclamation et son interprétation, résulte d'une sorte
de myopie d’'une raison qui veut penser la révélation sans prendre le
recul nécessaire ; et 'oubli de la Parole, qui seule donne a la dogma-
tique son contenu, aboutit a majorer indiment ou les concepts
théologiques, ou I'expérience et le sentiment religieux 4. Au contraire,

1 RIcC®UR: « Le probléme du double sens... » in o0p. cit., p. 67.

2 Ric®UR : « Herméneutique des symboles... » id. op. 286. Pour I’hermé-
neute moderne, le rapport du sens second au sens premier, du sens initiatique
au sens manifeste est I’objet de ses investigations, et non pas le rapport du sens
a la chose. Cf. HENRY DUMERY : « Philosophie et religion» in Bulletin de la
Société frangaise de philosophie, tome 59, n° 2. Paris, 1965, p. 43 ss. La foi n’est
pas un cvi. Paris, Le Seuil, 2¢ éd., 1959, p. 196 ss., 330 ss., 369 ss. et passim. Sur
I'expression « architecture du sens», cf. P. Ric®UR : De l'interprétation, p. 27.

3 On assiste aujourd’hui a un tel rééquilibrage avec la théologie de l'espé-
rance, par exemple, celle de J. Moltmann.

4 Dans sa controverse avec Bultmann, Barth a rappelé la primauté de la
Parole auto-fondatrice : « Si Bultmann doit taire, voire nier, que dans la Croix



02 GABRIEL-PH. WIDMER

I'insistance de ’herméneute a souligner I'importance de la distance
pour la compréhension des significations, celle du dogmaticien a
découvrir dans la Parole 1'acte fondateur de sa discipline apparaissent
comme les conditions de toute relance du projet dogmatique.

La comparaison de ces deux théses est instructive : une dogma-
tique figée dans ses formules tend a perdre de sa substance au profit
de son cadre formel ; elle vire a la spéculation, & la gnose, & une sorte
d’ontologie du surnaturel objectivé et réifié et se nie elle-méme
comme intelligence de la foi, de I’espérance et de 'amour. Par contre,
une herméneutique critique se donne a elle-méme ses objectifs a partir
des limites qu’elle s’est fixées et qui lui sont imposées par ce qui est a
interpréter ; en se constituant, elle se charge d'un contenu toujours
plus riche. Il y aurait donc un mouvement de va-et-vient, de la
positivité a la négativité, de la négativité a la positivité entre dogma-
tique et herméneutique en tant qu’elles procédent par analyse. Ces
deux disciplines, qui ne sont pas sur le méme plan, entretiendraient
entre elles des relations de type «dialectique » tant au niveau formel
qu’a celui de I'histoire. Voila ce que pourraient suggérer ces deux
théses dans leur distinction et leur complémentarité, qui montrent
le passage de la cloture a I'ouverture (et vice versa) de la dogmatique
et de I’herméneutique.

Dans cette perspective, on s’apercoit que toute tradition peut
devenir I'occasion d'un freinage de I’acte de communiquer et de 1'acte
d’interpréter le message, qu’elle peut y introduire une force d’inertie
et de négation dans son dessein de totaliser et de synthétiser les
composantes de la foi. Réciproquement, la volonté de communiquer
et le désir de comprendre le message peuvent insérer dans la tradition
une force de mouvement et d’affirmation ; ils peuvent provoquer le
démarrage d'une révision de la dogmatique.

La confrontation des principes d’interprétation mis en ceuvre par
le dogmaticien et I’herméneute et celle des instances qui arbitrent le
conflit des exégéeses renforcent ces considérations générales. D'un c6té,
I’Ecriture est considérée comme le témoignage de la seigneurie de
Dieu sur sa création, de sa présence au cceur de l’histoire dans la
personne de son Christ, de son action dans I’Eglise, sa mission et son
édification *; soit le Magistére, soit la confession de foi ou le témoignage
de I’Esprit départagent les interprétations concurrentes. De l'autre,
la Bible est interprétée comme n’importe quel texte ou document du

et la résurrection de Jésus-Christ, donc dans I'événement du Christ tout entier,
il s’agit de I'’événement du salut ayant d’abord sens et valeur en lui-méme et
a son endroit, puis ensuite seulement aussi pour nous maintenant et ici, fondant
d’abord la foi et le kérygme et devenant ensuite seulement présent et efficace
dans la foi et le kérygme, alors Bultmann s’expose au docétisme » op. cif. p. 167.

1 Cf. H. Haag: « De la Parole de Dieu au livre de I’Ecriture sainte » in
Mysterium salutis 1, 2. Paris, Le Cerf, 1969, p. 193 ss.



L’HERMENEUTIQUE, FAILLITE DE LA DOGMATIQUE ? 93

passé selon la méthode historico-critique, elle requiert une compré-
hension scientifique, qui se double, en s’en distinguant, chez le croyant,
d’une obéissance au kérygme?*; ici, les critéres scientifiques sont seuls
juges de la valeur des exégeses.

Cette confrontation est possible, parce que dogmatique et hermé-
neutique s’occupent des événements, de leurs signes et de leurs signi-
fications passées et présentes. Le dogmaticien (Barth) se soucie de
I’événement du Christ ; 1'herméneute (Bultmann) de I'événement du
Christ 2. Mais 'un et I'autre reconnaissent que le sens est déja dans
I’événement et ses signes, et ne s’y surajoute pas de l'extérieur une
fois la combinaison de ses composantes mise a jour : « Si la vie n’est
pas originairement signifiante, la compréhension est & jamais impos-
sible. » 3 La ol le dogmaticien déchiffre les événements sous 1'éclairage
du Saint-Esprit, 1’'herméneute les décrypte avec des moyens seule-
ment humains.

On peut parler, par analogie, du cercle dogmatique comme on
parle du cercle herméneutique : il faut croire pour comprendre et
comprendre pour croire. Dans un cas, le Saint-Esprit donne la foi
et l'intelligence du texte dont il est l'inspirateur ; il est 1'auteur des
événements-signes et de la raison illuminée qui les lit. Dans 1'autre
cas, «nous ne pouvons croire qu’en interprétant (— avec des clefs
humaines —) ... I’herméneutique procéde de la précompréhension de
cela méme qu’en interprétant elle tache de comprendre » 4. Seulement,
ces cercles se coupent, mais ne se recouvrent pas.

1 Cf. BULTMANN : « Le probléme herméneutique» in Foi et compréhension *,
p. 601 (en note).

2 ¢ Le message du N.T. parlant de la Croix ne désigne pas seulement un
événement historique, mais bien un événement qui, chronologiquement unique
et concret, embrasse de sa signification tous les temps. Mais je ne vois pas qu’il
lui faille pour ainsi dire acquérir cette signification par son entrée dans le kérygme.
J’estime bien plutdt voir qu’il est décrit et désigné dans le N.T., comme un
événement qui posséde en lui-méme sa signification et son importance, et c’est
comme tel et en fonction de cela qu’il peut aussi devenir porteur de signification
dans le kérygme et pour la foi des auditeurs. Le renversement de cet ordre tel
que je le rencontre chez Bultmann m’inquiéte » (BARTH o0p. cit. p. 157).

3 Ric@ur: « Existence et herméneutique » in op. ¢if., p. 9.

4 Ric®&UR: « Herméneutique des symboles», op. cit., p. 294, le cercle
résulte de ce que «l’herméneutique philosophique doit montrer comment
I'interprétation elle-méme advient & I’étre au monde. Il y a d’abord I'étre au
monde, puis le comprendre, puis l'interpréter, puis le dire» (p. 261); pour
I'exégéte, « la tiche de comprendre est réglée par ce dont il s’agit dans le texte
lui-méme » (p. 382) ; est-ce que la parole est « un miroir » indispensable pour se
comprendre ? Toute la question est 14 (p. 371). Est-ce que le schéme du cercle
(« croire, c’est écouter l'interpellation, mais pour écouter l'interpellation il faut
interpréter le message » in De I’ Interprétation, p. 505) résoud le probléme « dire
— se comprendre» ? — Pour Bultmann, «le phénoméne individuel n’est
compréhensible que par son temps et son entourage ; mais 1'un et 'autre ne sont
compréhensibles que par lui». («Le probléme de I'herméneutique» in op. cit.,
p- 612).



94 GABRIEL-PH. WIDMER

De méme, ni le dogmaticien ni 1’herméneute modernes ne
peuvent prétendre & une communion immédiate avec I'objet de leurs
démarches. Au premier, 'union mystique est refusée, tant qu'il fait
ceuvre de dogmaticien ; au second, l'intuition du sens est interdite,
tant qu’il poursuit son investigation. L’un et I'autre travaillent sur
du « médiatisé », la parole humaine médiatisant la Parole divine, le
symbole médiatisant le sens. Ils ne peuvent franchir les limites de
I’historicité, méme lorsqu’ils visent a I'universel ; ils doivent emprunter
le détour des langages, méme quand ils sont en quéte du sens. L immeé-
diateté, 1'illimité sont pour eux des piéges et des tentations; c’est
pourquoi les concepts de médiation, de limite devraient étre opéra-
toires et seulement cela (et pas la réplique idéelle de réalités objectives).
C’est comme tels qu’ils entrent dans la composition des deux théses
examinées : la fixité de la dogmatique entrainant son élimination
par I'herméneutique (négativité), son renouvellement par réinterpré-
tation de ses principes suscité par l'interpellation de I’herméneutique
(positivité).

* * *

« L’herméneutique, faillite de la dogmatique ? » Ni le «oui», ni
le « non » ne conviennent. Dogmatique, herméneutique, comme toute
discipline humaine, ont leur avenir entre leurs mains, méme si l'ave-
nir de 1'une est lié & celui de I'autre. Il ne faudrait pas cependant, en
s’appuyant sur les illusions d’une dialectique qui reléve plus du jeu
de l'esprit que de la connaissance de I'histoire, croire et faire comme
si la crise de la dogmatique ouverte par le questionnement herméneu-
tique pouvait étre surmontée, et 1’était en fait, par une relance et une
reprise du projet dogmatique sur des bases conceptuelles nouvelles,
kantiennes, hégéliennes, marxistes ou celles offertes par les sciences
humaines. Trop d’esprits enthousiastes, mais peu critiques, s’y
essayent.

Les avatars de la dogmatique dans le passé ne signifient pas néces-
sairement la possibilité pour elle de survivre a la crise actuelle. Ici,
toute prévision faite a partir de 1'histoire, me semble sujette a cau-
tion, d’'une part, parce que la critique radicale de la religion (celle de
Marx, de Nietzsche, de Freud et de leurs épigones) est un phénoméne
moderne, ignoré des dogmaticiens classiques, d’autre part, parce que
la critique contemporaine des présupposés « dialectiques» de cette
critique de la religion est faite au nom d’une épistémologie scientifique,
elle aussi ignorée par ceux qui demeurent, dans le passé, les maitres
en théologie.

Toute prévision nous est interdite en ce qui concerne 1’avenir de
la dogmatique et celui de 'herméneutique, tant que la critique a la
fois scientifique et philosophique n’a pas démontré les faiblesses de



L'HERMENEUTIQUE, FAILLITE DE LA DOGMATIQUE ? 05

la critique radicale de la religion (du christianisme en particulier). Or,
cette critique de la critique est en cours ; elle s'impose dans une société
qui veut se constituer selon les modéles d'un univers construit scienti-
fiquement et techniquement.

Cela revient a dire que la dogmatique et I’herméneutique, I'une
avec 'autre, I'une sans 'autre — qui sait ? — sont peut-étre a la
veille d'un renouveau, ou au contraire a la veille de leur disparition,
a leur aurore ou a leur crépuscule. La critique radicale tranche par
un coup de force : I'objet de la foi est illusoire, le dire du symbole
mensonge ; le dogmaticien se dupe, I'’herméneute se leurre ; le dis-
cours théologique, la lecture herméneutique cachent seulement un
vide. La critique scientifique et philosophique de cette critique a
coups de marteau voudrait expliquer ce « vide », rendre compte de
I'imposture, de la croyance en des illusions et des mensonges. Y
parviendra-t-elle ? Réussira-t-elle 1a ol la critique radicale de la
religion a échoué pour avoir mis en marche la machinerie clinquante
mais inefficace de la dialectique au lieu d'user du scalpel de ’analyse ?
Aboutira-t-elle, en réquisitionnant les résultats éprouvés des sciences
de la nature et des sciences de I'homme, & prouver I'inanité du projet
dogmatique et la vanité de 'entreprise herméneutique ?

On connait les fragments de réponse a cette nouvelle situation
de celui qui apparait aujourd’hui comme 1'un des chefs de file de
I’herméneutique, P. Ricceur : «il faut que la religion meure pour que
la foi naisse » ... « nous sommes aujourd’hui ces hommes qui n’ont pas
fini de faire mourir les idoles et qui commencent a peine d’entendre
les symboles » ... « que meure 'idole, afin que vive le symbole » r. Ce
ne sont pas seulement des « éclats » brillants et sonores d'un discours
qui reste a faire, c’est d’abord des rappels a se rendre sur le seul terrain
ou la question « ’herméneutique, faillite de la dogmatique ? » pourrait
recevoir une ébauche de réponse toute provisoire, toute précaire ; ce
terrain, c’est celui de la praxis qui peut étre aussi méditation contem-
plative, réfléchie, pensée, celui d'une action interprétée et interpré-
tante, d'un témoignage cru et croyant, avec leur logique particuliére.

J’ai essayé de montrer la nécessité de gagner ce terrain, cet « en-
dehors » de l'intériorité idéaliste et cet « au-dedans» de 1'extériorité
matérialiste. La situation nouvelle pour le dogmaticien, créée par la

1 Ric®ur: « La psychanalyse et le mouvement de la culture contempo-
raine » in op. cit. p. 145 ; De I'Interprétation, p. 36, p. 510. On sait que le projet
de Ricceur est de montrer les jointures entre les sciences humaines, la réflexion
philosophique, les taches de I'herméneutique et d'y placer des charniéres pour
leur permettre de s’articuler les unes par rapport aux autres. C’est a dessein
que je me suis surtout référé a lui (comme & Bultmann) pour illustrer une recher-
che qui certes leur doit beaucoup, mais qui est celle d'un « dogmaticien critique»;
si cela est possible, cette recherche devrait étre un indice en faveur de cette pos-
sibilité.



96 GABRIEL-PH. WIDMER

critique radicale de la religion et par la critique scientifique et philo-
sophique de cette critique, I'oblige a4 se méfier des phantasmes de la
dialectique, celle de I'idéalisme (I'univers extérieur est le reflet de
I'univers intérieur, celui de la pensée), celle du matérialisme (I'univers
intérieur est le produit de 'univers extérieur).

Le dogmaticien, alerté sur les dangers de la dialectique, flaire dans
tout idéal d’identité, du genre « Savoir Absolu » a la Hegel, ou celui
« Société sans classe » & la Marx-Engels, la caricature la plus dangereuse
de I'illusion a laquelle lui-méme succombe quand il prend sa dogma-
tique pour la science que Dieu a de lui-méme.

Mis en garde contre les mirages de 'identité trompeuse, le dogma-
ticien ne pourra maintenir 1'altérit¢ fécondante qu’en passant du ter-
rain de la spéculation sur celui de I'action transformatrice des relations
interpersonnelles et des rapports avec la nature et la culture : I'Evan-
gile suscite un nouveau mode de vivre, une nouvelle maniére d’exister
en vertu de la nouvelle maniére d’étre et de se révéler de Dieu lui-
méme en Jésus, son Christ, et en son Eglise.

C’est en se rendant sur ce terrain que le dogmaticien rencontre
I’herméneute, qui cherche & comprendre les implications de cette
nouvelle conception de l'existence instaurée par ’Evangile. C’est dans
cette rencontre que la praxis, 1'action, le témoignage apparaissent
comme la pierre de touche de l'illusoire et du réel, du mensonge et
du véridique, I'épreuve de toute dialectique, la raison d’étre de
I'altérité. Car le dogmaticien et I’herméneute visent par des appro-
ches différentes les conditions qui rendent possible une ¢ransformation
des relations entre ’homme et la communauté, entre I’humanité et le
monde, I'histoire et Dieu. Ils s’ouvrent une porte sur cet autre qui
leur parait I'unique nécessaire, par I'action médiatrice d'un change-
ment, d'un devenir, d’un renouvellement ; contre toute philosophie,
contre toute idéologie de l'identité, c’est-a-dire de la cloture, de la
répétition, du retour, ils se rencontrent pour opérer des percées vers
I’autre, vers le nouveau, vers le futur...

Le passage sur le terrain de 1'action suppose que le langage des
dogmes et celui des symboles sont parlants, qu’ils interpellent et
appellent a la decision ; il admet aussi que l'action (la méditation
contemplative aussi) est transformatrice une fois ses présupposés
empiriques et idéels confessés et interprétés. Mais ici encore, la déci-
sion et sa mise en ceuvre ne résolvent pas de maniére exhaustive la
question «I’herméneutique, faillite de la dogmatique ? » ; elles laissent
la réponse en suspens en la relangant constamment.

En effet, le type de certitude dont vit la dogmatique repose sur
I'acte de la Parole auto-fondatrice. Il échappe a tout essai de vérifica-
tion formelle ou de réfutation logique, puisqu’il est transrationnel et
transphénomeénal, le Saint-Esprit étant sa source. Kierkegaard en



L’HERMENE UTIQUE, FAILLITE DE LA DOGMATIQUE ? 97

parlait comme du paradoxe et du scandale de la foi. Le modéle de
questionnement requis par I’herméneutique s’appuie, d’aprés Hei-
degger, sur la précompréhension de I’étre-la. Il ne peut étre « vérifié »
que dans et par le travail d’interprétation de I'existence ; or, 'exis-
tence est le lieu d’échange du nouménal et du phénoménal, de I'intelli-
gible et du rationnel, de la raison et de I’entendement, de la liberté
et de la nature ; ce lieu est celui de la question. La pensée herméneu-
tique ne peut étre qu'interrogative.

Paradoxe, interrogation... c’est sur ce fond que se découpe la
question «’herméneutique, faillite de la dogmatique ? », c’est vers
I'action transformatrice de 1’existence qu’elle oriente. C’est pour cette
raison, qui résume celles rappelées tout au cours de cette recherche,
qu’elle doit demeurer en suspens pour rester une question polémique et
inquiétante. Les formes de la question changent comme passent les
images du monde et se transforment ses langages, mais la Parole qui
y retentit pour étre crue et obéie, interprétée et comprise, pourrait
bien étre le droit fil invisible de I'histoire, la trame des ruptures et des
réconciliations, des crises et des dénouements.

GABRIEL-PH. WIDMER.



	L'herméneutique faillite de la dogmatique?

