
Zeitschrift: Revue de Théologie et de Philosophie

Herausgeber: Revue de Théologie et de Philosophie

Band: 21 (1971)

Heft: 2

Artikel: L'herméneutique faillite de la dogmatique?

Autor: Widmer, Gabriel-P.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-380964

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 13.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-380964
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


L'HERMÉNEUTIQUE,
FAILLITE DE LA DOGMATIQUE *

Certains l'espèrent et s'en réjouissent déjà ; d'autres la redoutent
et s'en plaignent. Pour les uns et les autres, la dogmatique ne va
plus de soi ; on lui conteste son droit d'être la disciphne faîtière de la
théologie chrétienne. En s'affrontant depuis plus de vingt ans, champions

de l'herméneutique et défenseurs de la dogmatique s'engagent
dans la lutte pour la survie de la théologie avec leurs présupposés '.
Je tenterai de situer historiquement et systématiquement ces
présupposés, puis d'en dégager les problèmes qu'Us recouvrent et enfin
de les soumettre à un examen critique pour justifier la question
« l'herméneutique, faillite de la dogmatique ?» et les essais de solution

qu'on pourrait lui donner.
** *

La place de la dogmatique dans l'édifice théologique lui fut
disputée, sous l'Aufklärung, par les exégètes et les historiens rationa-
Ustes. Les idéologies naissantes, dont les prétentions et les pouvoirs
se substituèrent aux siens, occupèrent de plus en plus cette place. La
conscience occidentale prenait le virage de la Uberté effective ; elle
s'assimilait les succès de la raison s'émancipant de la tutelle de la foi.
A la suite des bouleversements provoqués par la Révolution française
et des changements qui l'avaient précédée, les théologiens se sentent
rejetés à la périphérie.

Malgré les efforts de Schleiermacher pour adapter le projet
dogmatique à l'esprit de son époque, les affirmations encore signifiantes
de la théologie tendent à être récupérées, une fois mises au goût
du jour, par la phUosophie critique, puis idéaliste. Mais déjà Kierkegaard,

Feuerbach, puis Marx, Nietzsche condamnent cette récupéra-

* Texte profondément remanié d'une conférence prononcée le 4 mars 1970
à la Société vaudoise de théologie.

1 A titre indicatif, je signale, du point de vue catholique, Questions ihéologiques

aujourd'hui. Paris, Desclée de Brouwer, 1964, I et Exégèse et Dogmatique.
Paris, Desclée de Brouwer, 1966 dus à divers auteurs (Rahner, Schelkle,
Fries, Schnakenburg, Schlier, Karrer, etc.) du point de vue protestant,
Hermann Diem : Dogmatik. München, Chr. Kaiser, 1955.



L'HERMÉNEUTIQUE, FAILLITE DE LA DOGMATIQUE 8l

tion comme une pièce maîtresse de l'idéologie qui devait légitimer
idéellement la suprématie de la classe bourgeoise, de manière tout à
fait caractéristique dans le cadre de l'Université.

Cette critique radicale de tout idéaUsme, de sa mainmise sur
certains thèmes d'origine théologique, de son intention idéologique
s'étend aussi à la théologie ecclésiastique qui avait cherché refuge
derrière le bouclier des phUosophies de la religion de Kant, de Hegel
ou de Schelling. Cette critique généralisée veut partir, et en fait part
de l'homme concret, de son savoir positif en voie de constitution, de
son insertion dans l'histoire, de son environnement mondain. Après
le virage de la liberté, la conscience occidentale amorce celui du savoir
positif et technique dans son extension à l'homme et ses sociétés
psychologie, biologie, linguistique, paléontologie, sociologie, économie,

etc.) ; elle se distance des courants idéaUstes et spiritualistes qui
la constituèrent et l'orientèrent auparavant.

Si les philosophes entreprirent la critique du savoir positif, en
déterminèrent les domaines et les limites, les théologiens libéraux
tentèrent de fonder leurs affirmations sur les résultats de l'histoire
et de la psychologie. Ils se plaçaient sur le terrain de la culture moderne
à la suite de l'abandon des positions orthodoxes et traditionnelles.
Seuls les croyants de la classe bourgeoise et universitaire purent en
fait adopter ce nouveau point de vue.

Après la première guerre mondiale et la Révolution d'octobre, qui
marquèrent le crépuscule de l'idéalisme philosophique, du libéralisme
chrétien et du scientisme, les théologiens revinrent sur leur propre
terrain et ce fut le développement des théologies de la Parole de Dieu
ou « kérygmatiques », celles de Gogarten, de Bultmann, de Barth et
de leurs disciples respectifs. Ces hommes critiquent l'historicisme,
le psychologisme comme les mauvais génies du libéralisme ; ils
respectent l'écart entre l'Evangile et la culture pour mieux les confronter ;

Us considèrent l'Eglise (non pas à la périphérie, mais au centre du
monde) comme le seul lieu où se fait la théologie fidèle à la Révélation.
Cet effort de recentrement s'est traduit par un détachement d'avec
l'idéologie bourgeoise et par un refus des fascismes.

Les changements consécutifs à la seconde guerre mondiale, à la
décolonisation, à l'expansion des techniques et de la production,
obligeaient les théologiens à redéfinir leurs relations au monde non
plus dans un contexte souvent théorique et polémique, mais dans celui

d'une « praxis » et d'une ouverture. Tant de blessures, tant de

déceptions, tant de défis, tant d'espoirs, tant de projets, tant d'initiatives

aussi, rendent les croyants solidaires des incroyants dans leurs
efforts pour surmonter la faillite des idéologies bourgeoises et socia-
Ustes. On assiste à des ébauches de théologie de la culture, de la
révolution, de la libération.



82 GABRIEL-PH. WIDMER

Le problème de l'interprétation des sources de la théologie (Ecriture,

décisions conciliaires, etc.), de ses systèmes (sommes médiévales
et modernes, traités spéculatifs, etc.), de ses objectifs et de ses méthodes,

s'est imposé avec d'autant plus de force que les théologiens
étaient sommés de défendre leur discipline. Le problème des principes
mis en œuvre pour dégager la signification d'un texte, celle d'un
événement, d'une figure, d'une valeur... s'est présenté avec d'autant
plus d'insistance que les philosophes du soupçon, selon l'expression
de P. Ricœur, flairaient derrière la signification noble, désintéressée
et idéahsée, un sens terre-à-terre, vulgaire, égoïste. A propos de Freud,
lui aussi philosophe du soupçon, Ricœur écrit : « L'interprétation se
réfère à une structure intentionnelle de second degré qui suppose qu'un
premier sens est constitué où quelque chose est visé à titre premier,
mais où ce quelque chose renvoie à autre chose qui n'est visé que par
lui » ».

En plus de ces raisons apologétiques et culturelles, il y a une
raison proprement théologique qui suscite la recherche herméneutique :

la nécessité d'un déchiffrage sans cesse renouvelé de l'Ecriture sainte.
Sur ce point, Bultmann a vu juste : « Dans tous les cas où l'intelligence
de l'Ecriture a été discutée et combattue, où le message s'est fait
équivoque et même incompréhensible, où la répétition des formules
dogmatiques a été prise pour le langage même de la foi, il est devenu
nécessaire de réfléchir et de penser à la conceptualité propre de l'exégèse,

au message et à la profession de foi. C'est là la tâche de la théologie

et spécialement de l'herméneutique d'accomplir cette réflexion »z.
Et il ajoute, pour bien montrer qu'une masse informe de connaissances
devient inutilisable et qu'il faut y substituer une science, c'est-à-dire
la mise en œuvre de concepts opératoires éprouvés et de principes
régulateurs adéquats à l'objet étudié : « C'est donc une tâche
scientifique (que celle de l'herméneutique). Il faut une science qui ne soit
que le développement clair et méthodique de la compréhension de
l'existence donnée avec l'existence elle-même » 3. Tout le problème
est là : l'herméneutique parviendra-t-elle à un statut scientifique
Son objet est-il la compréhension de l'existence

Ces quelques remarques introductives suffisent à définir sommairement

le climat où l'herméneutique moderne a pris son essor et s'est
trouvée vis-à-vis de la dogmatique ; elles débouchent sur la question

1 P. Ricœur : De l'Interprétation, essai sur Freud. Paris, Le Seuil, 1965, p. 27.
2 R. Bultmann : « Le problème de la démythologisation » in L'interprétation

du Nouveau Testament, trad. O. Lafioucrière. Paris, Aubier, 1955, p. 194-195.
Sur ce problème comparer l'article « Hermeneutik » de G. Heinrici in Realency-
clopädie für protestantische Theologie und Kirche. Bd. 7. Leipzig, 1899, p. 718-
750 et celui de G. Ebeling in RGG 3 Aufl., Bd. III, p. 242-262.

3 R. Bultmann, op. cit., p. 195.



L'HERMÉNEUTIQUE, FAILLITE DE LA DOGMATIQUE 83

de son statut scientifique. Là où Bultmann, en 1941, défend ce statut,
Ricœur, plus fidèle à Heidegger, place ailleurs que dans le champ
épistémologique le centre de gravité de l'entreprise herméneutique
et cela en 1965 : «... pour s'interroger sur l'être en général (—et la
compréhension de soi conçu comme objet de l'herméneutique par
Bultmann, répond au questionnement sur l'être —), il faut d'abord
s'interroger sur cet être qui est le « là » de tout être, sur le Dasein,
c'est-à-dire sur cet être qui existe, sur le mode de comprendre l'être.
Comprendre n'est plus alors un mode de connaissance, mais un mode

d'être, le mode de cet être qui existe en comprenant. » ' Ce mode
d'être est signifiant : décrypter un document, par exemple, c'est
mettre au jour son ou ses sens, c'est aussi s'engager, en actuahsant
telle ou telle signification, à la mettre au service de tel ou tel projet
de rénovation, de transformation 2.

L'herméneutique annonce-t-elle la faillite de la dogmatique La
question est posée ; il convient cependant de demeurer prudent sur
le statut de l'herméneutique, d'être au clair sur la double acception
de l'acte de « comprendre », mode de connaissance ou mode d'être,
et par conséquent sur l'ambiguïté actuelle de toute démarche
herméneutique. D'où les quelques remarques suivantes :

Premièrement : Fidèle à la tradition des Pères, des docteurs et des

réformateurs, la dogmatique ecclésiale se doit de préciser ses objectifs
et ses méthodes à la suite des modifications de la conscience occidentale

; elle le fera non seulement par rapport aux hérésies anciennes et
modernes, mais aussi au regard des modifications culturelles en cours,
par exemple l'éclipsé — assurément provisoire — de l'humanisme
gréco-latin. En effet, quel sens peuvent revêtir, aujourd'hui, les
énoncés traditionnels relatifs à la Trinité, à la double nature du Christ,
à la grâce justificatrice et sanctificatrice, à la prédestination, aux
fins dernières, qui constituent les thèmes classiques du discours
dogmatique Peuvent-ils encore recevoir une sorte de « vérification »

biblique, quand la Bible est soumise à la critique textuelle, philologique,

linguistique, structurale si différente du discernement théologique

Peuvent-ils encore prétendre exprimer la Parole « qui ne

1 P. Ricœur : « Existence et herméneutique » in Le conflit des interprétations.
Paris, Le Seuil, 1970, p. 11, à rapprocher de cette définition: «Herméneutique,
toute discipline qui procède par interprétation, le discernement d'un sens caché
dans un sens apparent » dans « La question du sujet », id. op. p. 260.

2 Cf. W. Dilthey : « Origines et développement de l'herméneutique » in
Le Monde de l'Esprit. Paris, Aubier, 1947, tome I, p. 320 : « Nous appelons
compréhension le processus par lequel nous connaissons un « intérieur » à l'aide
de signes perçus de l'extérieur par nos sens... par lequel nous connaissons quelque

chose de psychique à l'aide de signes sensibles qui en sont la manifestation...
Nous appelons exégèse ou interprétation un tel art de comprendre les manifestations

vitales fixées d'une façon durable. »



84 GABRIEL-PH. WIDMER

passe pas » dans un univers mental plongé dans son historicité et
œuvrant d'après l'hypothèse de l'évolution

Secondement : la dogmatique ecclésiastique doit s'interroger sur
sa responsabihté dans le processus de désacralisation à l'intérieur
même des Eglises, et dans celui de sécularisation poursuivi dans le
monde occidental. Si les Eglises se sont exposées au premier de ces

processus, le second s'amplifie à la suite d'une rupture et surtout d'un
refus volontaire du christianisme. Peut-on concevoir une manière de

comprendre dogmatiquement le message chrétien et de le pratiquer
en dehors de toute référence à une distinction entre le sacré (quelle
que soit la forme retenue de ce sacré par un christianisme critiquant
les religions) et le profane dans la mouvance de ses caractéristiques
Peut-on parler d'une dogmatique sécularisée sans contradiction dans
les termes

Troisièmement : La dogmatique doit enfin examiner son statut
de discipline « scientifique » face à l'extrême diversité de ses expressions

: dogmatique de type scolastique aussi bien que catholique,
protestante qu'orthodoxe grecque, avec ses concepts opératoires éprouvés,
ses principes régulateurs déterminés ; dogmatique de type kérygmatique

herméneutique, soucieuse de tenir compte des résultats des
sciences bibliques et historiques et des analyses philosophiques ' ;

dogmatique de type radical, se limitant à des sondages, à des investigations

dans les profondeurs d'une mentahté riche d'apports d'origines
très diverses 2. Peut-on encore parler de la dogmatique comme d'une
science dans ces conditions de pluralité La notion de dogme qui
revêt, selon les systèmes, une multiphcité de sens, est-elle encore
opératoire pour un discours scolastique qui se veut cohérent Et celle
de kérygme, fondamentale pour une théologie herméneutique, n'est-
elle pas exposée aux mêmes avatars N'en va-t-il pas de même pour
les concepts mis en œuvre par les analyses marxistes et freudiennes
qui, selon les partisans de la théologie radicale, devraient permettre
d'actuahser le kérygme tout en le débarrassant du corset des dogmes

1 Si Barth hésite méthodologiquement entre ces divers types de dogmatique,
ce qui confère à son œuvre une registration très large, Bultmann opte pour une
théologie de type herméneutique : « L'intelligence du texte ne peut s'accomplir
qu'au moyen d'une interprétation méthodique. Les concepts qui la dirigent
ne peuvent être donnés que dans une réflexion profane, qui est affaire de l'analyse

philosophique de l'existence... Et c'est pourquoi, en fait, le travail exégétique

en arrive ainsi à dépendre du travail philosophique », op. cit. p. 199.
2 Cf. Leslie Dewart : L'avenir de la foi. Paris, Aubier, 1968, p. 93 ss.

Thomas W. Ogletree : La controverse sur la « mort de Dieu ». Paris, Casterman,
1968, p. 13 ss. J. Sperna Weiland : La nouvelle théologie. Paris, Desclée de
Brouwer, 1969, p. 117 ss. p. 197 ss. ; mon article «Nouvelle théologie et théologie

renouvelée » in Bulletin du Centre protestant d'Etudes. Genève, mai 1970,
N° 2, p. 5 ss.



L'HERMÉNEUTIQUE, FAILLITE DE LA DOGMATIQUE 85

Ainsi l'herméneutique et la dogmatique ont partie liée. Rien de
moins gratuit, de moins neutre que leur confrontation. Elle s'inscrit
dans une histoire ; elle prend une tournure dramatique : elle met en
cause non seulement l'avenir de la dogmatique, de l'herméneutique,
mais celui de l'homme (et de ses communautés) qui vit, pense et dit
sa foi et son espérance. La question « l'herméneutique, failhte de la
dogmatique », en revêtant ses dimensions historiques et actuelles,
exige une reprise critique.

Cette question est d'abord celle de l'identité ou de la spécificité
de la théologie, telle que les théologiens ont tenté de la définir, puis
de la préserver, à travers les vicissitudes de l'acculturation du message
chrétien, dans l'élaboration d'une dogmatique. Peut-elle être
sauvegardée en pleine sécularisation Théologiens scolastiques, kérygma-
tiques, radicaux savent fort bien l'enjeu de cette question pour
l'avenir de la théologie, des églises, de l'œcuménisme.

Elle est ensuite celle de la différence entre la dogmatique et
l'herméneutique, de leur altérité, qui se cherche au sein même de l'identité
de leur origine et peut-être de leur finalité. Car, il y a, par exemple,
différence entre les principes d'une interprétation dogmatique de
l'Ecriture et ceux d'une interprétation existentiale " ; pourtant le
texte est leur commune référence. A la limite, on pourrait soutenir
que le dogmaticien est toujours herméneute, mais l'inverse n'est pas
nécessairement vrai.

Elle est enfin celle de la conceptualité propre à la dogmatique et
à l'herméneutique. Pour le dogmaticien, cette conceptualité demeure
tributaire de celle de l'Ecriture et des décisions conciliaires ; pour
l'herméneute, elle peut résulter d'emprunts à des systèmes de
catégories, de schemes étrangers à l'Ecriture et aux décisions des conciles2.

A la lumière de cette triple détermination de la question, si j'y
réponds par l'affirmative : « oui, l'herméneutique sanctionne la faillite
de la dogmatique », je reconnais ou bien la disparition de la dogmatique
ou bien son remplacement par l'herméneutique. Dans l'un et l'autre
cas, j'admets que, ou bien la compréhension de l'œuvre de Dieu en

1 « Une interprétation existentiale ne fabrique pas le rapport existentiel
de l'Ecriture au lecteur ; elle ne fait que le découvrir. Elle ne fonde pas la vérité
de l'Ecriture, mais elle la montre et elle enseigne à la comprendre. L'interprétation

existentiale ne fonde pas davantage le Message, elle lui confère seulement
une conceptualité adéquate ». R. Bultmann, op. cit. p. 195.

2 K. Barth a bien noté cette difficulté dans son analyse de la « crèche du
langage, des concepts... » ; cf. « Un essai pour comprendre Bultmann » in
Comprendre Bultmann, un dossier. Paris, Le Seuil, 1970, p. 133 ss. — Les limites de cet
article m'empêchent de reprendre en détail le problème de l'identité, de la
différence et de la conceptualité en dogmatique et en herméneutique, qui font
partie de ce que l'on pourrait désigner comme l'analytique de la théologie.



86 GABRIEL-PH. WIDMER

sa source est impossible, ou bien cette compréhension n'est possible
qu'à travers celle de soi-même. Je mets donc en question l'autorité
des articles de foi, puisque mon interprétation ne s'y réfère pas ;

ils n'ont plus force de loi. Par voie de conséquences, je lie la dogmatique

à certaines formes d'ecclésiologie (constantiniennes, médiévales,
réformées, etc.), qui, devenues caduques, entraîneraient dans leur
disparition la dogmatique qui les justifiait idéologiquement. Je ratifie
du même coup et le relativisme des articles de foi et l'échec de leur
prétention à l'universalité.

Dans le cas où l'herméneutique chercherait à se substituer à la
dogmatique, eUe s'exposerait à toutes sortes de confusions. Elle
risquerait d'ériger en postulats ses principes méthodologiques
toujours révisables en fait, de leur conférer une autorité usurpée et de
leur faire jouer le rôle de principes structurant la prédication, la
catéchèse et la liturgie de l'Eglise. Elle procéderait indûment à une
sorte de « métabasis eis allo genos », à des extrapolations qui lui
seraient préjudiciables. On ne voit pas comment l'herméneute
consentirait à œuvrer dans des limites que lui fixerait une Eglise au
nom de son droit à privilégier telle herméneutique plutôt que telle
autre ; on ne voit pas davantage comment une Eglise, une fois privée
de ses dogmes, abandonnerait encore ses prérogatives herméneutiques.

Si, par contre, je réponds : «non, l'herméneutique n'est pas le signe
de la faiUite de la dogmatique », je suppose ou bien que ces deux
disciplines conservent leur domaine propre sans confusion, ou bien
qu'elles interfèrent sous certains aspects. Les deux points de vue ne
sont pas inconciliables, si on prend soin de définir leurs domaines
respectifs, leurs limites : les dogmes se présentent comme des
principes d'interprétation de l'Ecriture, ils ont donc, parmi d'autres, une
fonction herméneutique ; ils visent aussi à universaliser le message
et à le rendre communicable et accessible. Vus sous cet angle, Us

entretiennent une certaine parenté avec l'herméneutique en tant que
système des principes d'interprétation ; eux aussi sont des structures
signifiantes qui s'emboîtent ou s'excluent, non en vertu du principe
de causalité, comme c'est le cas pour les structures objectivantes,
mais en vertu du principe de signification '.

Ainsi dans la première hypothèse, j'use d'un modèle « hégéhen » :

l'herméneutique « achèverait » (aufheben) la dogmatique, d'une part

1 J'examinerai ailleurs ce que je nomme ici « principe de signification » par
distinction d'avec le principe de causalité ou tout autre principe mis en œuvre
dans le savoir (kennen) de type scientifique fondé sur l'explication. En
herméneutique, c'est le « comprendre » (verstehen) qui détermine le type de savoir
(erkennen) : une figure composée de schemes et de catégories en appelle une
autre ou l'exclut selon des procédés rhétoriques. En dogmatique, c'est le croire
(Für wahr halten, glauben) qui caractérise une docta ignorantia.



L'HERMÉNEUTIQUE, FAILLITE DE LA DOGMATIQUE 87

en supprimant ses éléments devenus caducs, d'autre part en élevant
à un niveau supérieur d'intelligibiUté ses thèmes universalisables et

par conséquent s'y substituerait. Dans la seconde hypothèse, je
mets en œuvre un modèle « kantien » : l'herméneutique, comme acte
de reconnaissance (erkennen) et de compréhension (verstehen),
implique des ressemblances et des différences (structures « identité-
différence ») avec le savoir de type scientifique mis en œuvre dans
les sciences humaines (kennen), qui lui sont indispensables, et avec
le savoir de type théologique (glauben), qui lui sert d'étoile polaire.
On voit combien, dans cette seconde hypothèse, il est urgent de
définir critiquement le statut de ces différents types de savoir pour
éviter toute confusion dans la manière de poser les problèmes relatifs

à leurs ressemblances et à leurs différences.
Pour se limiter au statut épistémologique de l'herméneutique, on

constate combien chez Bultmann la notion d'objectivité fait
problème, chez Ricœur celles de distance et d'appropriation. Ainsi, après
avoir examiné le processus qui va de l'intérêt pour une « chose » au
questionnement sur elle en passant par sa précompréhension,
Bultmann définit le statut de la connaissance historique de la manière
suivante : « Si la notion de connaissance objective est prise des
sciences de la nature (pour lesquelles au demeurant elle est également
devenue, aujourd'hui, problématique dans son sens traditionnel), elle

ne s'applique pas à la compréhension des phénomènes historiques, car
Us sont d'une autre sorte que ceux de la nature. Ils n'existent pas
comme phénomènes historiques sans le sujet historique qui les
comprend. Les faits du passé ne deviennent des phénomènes historiques
que s'ils ont un sens pour un sujet qui se trouve lui-même dans l'histoire

et qui y participe, que s'ils parlent, et ils ne parlent qu'au sujet
qui les comprend. » ' Constatant que « toute interprétation se

propose de vaincre un éloignement » 2, Ricœur examine quelles peuvent
être les relations entre le niveau du réfléchi, celui du cogito et son
idéal d'évidence et celui du préréfléchi, celui de l'inconscient et sa
fonction symbolisatrice ; il attribue un rôle décisif au sujet parlant
lors de l'apparition de l'indubitable dans la sphère de l'activité
symbolatrice. Il souligne l'importance de l'acte de recul dans ce

processus : « Cette scission entre l'apodicticité du « je pense » et
l'adéquation de la conscience prend une signification moins abstraite
si on la rattache à la notion de sujet parlant ; le noyau d'apodicticité

1 Bultmann : « Le problème de l'herméneutique» in Foi et compréhension *,
traduit par A. Malet. Paris, Le Seuil, 1970, p. 618.

2 Ricœur : « Existence et herméneutique » in Le conflit des interprétations,
p. 20, cf. aussi p. 8 ; la notion de distance est aussi opératoire chez Bultmann,
cf. « Réponse à Ernst Käsemann » in Foi et compréhension **, traduit par André
Malet. Paris, Le Seuil, 1969, p. 401.



88 GABRIEL-PH. WIDMER

du « je pense » est aussi le transcendantal de la fonction symbolique ;

autrement dit : ce qui est invincible à tout doute, c'est l'acte de recul
et de distance qui crée l'écart par lequel le signe est possible et c'est
la possibihté d'être relié de façon signifiante, et non pas seulement
causale, à toutes choses. » • L'appropriation du sens est consécutive
à l'intelligence du texte ; elle dépend donc du symbole qui « donne
à penser » et qui est l'objet de la foi et de la décision 2.

Ces exemples suffisent à montrer le genre de problèmes soulevés

par l'entreprise herméneutique au niveau épistémologique. La
dogmatique en pose d'autres dans son attachement à la proclamation de

l'Evangile par Jésus, à la prédication apostolique qui confesse le
crucifié et le ressuscité comme le Christ : problèmes de l'illumination
et du témoignage intérieur du Saint-Esprit, de la nécessité de la
grâce, de l'économie de la foi... En ce sens, on peut dire que le savoir
de type dogmatique « consacre » au service de la prédication les
schemes et les catégories qu'il emprunte à toutes sortes de registres
et dont il use pour élaborer son discours ; il procède à une sursignification

des images et des notions en les plaçant sous le rayonnement
de l'Evangile pour les faire servir à son interprétation et à sa
communication.

Ce bref examen de deux types de problématiques sous-jacents à la
question « l'herméneutique, faillite de la dogmatique » me conduit
à énoncer deux thèses d'allure aporistique, qui baliseront l'accès à

une solution.
*

Première thèse : « Si la dogmatique se fige dans des principes
d'interprétation et d'action intangibles, l'herméneutique tend à l'évacuer,

en s'en émancipant. »

Dans son effort d'une intelligence de la foi, d'une coïncidence entre
la lex credendi et la lex orandi, dans sa lutte contre l'hétérodoxie
pour l'orthodoxie, la dogmatique constitue un système des articles
de foi cohérent et organique, en vue d'assurer leur efficacité dans la
compréhension de l'Ecriture, dans son application pratique 3. La
norme de ce système pourrait bien être celle de la conformité d'une

1 Ricœur : « La question du sujet » in op. cit. p. 258.
* « Il faut... distinguer deux seuils de la compréhension : le seuil du « sens »

(moment objectif, idéal... en ceci que le sens n'a pas de place dans la réalité,
même pas dans la réalité psychique) et celui de la « signification » qui est le
moment de la reprise du sens par le lecteur, de son effectuation dans l'existence. »

« Préface à Bultmann » in op. cit. p. 389.
3 Ce système peut être envisagé comme un ensemble (une structure

totalisante) de structures signifiantes (ni essentielles ni opératoires en elles-
mêmes), c'est-à-dire renvoyant à une autre réalité qu'elles-mêmes tout en les
maintenant à leur rang, ou de structures objectivantes et réifiantes (le langage
du dogme est celui de Dieu, une participation à son être), là est le danger.



L'HERMÉNEUTIQUE, FAILLITE DE LA DOGMATIQUE 89

part à l'Ecriture, dont il permet l'interprétation correcte du point de

vue ecclésiastique, et d'autre part à l'enseignement et la pratique
actuelle de l'Eglise qu'il justifie doctrinalement. Nous serions alors en
présence d'un cercle, la dogmatique se référant à l'Ecriture et à

l'enseignement de l'Eglise, ces derniers renvoyant à la dogmatique.
Mais l'usage intempestif et exclusif de la norme de conformité menace
la dogmatique de fixité ; il favorise ce que je désignerais comme un
« académisme » pris dans un formalisme immobiliste. Les théologies
de controverse, qui s'épanouirent, par exemple à la Contre-Réforme,
sont significatives à cet égard *.

Ce conformisme est mortel pour l'essor de la dogmatique. Il
bloque toute adoption de nouveaux principes d'interprétation. Il
ouvre la porte à un processus à l'infini de commentaire des commentaires,

mais à l'intérieur d'une sorte de fermeture herméneutique.
L'herméneutique moderne en se plaçant au-dehors, sur un autre
terrain 2 — et cela déjà chez Spinoza — brise ce processus, provoque
une brèche dans cette fermeture. Elle oblige le dogmaticien à tenir
compte d'autres principes d'interprétation que ceux de la théologie
ecclésiastique, ceux de la critique historique, philologique, linguistique,
psychologique, etc. Désormais, le conflit des interprétations, si nécessaire

pour une meilleure compréhension des textes et de l'homme, est
ouvert ; la crise des absolus et des fondements éclate. Us seront d'autant
plus violents que la dogmatique s'est sclérosée pour mieux légitimer
un régime de « terrorisme » intellectuel et d'autoritarisme spirituel,
l'établissement de la chrétienté 3.

L'herméneutique moderne met au défi la dogmatique de bien
comprendre l'Ecriture : « Toute exégèse inspirée par des préjugés
dogmatiques n'écoute pas ce que dit le texte, mais lui fait dire ce
qu'elle veut entendre » 4. Tel est le signe de son émancipation de la
tutelle de la dogmatique ecclésiastique. Même si un théologien comme
Schleiermacher a encouragé cette émancipation 5, ce furent des philo-

1 Une illustration : le « dogme » de l'inspiration littérale (1675).
1 Cf. P. Blanquart : « Athéisme et structuralisme » in Des chrétiens

interrogent l'athéisme. Paris, Desclée, 1970, tome 2, vol. 1, p. 697 ss., «un autre
terrain » c'est-à-dire un terram hors de l'homme pour l'étudier de l'extérieur.
Voir aussi, François Bovon : « Problèmes de méthode en sciences bibliques
in Université de Genève : Séance d'ouverture de l'année 1970-71. Genève, Georg,
1970, p. 25 ss.

3 Kierkegaard et Nietzsche dénoncent chacun à leur manière cet
établissement, en dépistant sa genèse au sein d'un décalage entre la théorie et la
praxis de la chrétienté ; ils sont fomenteurs de crise, parce qu'ils sont hermé-
neutes, généalogistes et axiologues.

4 Bultmann : « L'homme et son monde d'après la Bible » in Foi et
compréhension **, p. 168.

5 Cf. H. Kimmerle : « Nouvelle interprétation de l'herméneutique de
Schleiermacher » in Archives de philosophie, tome 32, I, 1969, p. 113 ss.



90 GABRIEL-PH. WIDMER

sophes comme Düthey > son biographe, ou Husserl par sa critique de
l'historisme et du psychologisme d'allure positiviste et son disciple
HeideggerJ qui en tirèrent les conséquences les plus fécondes.

L'herméneutique déstructure le système dogmatique ; elle le
démonte pièce par pièce en mettant à jour ses éléments successifs
et les intentions qui avaient régi leur choix, leur constitution et leurs
transformations. Elle se permet de dire en clair ce que le système
tenait caché, de penser tout haut ce qu'il pensait tout bas ou ne
voulait pas penser. Mais ce faisant, l'herméneutique atteint-elle le
cœur du projet dogmatique ou seulement certaines de ses réalisations
plus ou moins déformantes Démolit-elle autre chose qu'un certain
modèle de dogmatique auto-suffisante, autarcique, s'empêtrant dans
sa problématique et sa conceptualité rigides et durcies Cette question

critique me suggère une seconde thèse :

« Si l'herméneutique moderne oblige la dogmatique à une revision
de ses présupposés et de sa conceptualité, alors la dogmatique se
renouvelle par la réinterprétation de ses principes. »

La dogmatique assemble, sans parvenir à les unifier pleinement,
des structures venant de modèles cosmologico-esthétiques empruntés
à la philosophie hellénique et des structures dues à des modèles
anthropologico-éthiques reçus de l'Ecriture. Preuve en soient par
exemple ses enseignements sur Dieu, son immutabilité et ses
interventions dans l'histoire. Devant les difficultés d'une synthèse peut-
être impossible étant donné la provenance des composantes, le dogmaticien

est tenté de les résoudre en recourant au concordisme ; il
invente de fausses symétries, des combinaisons factices, des arrangements

en trompe-l'œil. On connaît les mauvais tours joués par les abus
de la méthode allégorique : les thèmes, les schemes, les catégories
théologiques, cosmologiques, anthropologiques se répondent et l'allé-
goriste croit les voir se refléter dans l'épaisseur du texte. Mais la
recherche des sens cachés requiert plus de discernement. Ricœur l'a
démontré dans son examen de la clôture et de l'ouverture du monde
des signes : «... une expression... en signifiant une chose, signifie en

1 « La fin de l'herméneutique est de mieux comprendre l'auteur qu'il ne
s'est compris lui-même, proposition qui est la conséquence nécessaire de la
théorie de la création inconsciente ». Dilthey, op. cit. p. 319.

2 « Pour autant que l'être-là possède une primauté ontologique sur tout
autre étant — parce qu'il est l'étant qui est selon la possibilité de l'existence —
l'herméneutique, en tant qu'elle est une explicitation de l'être de l'être-là, acquiert
un sens spécifique : elle est une analytique de l'existentialité de l'existence.
Cette herméneutique explicite ontologiquement l'historicité de l'être-là comme
condition ontique de la possibilité de l'histoire. C'est dans l'herméneutique
ainsi comprise que s'enracine ce qu'il faut nommer « herméneutique » en un
sens dérivé : « la méthodologie des sciences historiques ». Heidegger : L'Etre et
le Temps. Trad, van Biemel-de Waehlens. Paris, Gallimard, 1964, p. 55 s.



L'HERMÉNEUTIQUE, FAILLITE DE LA DOGMATIQUE 9I

même temps une autre chose, sans cesser de signifier la première » ».

A la différence de l'aUégoriste, l'herméneute moderne discerne le sens
caché non pas derrière, mais dans le sens manifeste. Ici les structures
signifiantes ne se juxtaposent pas, ni ne se superposent, elles
s'emboîtent pour constituer une architecture signifiante dont l'herméneute

découvrira les lois de construction : « Ainsi, à l'opposé des

signes techniques, parfaitement transparents qui ne disent que ce

qu'ils veulent en posant le signifié, les signes symbohques sont
opaques parce que le sens premier, littéral, patent, vise lui-même
analogiquement un sens second, qui n'est pas donné autrement qu'en lui...
A la différence d'une comparaison que nous considérons du dehors,
le symbole est le mouvement même du sens primaire qui nous fait
participer au sens latent et ainsi nous assimile au symboUsé, sans

que nous puissions dominer intellectuellement la simiUtude » 2.

Pour une dogmatique en revision, les articles de foi n'expriment
plus des essences ideelles perçues intuitivement par une raison
illuminée par la foi qui la rend participante du Verbe divin ; ils essayent
de rendre compte, en les montrant, des significations des événements
révélateurs de l'action de Dieu dans l'histoire. Ils ne suppriment pas
l'écart qui sépare leurs formulations de la prédication originaire et de

l'accomplissement des promesses. Le maintien de cet écart conserve
à la démarche dogmatique sa souplesse et sa mobilité, la possibilité de

réaménager l'économie des dogmes, de la rééquilibrer 3 ; il garantit
au système une ouverture à de nouvelles thématisations.

Renouveler le projet dogmatique consiste donc à dénoncer dans
une phase critique, l'artifice, la ruse de la raison théologique qui fait
croire à l'identité entre les énoncés et ce dont ils sont les énoncés, à
reconnaître dans une phase constructive, la fonction auto-fondatrice
de la Parole de Dieu. Car la suppression de la distance entre le Dire
de Dieu, sa proclamation et son interprétation, résulte d'une sorte
de myopie d'une raison qui veut penser la révélation sans prendre le
recul nécessaire ; et l'oubli de la Parole, qui seule donne à la dogmatique

son contenu, aboutit à majorer indûment ou les concepts
théologiques, ou l'expérience et le sentiment religieux 4. Au contraire,

1 Ricœur : « Le problème du double sens... » in op. cit., p. 67.
3 Ricœur: «Herméneutique des symboles...» id. op. 286. Pour l'herméneute

moderne, le rapport du sens second au sens premier, du sens initiatique
au sens manifeste est l'objet de ses investigations, et non pas le rapport du sens
à la chose. Cf. Henry Duméry : «Philosophie et religion» in Bulletin de la
Société française de philosophie, tome 59, n° 2. Paris, 1965, p. 43 ss. Ea foi n'est
pas un cri. Paris, Le Seuil, 2e éd., 1959, p. 196 ss., 330 ss., 369 ss. et passim. Sur
l'expression « architecture du sens », cf. P. Ricœur : De l'interprétation, p. 27.

3 On assiste aujourd'hui à un tel rééquilibrage avec la théologie de l'espérance,

par exemple, celle de J. Moltmann.
4 Dans sa controverse avec Bultmann, Barth a rappelé la primauté de la

Parole auto-fondatrice : « Si Bultmann doit taire, voire nier, que dans la Croix



92 GABRIEL-PH. WIDMER

l'insistance de l'herméneute à souUgner l'importance de la distance

pour la compréhension des significations, celle du dogmaticien à
découvrir dans la Parole l'acte fondateur de sa discipline apparaissent
comme les conditions de toute relance du projet dogmatique.

La comparaison de ces deux thèses est instructive : une dogmatique

figée dans ses formules tend à perdre de sa substance au profit
de son cadre formel ; elle vire à la spéculation, à la gnose, à une sorte
d'ontologie du surnaturel objectivé et réifié et se nie eUe-même

comme intelligence de la foi, de l'espérance et de l'amour. Par contre,
une herméneutique critique se donne à elle-même ses objectifs à partir
des limites qu'elle s'est fixées et qui lui sont imposées par ce qui est à

interpréter ; en se constituant, elle se charge d'un contenu toujours
plus riche. Il y aurait donc un mouvement de va-et-vient, de la
positivité à la négativité, de la négativité à la positivité entre dogmatique

et herméneutique en tant qu'elles procèdent par analyse. Ces

deux disciplines, qui ne sont pas sur le même plan, entretiendraient
entre elles des relations de type « dialectique » tant au niveau formel
qu'à celui de l'histoire. Voilà ce que pourraient suggérer ces deux
thèses dans leur distinction et leur complémentarité, qui montrent
le passage de la clôture à l'ouverture (et vice versa) de la dogmatique
et de l'herméneutique.

Dans cette perspective, on s'aperçoit que toute tradition peut
devenir l'occasion d'un freinage de l'acte de communiquer et de l'acte
d'interpréter le message, qu'elle peut y introduire une force d'inertie
et de négation dans son dessein de totaliser et de synthétiser les

composantes de la foi. Réciproquement, la volonté de communiquer
et le désir de comprendre le message peuvent insérer dans la tradition
une force de mouvement et d'affirmation ; Us peuvent provoquer le
démarrage d'une révision de la dogmatique.

La confrontation des principes d'interprétation mis en œuvre par
le dogmaticien et l'herméneute et celle des instances qui arbitrent le
conflit des exégèses renforcent ces considérations générales. D'un côté,
l'Ecriture est considérée comme le témoignage de la seigneurie de
Dieu sur sa création, de sa présence au cœur de l'histoire dans la
personne de son Christ, de son action dans l'Eglise, sa mission et son
édification * ; soit le Magistère, soit la confession de foi ou le témoignage
de l'Esprit départagent les interprétations concurrentes. De l'autre,
la Bible est interprétée comme n'importe quel texte ou document du

et la résurrection de Jésus-Christ, donc dans l'événement du Christ tout entier,
il s'agit de l'événement du salut ayant d'abord sens et valeur en lui-même et
à son endroit, puis ensuite seulement aussi pour nous maintenant et ici, fondant
d'abord la foi et le kérygme et devenant ensuite seulement présent et efficace
dans la foi et le kérygme, alors Bultmann s'expose au docétisme » op. cit. p. T67.

1 Cf. H. Haag : « De la Parole de Dieu au livre de l'Ecriture sainte » in
Mysterium salutis I, 2. Paris, Le Cerf, 1969, p. 193 ss.



L'HERMÉNEUTIQUE, FAILLITE DE LA DOGMATIQUE 93

passé selon la méthode historico-critique, eUe requiert une compréhension

scientifique, qui se double, en s'en distinguant, chez le croyant,
d'une obéissance au kérygme» ; ici, les critères scientifiques sont seuls

juges de la valeur des exégèses.
Cette confrontation est possible, parce que dogmatique et

herméneutique s'occupent des événements, de leurs signes et de leurs
significations passées et présentes. Le dogmaticien (Barth) se soucie de
l'événement du Christ ; l'herméneute (Bultmann) de l'événement du
Christ *. Mais l'un et l'autre reconnaissent que le sens est déjà dans
l'événement et ses signes, et ne s'y surajoute pas de l'extérieur une
fois la combinaison de ses composantes mise à jour : « Si la vie n'est
pas originairement signifiante, la compréhension est à jamais impossible.

» 3 Là où le dogmaticien déchiffre les événements sous l'éclairage
du Saint-Esprit, l'herméneute les décrypte avec des moyens seulement

humains.
On peut parler, par analogie, du cercle dogmatique comme on

parle du cercle herméneutique : il faut croire pour comprendre et
comprendre pour croire. Dans un cas, le Saint-Esprit donne la foi
et l'intelligence du texte dont il est l'inspirateur ; il est l'auteur des

événements-signes et de la raison illuminée qui les Ut. Dans l'autre
cas, « nous ne pouvons croire qu'en interprétant (— avec des clefs
humaines —) l'herméneutique procède de la précompréhension de
cela même qu'en interprétant elle tâche de comprendre » 4. Seulement,
ces cercles se coupent, mais ne se recouvrent pas.

1 Cf. Bultmann : « Le problème herméneutique» in Foi et compréhension *,
p. 601 (en note).

* « Le message du N.T. parlant de la Croix ne désigne pas seulement un
événement historique, mais bien un événement qui, chronologiquement unique
et concret, embrasse de sa signification tous les temps. Mais je ne vois pas qu'il
lui faille pour ainsi dire acquérir cette signification par son entrée dans le kérygme.
J'estime bien plutôt voir qu'il est décrit et désigné dans le N.T., comme un
événement qui possède en lui-même sa signification et son importance, et c'est
comme tel et en fonction de cela qu'il peut aussi devenir porteur de signification
dans le kérygme et pour la foi des auditeurs. Le renversement de cet ordre tel
que je le rencontre chez Bultmann m'inquiète » (Barth op. cit. p. 157).

3 Ricœur: « Existence et herméneutique » in op. cit., p. 9.
4 Ricœur : « Herméneutique des symboles », op. cit., p. 294, le cercle

résulte de ce que « l'herméneutique philosophique doit montrer comment
l'interprétation elle-même advient à l'être au monde. Il y a d'abord l'être au
monde, puis le comprendre, puis l'interpréter, puis le dire » (p. 261) ; pour
l'exègète, « la tâche de comprendre est réglée par ce dont il s'agit dans le texte
lui-même » (p. 382) ; est-ce que la parole est « un miroir » indispensable pour se

comprendre Toute la question est là (p. 371). Est-ce que le scheme du cercle
(« croire, c'est écouter l'interpellation, mais pour écouter l'interpellation il faut
interpréter le message » in De l'Interprétation, p. 505) résoud le problème « dire
— se comprendre »? — Pour Bultmann, « le phénomène individuel n'est
compréhensible que par son temps et son entourage ; mais l'un et l'autre ne sont
compréhensibles que par lui ». (« Le problème de l'herméneutique » in op. cit.,
p. 612).



94 GABRIEL-PH. WIDMER

De même, ni le dogmaticien ni l'herméneute modernes ne
peuvent prétendre à une communion immédiate avec l'objet de leurs
démarches. Au premier, l'union mystique est refusée, tant qu'il fait
œuvre de dogmaticien ; au second, l'intuition du sens est interdite,
tant qu'il poursuit son investigation. L'un et l'autre travaillent sur
du « médiatisé », la parole humaine médiatisant la Parole divine, le

symbole médiatisant le sens. Ils ne peuvent franchir les limites de

l'historicité, même lorsqu'ils visent à l'universel ; ils doivent emprunter
le détour des langages, même quand ils sont en quête du sens. L'immédiateté,

l'iUimité sont pour eux des pièges et des tentations ; c'est
pourquoi les concepts de médiation, de limite devraient être opératoires

et seulement cela (et pas la répUque idéelle de réalités objectives).
C'est comme tels qu'ils entrent dans la composition des deux thèses
examinées : la fixité de la dogmatique entraînant son élimination
par l'herméneutique (négativité), son renouvellement par réinterprétation

de ses principes suscité par l'interpellation de l'herméneutique
(positivité).

« L'herméneutique, faillite de la dogmatique » Ni le « oui », ni
le « non » ne conviennent. Dogmatique, herméneutique, comme toute
discipline humaine, ont leur avenir entre leurs mains, même si l'avenir

de l'une est lié à celui de l'autre. Il ne faudrait pas cependant, en
s'appuyant sur les illusions d'une dialectique qui relève plus du jeu
de l'esprit que de la connaissance de l'histoire, croire et faire comme
si la crise de la dogmatique ouverte par le questionnement herméneutique

pouvait être surmontée, et l'était en fait, par une relance et une
reprise du projet dogmatique sur des bases conceptuelles nouvelles,
kantiennes, hégéhennes, marxistes ou ceUes offertes par les sciences
humaines. Trop d'esprits enthousiastes, mais peu critiques, s'y
essayent.

Les avatars de la dogmatique dans le passé ne signifient pas
nécessairement la possibilité pour eUe de survivre à la crise actuelle. Ici,
toute prévision faite à partir de l'histoire, me semble sujette à
caution, d'une part, parce que la critique radicale de la religion (celle de
Marx, de Nietzsche, de Freud et de leurs épigones) est un phénomène
moderne, ignoré des dogmaticiens classiques, d'autre part, parce que
la critique contemporaine des présupposés « dialectiques » de cette
critique de la religion est faite au nom d'une epistemologie scientifique,
elle aussi ignorée par ceux qui demeurent, dans le passé, les maîtres
en théologie.

Toute prévision nous est interdite en ce qui concerne l'avenir de
la dogmatique et celui de l'herméneutique, tant que la critique à la
fois scientifique et philosophique n'a pas démontré les faiblesses de



L'HERMÉNEUTIQUE, FAILLITE DE LA DOGMATIQUE 95

la critique radicale de la religion (du christianisme en particulier). Or,
cette critique de la critique est en cours ; elle s'impose dans une société

qui veut se constituer selon les modèles d'un univers construit
scientifiquement et techniquement.

Cela revient à dire que la dogmatique et l'herméneutique, l'une
avec l'autre, l'une sans l'autre ¦—¦ qui sait ¦— sont peut-être à la
veille d'un renouveau, ou au contraire à la veille de leur disparition,
à leur aurore ou à leur crépuscule. La critique radicale tranche par
un coup de force : l'objet de la foi est illusoire, le dire du symbole
mensonge ; le dogmaticien se dupe, l'herméneute se leurre ; le
discours théologique, la lecture herméneutique cachent seulement un
vide. La critique scientifique et philosophique de cette critique à

coups de marteau voudrait exphquer ce « vide », rendre compte de

l'imposture, de la croyance en des Ulusions et des mensonges. Y
parviendra-t-elle Réussira-t-elle là où la critique radicale de la
religion a échoué pour avoir mis en marche la machinerie clinquante
mais inefficace de la dialectique au Ueu d'user du scalpel de l'analyse
Aboutira-t-elle, en réquisitionnant les résultats éprouvés des sciences
de la nature et des sciences de l'homme, à prouver l'inanité du projet
dogmatique et la vanité de l'entreprise herméneutique

On connaît les fragments de réponse à cette nouvelle situation
de celui qui apparaît aujourd'hui comme l'un des chefs de file de

l'herméneutique, P. Ricœur : « il faut que la reUgion meure pour que
la foi naisse » « nous sommes aujourd'hui ces hommes qui n'ont pas
fini de faire mourir les idoles et qui commencent à peine d'entendre
les symboles » « que meure l'idole, afin que vive le symbole » '. Ce

ne sont pas seulement des « éclats » brillants et sonores d'un discours
qui reste à faire, c'est d'abord des rappels à se rendre sur le seul terrain
où la question « l'herméneutique, faillite de la dogmatique » pourrait
recevoir une ébauche de réponse toute provisoire, toute précaire ; ce
terrain, c'est celui de la praxis qui peut être aussi méditation contemplative,

réfléchie, pensée, celui d'une action interprétée et interprétante,

d'un témoignage cru et croyant, avec leur logique particuhère.
J'ai essayé de montrer la nécessité de gagner ce terrain, cet « en-

dehors » de l'intériorité idéaliste et cet « au-dedans » de l'extériorité
matérialiste. La situation nouvelle pour le dogmaticien, créée par la

1 Ricœur : « La psychanalyse et le mouvement de la culture contemporaine
» in op. cit. p. 145 ; De l'Interprétation, p. 36, p. 510. On sait que le projet

de Ricœur est de montrer les jointures entre les sciences humaines, la réflexion
philosophique, les tâches de l'herméneutique et d'y placer des charnières pour
leur permettre de s'articuler les unes par rapport aux autres. C'est à dessein
que je me suis surtout référé à lui (comme à Bultmann) pour illustrer une recherche

qui certes leur doit beaucoup, mais qui est celle d'un « dogmaticien critique » ;

si cela est possible, cette recherche devrait être un indice en faveur de cette
possibilité.



g6 GABRIEL-PH. WIDMER

critique radicale de la religion et par la critique scientifique et
philosophique de cette critique, l'oblige à se méfier des phantasmes de la
dialectique, celle de l'idéalisme (l'univers extérieur est le reflet de
l'univers intérieur, celui de la pensée), celle du matérialisme (l'univers
intérieur est le produit de l'univers extérieur).

Le dogmaticien, alerté sur les dangers de la dialectique, flaire dans
tout idéal d'identité, du genre « Savoir Absolu » à la Hegel, ou celui
« Société sans classe » à la Marx-Engels, la caricature la plus dangereuse
de l'illusion à laquelle lui-même succombe quand il prend sa dogmatique

pour la science que Dieu a de lui-même.
Mis en garde contre les mirages de l'identité trompeuse, le dogmaticien

ne pourra maintenir l'altérité fécondante qu'en passant du
terrain de la spéculation sur celui de l'action transformatrice des relations
interpersonnelles et des rapports avec la nature et la culture : l'Evan-
gUe suscite un nouveau mode de vivre, une nouvelle manière d'exister
en vertu de la nouvelle manière d'être et de se révéler de Dieu lui-
même en Jésus, son Christ, et en son Eghse.

C'est en se rendant sur ce terrain que le dogmaticien rencontre
l'herméneute, qui cherche à comprendre les imphcations de cette
nouvelle conception de l'existence instaurée par l'Evangile. C'est dans
cette rencontre que la praxis, l'action, le témoignage apparaissent
comme la pierre de touche de l'illusoire et du réel, du mensonge et
du véridique, l'épreuve de toute dialectique, la raison d'être de
l'altérité. Car le dogmaticien et l'herméneute visent par des approches

différentes les conditions qui rendent possible une transformation
des relations entre l'homme et la communauté, entre l'humanité et le
monde, l'histoire et Dieu. Ils s'ouvrent une porte sur cet autre qui
leur paraît l'unique nécessaire, par l'action médiatrice d'un changement,

d'un devenir, d'un renouvellement ; contre toute philosophie,
contre toute idéologie de l'identité, c'est-à-dire de la clôture, de la
répétition, du retour, ils se rencontrent pour opérer des percées vers
l'autre, vers le nouveau, vers le futur...

Le passage sur le terrain de l'action suppose que le langage des

dogmes et celui des symboles sont parlants, qu'ils interpellent et
appeUent à la décision ; il admet aussi que l'action (la méditation
contemplative aussi) est transformatrice une fois ses présupposés
empiriques et idéels confessés et interprétés. Mais ici encore, la décision

et sa mise en œuvre ne résolvent pas de manière exhaustive la
question « l'herméneutique, faillite de la dogmatique » ; eUes laissent
la réponse en suspens en la relançant constamment.

En effet, le type de certitude dont vit la dogmatique repose sur
l'acte de la Parole auto-fondatrice. Il échappe à tout essai de vérification

formelle ou de réfutation logique, puisqu'U est transrationnel et
transphénoménal, le Saint-Esprit étant sa source. Kierkegaard en



L'HERMÉNEUTIQUE, FAILLITE DE LA DOGMATIQUE 97

parlait comme du paradoxe et du scandale de la foi. Le modèle de
questionnement requis par l'herméneutique s'appuie, d'après
Heidegger, sur la précompréhension de l'être-là. Il ne peut être « vérifié »

que dans et par le travail d'interprétation de l'existence ; or, l'existence

est le lieu d'échange du nouménal et du phénoménal, de l'intelligible

et du rationnel, de la raison et de l'entendement, de la liberté
et de la nature ; ce lieu est celui de la question. La pensée herméneutique

ne peut être qu'interrogative.
Paradoxe, interrogation... c'est sur ce fond que se découpe la

question « l'herméneutique, faillite de la dogmatique », c'est vers
l'action transformatrice de l'existence qu'eUe oriente. C'est pour cette
raison, qui résume celles rappelées tout au cours de cette recherche,
qu'eUe doit demeurer en suspens pour rester une question polémique et
inquiétante. Les formes de la question changent comme passent les

images du monde et se transforment ses langages, mais la Parole qui
y retentit pour être crue et obéie, interprétée et comprise, pourrait
bien être le droit fil invisible de l'histoire, la trame des ruptures et des

réconciliations, des crises et des dénouements.

Gabriel-Ph. Widmer.


	L'herméneutique faillite de la dogmatique?

