
Zeitschrift: Revue de Théologie et de Philosophie

Herausgeber: Revue de Théologie et de Philosophie

Band: 21 (1971)

Heft: 2

Artikel: La fonction politique du culte

Autor: Rich, Arthur

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-380963

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 14.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-380963
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


LA FONCTION POLITIQUE DU CULTE

Pour mettre à la base de notre discussion des considérations objectives

et non des partis pris passionnels, il sera opportun de se
remémorer la signification du culte chrétien authentique tel qu'il apparaît
à l'origine. On peut dire en premier heu que la communauté
palestinienne des origines, considérée de l'extérieur, ou, si l'on préfère,
de manière historico-objectivante, apparaît comme un groupe juif
qui, mis à part la confession de Jésus-Messie, se distingue à peine
de son entourage juif. Si l'on en croit Luc, les premiers chrétiens ont
participé au culte du temple (Luc 24: 53, Actes 2 :46). On doit
pouvoir en dire autant de l'office de la synagogue, ne serait-ce que
par analogie, d'autant plus que Jésus n'avait pas dédaigné d'enseigner

dans les synagogues le jour du sabbat (p. ex. Marc 6 : 2 et par.).
Pourtant, et quoi qu'on puisse objecter dans le détail, tout laisse à

penser que, dès le début, une désaffection intérieure à l'égard du
culte juif était liée à ces pratiques. La proclamation du Christ et la
sainte Cène, la liturgie de la Parole et l'eucharistie deviennent le
centre du culte chrétien '. Ces deux actes sont profondément un ;

leur interdépendance est présupposée soit chez Paul (I Cor. 11 : 17 ss.

en relation avec 12 : 1 ss.), soit chez Luc (Actes 2 : 24). De ce fait, il
n'est pas de culte spécifiquement chrétien sans ce que signifie l'eucharistie

et sans ce que suppose la prédication du Christ. Mais cela
implique une révolution cultuelle d'une incalculable portée.

Pour le saisir, il faut d'abord rappeler que les premiers chrétiens
ne comprenaient pas leur foi comme une nouvelle rehgion ou une
Weltanschauung, ni leur communauté comme une nouvelle société
rehgieuse. Dès lors, il ne s'agissait pas pour eux de proclamer un
nouveau Dieu ni de propager un nouveau culte. Ils sont juifs et

1 Voir : Willy Rordorf : Der Sonntag, Zurich 1962, pp. 123 s.



66 ARTHUR RICH

restent juifs. Pour reprendre un mot de Hans Conzelmann, « ils
croient au Dieu d'Israël, à l'unique, le créateur, qui a conclu son
alliance avec Israël et lui a imposé la Loi » ». La nouveauté que les
chrétiens ont à confesser, c'est celle que le Dieu d'autrefois a accomplie

et accomplira : il a ressuscité Jésus d'entre les morts, le royaume
attendu de Dieu vient maintenant ; par conséquent, comme le dit
si bien Ernst Käsemann, « Dieu a commencé à récupérer le monde
qui lui appartient »2. Témoigner de cette nouveauté du Dieu d'Israël
est le propre du culte des chrétiens ; que ses formes proviennent
de la synagogue ou des mystères a en fait peu d'importance théologique.

Une seule question est théologiquement importante, comme
le souligne Conzelmann, c'est de savoir si « le critère de la foi est
respecté de telle sorte que le culte ne devienne pas l'acte de l'homme
pieux, mais fasse retentir l'acte de Dieu » 3. Si le culte est compris
comme une action eschatologique de Dieu, comme un service accompli
par la pure grâce de Dieu, il cesse du même coup d'être une cérémonie
cultuelle par laquelle l'homme religieux cherche à prendre de l'influence
sur la divinité par des moyens magiques et rituels ou légahstes et
moralistes. Le culte devient alors une manifestation du royaume
qui vient et qui apporte la libération promise. Tel est l'élément
révolutionnaire de la compréhension du culte par le christianisme
primitif. Mais il y a autre chose encore.

Nous avons déjà signalé que le culte chrétien des origines s'exprimait

de deux manières inséparables : par la prédication du Christ
et par la sainte Cène. La sainte Cène se prenait à l'origine dans le
cadre d'un vrai repas, d'un repas tout à fait ordinaire 4. Là aussi se

trouve un élément révolutionnaire d'une force explosive inouïe. Cela

signifie en effet que le culte, cette action de Dieu, se situe au cœur du
profane et non du sacré. En d'autres termes : ce qui doit être communiqué

dans la sainte Cène — la participation à l'acte salvifique de
Dieu déjà accomph en Celui qui a été crucifié et qui est ressuscité,
la participation à la nouvelle alliance que confirme maintenant
la vie de la communauté, tout comme la participation à la plénitude
du royaume qui vient — tout cela doit avoir lieu dans la réahté
terrestre et profane, jusque dans l'acte physique de manger et de
boire. La sainte Cène prend, dans sa perspective eschatologique,

1 Hans Conzelmann : Geschichte des Urchristentums, Göttingen 1969, p. 31.
2 Ernst Käsemann : Exegetische Versuche und Besinnungen, vol. 2,

Göttingen 1964, p. 200.
3 Hans Conzelmann : Geschichte des Urchristentums, Göttingen 1969,

P- 58.
4 Hans Conzelmann : Grundriss der Theologie des Neuen Testaments,

München 1967, p. 69 ; voir aussi : Oscar Cullmann, Vorträge und Aufsätze,
Tübingen und Zürich 1966, p. 510.



LA FONCTION POLITIQUE DU CULTE 67

le caractère d'une démonstration, d'un signe annonciateur de ce

qui vient. De même que les affamés seront nourris dans le royaume
de Dieu (Luc 6 : 21), ils seront nourris dès maintenant dans le culte,
aussi bien physiquement que spirituellement. C'est bien pourquoi
le repas eucharistique des origines est également un repas qui nourrit,
une agape de fraternité pratiquée, bref le signe éloquent que, devant
Dieu, il est impossible que certains soient dans l'indigence alors

que d'autres vivent dans l'abondance. Telle est la raison pour laquelle
Paul a nettement protesté en apprenant qu'à Corinthe les riches
prenaient leur repas de leur côté alors que les pauvres manquaient
du nécessaire (I Cor. 11:17 ss.).

Ainsi, le culte est compris dans le Nouveau Testament comme un
acte de Dieu, de son royaume, un acte qui déploie ses effets jusque
dans les choses profanes et physiques les plus élémentaires. C'est
pourquoi l'existence chrétienne appelée à ce service se sait aussi

appelée dans la totalité de son être présent, précisément au plan du
profane et du physique. « Je vous exhorte donc, frères, par la
miséricorde de Dieu, à offrir vos corps en sacrifice vivant, saint, agréable
à Dieu : c'est cela votre logike latreia, votre culte conforme à la
raison », ou toute autre traduction de cette expression difficile
(Rom. 12 :1). Ernst Käsemann écrit à ce propos : « Dieu revendique

notre corporéité parce qu'il ne veut plus abandonner le monde
à son sort. Et c'est dans notre obéissance corporelle, concrète, que
s'exprime le fait qu'en nous et avec nous il a rappelé à son service le
monde auquel nous appartenons » *. En résumé, le culte chrétien
authentique apparaît comme un mouvement jailli de l'acte de Dieu,
il est un signe anticipateur du royaume de Dieu, il ramène du haut
vers le bas, de l'intérieur vers l'extérieur, du spirituel vers le temporel.
Telle est la thèse fondamentale pour ce qui suit.

II
Cette thèse fondamentale n'est pas une construction systématique

arbitraire : le récit d'Actes 6 :1-7 devrait suffire à le démontrer.
Ce passage nous rapporte l'étabhssement des sept assistants des
indigents à Jérusalem ; il conserve son importance théologique même
s'il fallait mettre en doute son historicité dans la forme transmise.
Ainsi on s'est mis, dans la communauté de Jérusalem, à assister
quotidiennement les pauvres, particuhèrement les veuves. La démonstration

significative dans le culte, selon laquelle il ne doit pas y avoir
de démunis dans la fraternité du Christ annonciatrice de l'avenir.

1 Ernst Käsemann : Exegetische Versuche und Besinnungen, vol. 2,
Göttingen 1964, p. 200.



68 ARTHUR RICH

cette démonstration doit porter ses effets à l'extérieur, dans les
dures réalités de la vie quotidienne. Selon toute vraisemblance, les
Douze n'étaient pas à même de satisfaire aux exigences de ce service,
c'est pourquoi on aboutit à l'établissement d'un nouveau ministère :

la « diaconie aux tables » à côté du « service de la Parole ». Malgré
la parenté peut-être voulue du vocabulaire, ce nouveau service n'a
pas le même sens que la sainte Cène. Il est cependant assimilable
à une extension de la sainte Cène au social. Ainsi s'ajoute au service
de la Parole et de la sainte Cène le service social envers les laissés

pour compte, qui est aussi un culte, le « culte dans la vie quotidienne
du monde », pour reprendre une formule d'ERNST Käsemann '.

Il semble y avoir une logique, interne au culte néotestamentaire,
qui tend de l'intérieur vers l'extérieur, de la sainte Cène vers les

agapes et des agapes vers la diaconie de la charité envers tous ceux
qui, pour une raison ou pour une autre, ont besoin d'aide. Il est vrai
toutefois que le récit utilisé par le livre des Actes ne va pas encore
jusque-là, mais on y est venu peu après. En tout cas, cette ligne se

précise dès le IIe siècle chez Justin Martyr où, vers la fin de sa
première Apologie, on peut lire : «Le jour qu' on appelle jour du soleil,
tous, qu'ils habitent les villes ou les campagnes, se rassemblent en un
même lieu. On lit alors les Mémoires des Apôtres ou les Ecrits des

Prophètes aussi longtemps que le temps le permet. Quand le lecteur
a terminé, celui qui préside prend la parole et exhorte à imiter ces
beaux enseignements. Nous nous levons ensuite tous ensemble et
nous prions. Puis, comme nous l'avons dit plus haut, lorsque la prière
est terminée, on apporte du pain, du vin et de l'eau. Celui qui préside
fait alors des prières et des actions de grâces autant qu'il peut. Et
tout le peuple répond par l'acclamation : Amen. On distribue et on
partage alors les eucharisties à chacun, et on envoie des diacres en
porter à ceux qui sont absents. Ceux qui sont dans l'abondance, et
qui le désirent, donnent comme ils l'entendent, chacun ce qu'il veut.
On recueille ces dons et on les remet à celui qui préside. C'est lui qui
assiste les orphelins et les veuves, ceux qui sont dans le besoin par
suite de maladie ou pour toute autre cause, les prisonniers, les étrangers
de passage ; en un mot, il secourt tous ceux qui sont dans le besoin » 2.

Cette citation de Justin, très significative dans le contexte présent,
donne une bonne idée de la manière dont la vie cultuelle produit
son action dans la vie quotidienne, dans l'immédiat et dans un rayon
toujours plus étendu de ce monde. Ainsi naquit ce que dans l'histoire

1 Ernst Käsemann : Exegetische Versuche und Besinnungen, vol. 2,
Göttingen 1964, p. 198.

2 Justin Martyr : Première Apologie, d'après Bibliothek der Kirchenväter,
vol. 12, München 1913, p. 82.



la fonction politique du culte 6g

de l'Eglise on a coutume de nommer « diaconie » au sens étroit du
terme. EUe compte parmi les plus beaux fruits du culte chrétien
depuis les tout premiers temps de l'Eglise jusqu'à nos jours. Ce n'est
toutefois pas de cette forme habituelle de diaconie qu'il va être
question maintenant. Elle ne nous servira qu'à trouver l'accès d'une
forme de diaconie encore insolite et qui n'est apparue que tout
récemment. Par elle, la vie cultuelle va pénétrer d'une manière plus
globale encore, plus radicale et plus réaliste dans le quotidien du
monde. Il s'agit de ce qu'on entend aujourd'hui sous le titre peut-être
pas très heureux de « diaconie sociale ou politique », et qu'il faudrait
décrire objectivement comme la pratique de l'Eglise en matière
d'éthique sociale. Cela aussi, si je vois juste, a son fondement dans
le Nouveau Testament, même si ce n'est pas de façon aussi directe
que pour la forme habitueUe, voire classique — si l'on peut dire —
de la diaconie.

Ill

La diaconie traditionnelle, qui est devenue qu'on le veuille ou
non la diaconie classique, est une aide immédiate dans tous les lieux
du monde quotidien où elle est urgente. Autrement dit, elle exprime le
fait qu'un culte ne peut concrètement avoir heu que si l'homme
menacé et opprimé devient mon prochain, et même devient « Christ »

pour moi, ce Christ à qui je dois mon amour. « Ce que vous avez fait
à l'un de ces plus petits d'entre mes frères, c'est à moi que vous
l'avez fait » (Mat. 25 : 40). Cette forme-là de la diaconie se rapporte
donc à la nouvelle relation interpersonnelle née de la foi et qui se

nomme amour.
Mais la foi vécue dans le culte n'invite pas seulement à une

nouvelle relation interpersonnelle, elle appelle aussi à une nouvelle
relation au monde. L'espérance autant que l'amour appartient à cette
foi : espérance en l'action de Dieu dont le terme est le royaume qui
vient en accomphssement de toutes les promesses. C'est précisément
l'espérance qui crée de soi la conviction profonde que le schéma tou
kosmou, que la « forme », la « structure » du monde présent passe
(I Cor. 7 : 31), ce schéma qui comporte certainement les structures de
la société et de l'Etat. Et c'est justement le fait de cette conviction
qui nous libère en vue d'une nouveUe relation à ces structures. Non
pas que l'on puisse dès maintenant, à la manière des enthousiastes,
passer outre aux structures de la société et de l'Etat comme si elles
étaient déjà révolues ; c'est ce que certains gnostiques exaltés auraient
aimé tenir pour vrai. Paul, quant à lui, s'est prononcé résolument
contre de teUes conclusions qui font fi de la réahté, mais certes pas



70 ARTHUR RICH

au nom de ce triste conformisme qui veut se résigner à tout et s'accommoder

de tout Bien au contraire : c'est parce que le schéma de ce
monde va disparaître dans l'accomplissement de l'œuvre de Dieu
qu'il est fermement relativisé. C'est pourquoi aussi il ne saurait plus
être la mesure et la norme de la vie cultuelle, ce témoignage
annonciateur de ce qui vient. Sinon, comment comprendre que l'apôtre
fasse retentir précisément, alors qu'il parle de la logikelatreia, l'exhortation

énergique : kai mé syschématizesthé toi aiôni toutôi « Ne vous
laissez pas insérer — mettre en circuit — dans le schéma de ce monde,
mais transformez-vous par le renouveUement de l'intelligence, afin
que vous soyez en mesure de discerner ce qu'est la volonté de Dieu,
ce qui est bon, ce qui est agréable et parfait » (Rom. 12 : 2). Pour
Paul, il dépend manifestement de la logike latreia que, dans l'amour
espérant de la foi, l'intelligence se renouvelle et que l'intelligence
ainsi réorientée cherche de nouveaux schemata de vie cultuelle, des
modèles donc qui ne s'ordonnent pas aux structures, qui sont des
valeurs du monde existant, de la société établie. Si la division
structurelle de la société en hommes et femmes, esclaves et libres, juifs et

grecs, bref en discriminés et privilégiés semble aller de soi, la structure
de la communauté cultuelle ne saurait se laisser déterminer de la
sorte. De tout autres critères y sont reconnus : « là où il n'y a ni juif
ni grec, ni esclave ni libre, ni homme ni femme, car vous êtes tous un
en Jésus-Christ » (Gai. 3 : 28). Nous n'avons pas le droit de rendre
cette parole inoffensive en en faisant une déclaration religieusement
édifiante, comme cela s'est fait la plupart du temps et comme on
continue de le faire. Elle doit être comprise comme un manifeste de ce

qui vient : ce qui n'est pas encore réalisé dans la société établie doit
être réahsé dans l'assemblée de la communauté pour signifier que la
séparation des hommes en esclaves et libres, riches et pauvres, bref
en classes différentes, est une injustice et une injustice qui doit
disparaître. Là encore, il appartient à la logique du culte qu'un tel
signe produise son effet vers l'extérieur, dans le monde, et devienne un
facteur d'inquiétude au sein des conditions sociales injustes. Pas
question cependant pour la communauté cultuelle de bâtir le royaume
de Dieu sur terre ; de telles tentatives ont toujours dégénéré en simples
dictatures d'Eglise ou de secte, une des choses les plus rebutantes
qu'on puisse imaginer. Mais c'est l'affaire de la communauté vivant
une existence orientée par l'espérance de ce qui vient, de dresser
des signes qui mettent en question l'attitude d'acceptation
inconditionnelle des structures établies de la société et de l'Etat, afin d'y
créer un espace libre pour des actes raisonnables en faveur de l'homme
menacé et opprimé. Cela aussi, c'est une existence qui vit de l'amour,
une diaconie envers l'homme tombé aux mains des brigands dans
le cadre du schéma présent de l'Etat et de la société ; par là même,



LA FONCTION POLITIQUE DU CULTE 7I

c'est sans aucun doute une diaconie qui a un impact certain en
éthique sociale et en critique de la société.

Ici surgit une objection : cette compréhension du culte ne dépasse-
t-elle pas de loin la mesure, en tout cas ne fait-elle pas tout bonnement
éclater ce qu'autorisent les données du Nouveau Testament Il
n'y a effectivement dans le Nouveau Testament ni dans l'EgUse
ancienne de diaconie sociale ou politique au sens où nous l'avons
décrite ; tout au plus en discerne-t-on de très vagues traces, par
exemple dans l'épître à Philemon. Pourquoi cela On répond habi-
tueUement que la cause en est l'attente eschatologique d'une proche
parousie. Assurément ceci joue un rôle, mais la question reste ouverte
de savoir si c'est le rôle principal. Au fond, pourquoi l'aspiration
à de nouvelles structures de vie communautaire qui ne soient pas
ordonnées au schéma tou kosmou ¦— comme c'est saisissable chez
Paul — si tout pourtant — même les ordonnances issues de l'événement

cultuel — doit être dépassé sous peu de manière radicale et
absolue par la parousie attendue Apparemment, la foi eschatologique

qui s'exprime ici n'est quand même pas telle qu'elle
dévaloriserait en la taxant d'absurdité toute responsabiUté en matière de
structuration de la société pour le temps qui demeure. Le domaine
où s'exerce cette responsabilité est simplement resserré ; il est
resserré sur ce qui, d'une façon générale, pouvait être structuré par les
communautés primitives. Il est bien clair que le domaine socio-

politique n'en faisait pas encore partie, premièrement parce que,
dans les conditions du moment, il n'y avait pour les chrétiens aucune
chance de prendre une réelle influence politique sur la société et
l'Etat, et ensuite parce que le discernement de la plasticité des
structures socio-politiques et la technique de leur transformation
consciente, orientée vers un but précis, n'étaient pas encore élaborés.
Pourtant, là où s'ouvrait un espace réel pour une structuration,
comme dans la vie interne de la communauté chrétienne, l'exhortation

énergique à la restructuration ne manquait nullement. C'est ce

que révèle par exemple I Cor. 6 : 1-8, où Paul exhorte les Corinthiens
à régler de façon nouvelle la liquidation des différends juridiques
en cours, à moins qu'ils ne fussent prêts à renoncer tout simplement à
leurs droits par amour pour leurs frères. Il faut souUgner cette
tendance, qui contient une critique indirecte des dispositions juridiques
étabhes ; en la prolongeant, on aboutit immanquablement à la diaconie
sociale ou pohtique.

IV

S'il est vrai que la vie cultueUe comprise de façon authentiquement

chrétienne doit se vérifier dans la vie quotidienne du monde



72 ARTHUR RICH

sous la forme de la diaconie comme concrétisation de l'amour, alors
la tendance que nous venons de signaler doit être poursuivie
catégoriquement. Notre vie quotidienne se nomme aujourd'hui société
industrielle moderne. Cette société se caractérise en particulier par
le fait que, contrairement au monde préindustriel, la plupart des
relations humaines n'y relèvent plus de l'immédiateté, de la dimension
personnelle ; elles sont désormais véhiculées par un appareil complexe
de structures, d'institutions et de procédures. C'est ainsi par exemple
que l'employeur d'hier était une véritable personne — qu'on pense
seulement à la figure du maître-artisan — tandis que l'employeur
d'aujourd'hui ne l'est plus ; U est devenu une personne abstraite,
« juridique », sous la forme d'une société anonyme d'actionnaires
ou sous ceUe de la bureaucratie d'Etat tout aussi anonyme. Face à

une personne juridique, cela ne rime évidemment pas à grand-chose
d'en appeler à l'amour du prochain lorsque la condition des employés
se détériore, comme cela avait un sens dans une situation analogue
mais face au maître-artisan d'autrefois. En effet, de teUes détériorations

des conditions de travail dans la société industrieUe d'aujourd'hui,

qu'elle soit « capitaliste » ou « socialiste », sont moins une
conséquence du manquement des personnes que le résultat de défaillances

structurelles dans les institutions comme dans les processus
économiques. Voilà pourquoi la diaconie personneUe, telle qu'elle
nous a été de tout temps familière, ne peut non plus apporter ici
d'aide véritable. Elle peut bien soulager ici ou là des détresses
individuelles, ce qu'on ne saurait sous-estimer, mais elle n'est plus une
« valeur-pilote ». La remarque que faisait récemment Heinz-Eduard
Tödt est parfaitement pertinente : « L'amour ne peut que rarement
se réaUser aujourd'hui spontanément et immédiatement, il doit
plutôt s'incarner dans les structures, institutions et processus de notre
société » ». Et cela, précisément, n'est possible que par le moyen de la
diaconie sociale et politique.

Il n'est plus nécessaire de rappeler ici l'un des manquements
les plus graves des Eglises, coupables d'avoir méconnu ces faits au
moment décisif où la blessure sociale de la société industrielle
capitaliste commençait à suppurer dangereusement. Ce n'est pas qu'elles
aient simplement été aveugles à la question sociale de l'ère industrielle

; les exemples abondent qui prouvent le contraire. Mais dans
l'ensemble, ce qui manquait, c'est la vision des défauts structurels
d'alors ; et c'est pour une bonne part encore le cas maintenant. Voilà

1 Heinz-Eduard Tödt : Das christliche Verständnis vom Menschen im
gegenwärtigen sozialen Umbruch, Zeitschrift für Evangelische Ethik, 12e année,
Gütersloh 1968, p. 344.



LA FONCTION POLITIQUE DU CULTE 73

pourquoi on n'aUa pas jusqu'au point précis de l'oppression sociale,
en dépit de toute la bonne volonté diaconale qu'on pouvait avoir. Le
prolétariat resta livré à lui-même avec sa réelle blessure ; le prêtre
et le lévite passèrent une fois de plus à côté de celui qui était tombé
aux mains des brigands : comme dans la parabole, le samaritain
vint d'une couche de la population mal notée par les gens pieux.
Allons-nous revoir cela aujourd'hui L'abîme qui s'est creusé entre
les revenus des pays riches et ceux des pays pauvres constitue le
problème numéro un du monde actuel ; cette inégahté crie vers le
ciel. Il est encore moins possible d'y remédier par le biais de la
diaconie étroitement caritative, que lorsqu'il s'agissait du problème
social d'hier. Qu'on nous comprenne bien : il n'est pas question de

critiquer les efforts prodigieux de tant d'œuvres d'entraide ecclésiastique

qui luttent contre la faim dans le monde, jamais on n'en fera
assez dans ce domaine Mais si l'on se borne à cela, ce qui est nécessaire

parce que s'attaquant aux nécessités de l'heure, reste à faire.
Pour affronter les vraies nécessités, il n'est que la volonté parfaitement
honnête d'établir une plus grande justice dans les échanges économiques

entre les puissantes nations industriahsées et les peuples pauvres
en voie de développement. Aussi longtemps que la pohtique commerciale

internationale et les lois du marché mondial seront structurées
de telle manière qu'elles favorisent le puissant et lèsent le pauvre,
toute aide caritative au développement si bien intentionnée soit-elle
ne sera qu'un coup d'épée dans l'eau.

Puisqu'il en est ainsi, il ne saurait y avoir d'engagement diaconal

pour l'homme menacé et opprimé dans ce monde sans une prise
en considération lucide et passionnée de la dimension socio-politique.
Telle est la tâche d'aujourd'hui, d'autant plus nécessaire que notre
siècle offre aux Eghses comme aux chrétiens pris individuellement,
des possibilités d'influencer le cours de la société et de la pohtique
d'une manière bien plus importante que la chrétienté des premiers
âges. Il faut ajouter que la technique des changements structurels
n'est plus inconnue.

Mais alors, en quoi les considérations qui précèdent peuvent-elles
concerner le problème du culte tel que nous l'avons évoqué

Si les remarques et les réflexions précédentes ont quelque valeur,
on devra admettre que la diastase essentielle entre le culte chrétien
et l'engagement politique est erronée. Certes, il y a une pratique
cultuelle, malheureusement trop répandue dans la tradition ecclésiastique,

pour qui toute activité pohtique, surtout celle qui se dresse
contre l'ordre établi, apparaît comme une impossibilité en soi. Mais



74 ARTHUR RICH

ceci n'est pas vrai du culte chrétien compris comme l'acte
eschatologique de Dieu, orienté vers ce qui vient et conduisant de l'intérieur

à l'extérieur, du spirituel au temporel, pour s'incarner dans
la vie quotidienne de ce monde, cette vie inséparable du cadre socio-
politique. Sans doute existe-t-il une politique qui s'accorde à la vie
cultuelle comme l'eau avec le feu ; c'est cette politique qui navigue
sous le pavülon prétendu chrétien, elle n'a rien à voir avec ce que
je conçois ici. Encore une fois, la politique considérée comme une
diaconie est autre chose : une critique de la société au nom d'une
éthique sociale. Une telle diaconie ne s'identifie jamais à un parti,
mais eUe prend parti : pour l'homme menacé et opprimé dans les
structures du monde moderne. Une vie culturelle qui, en ce sens,
n'aboutit pas à la responsabilité politique concrète trouve comme
la religion sa fin en soi et perd sa propre raison d'être. Pareillement,
une diaconie poUtique qui ne reste pas liée à la vie cultueUe dégénère
en simple activisme poUtique qui se fixe ses propres objectifs. Elle y
perd également sa raison d'être, pour la bonne raison qu'elle ne prend
plus alors le parti de l'homme tombé sous le joug des « puissances
hostiles » : elle n'est plus une « Eglise pour les autres » mais une
idéologie politique avec quelques attaches ecclésiastico-religieuses.
Ainsi, il ne peut s'agir, dans le présent débat, d'opter pour l'une
ou l'autre des deux réponses contradictoires ; on devra plutôt prendre
conscience du caractère erroné des présupposés de cette controverse
et, pour parler en d'autres termes, mettre à la place de la diastase
entre culte et engagement politique non pas une synthèse probablement

prématurée, mais un rapport objectif assumé par une réflexion
critique. Des conséquences précises en découleront nécessairement,
elles auront une portée radicale aussi bien pour le culte chrétien
que pour l'engagement politique du chrétien. Nous ne pouvons
maintenant qu'esquisser le sens de ces transformations.

VI

Pour marquer une relation objective, pour assumer une réflexion
critique sur ce rapport entre le culte et le défi que nous lance notre
époque en matière de critique sociale ou politique, il faut beaucoup
plus qu'un sermon de type politique ici ou là dans le culte, beaucoup
plus qu'une discussion organisée sur la critique de la société ou qu'une
résolution contre un acte de violence qui bouleverse le monde. Ce ne
sont là que des actions isolées qui pourraient apparaître au début
comme de salutaires provocations ; à les répéter constamment, elles
deviendraient victimes de l'usure et n'aboutiraient finalement qu'à
la constitution de clichés ecclésiastiques supplémentaires, dont nous
avons déjà un nombre suffisant pour nous importuner. Ce qu'il faut,



LA FONCTION POLITIQUE DU CULTE 75

c'est comprendre beaucoup plus sérieusement et profondément cette
notion de « relation » à propos du culte et de l'engagement politique,
et cela dans un sens voisin de ce qu'exprime le mot de « communio ».

En ceci, nous sommes proches de la réalité évoquée par la sainte Cène.
La sainte Cène suppose une communion, communion au corps de

Christ pas seulement en son chef, mais aussi en ses membres. La
délimitation de ces membres n'est pas du ressort des gens pieux ni
des Eglises officielles. Puisque Jésus s'est identifié aux hommes
menacés et opprimés de tous les temps, ceux-ci lui appartiennent
à jamais et peu importe qu'ils soient recensés comme chrétiens ou
non. Cette référence à la vie de souffrance était marquée de manière
réahste dans le culte de l'Eglise ancienne comme nous l'avons vu,
par l'étroite relation entre sainte Cène et agape. Elle conférait à la
prédication comme à la diaconie une dimension que nous devons
retrouver. Une revitalisation artificielle des agapes serait une entreprise

absurde dans notre société de bien-être, mais il est d'autres
manières toutes nouvelles d'atteindre la souffrance d'un type différent

que nous rencontrons aujourd'hui. Il est urgent de trouver ces
voies nouvelles, si vraiment le service de Dieu dans le service du
Christ s'accomplit dans le culte. L'expérience des prêtres-ouvriers
fut et demeure une tentative de ce genre. Les services de prière de
nuit pour la politique (Cologne, Zurich) vont, à mon avis, dans une
direction analogue. Mais ce qui est décisif, c'est que la vie cultueUe
se laisse affronter par le monde dans sa misère et cela de façon réelle,
massivement, inconditionnellement. Cette rencontre ne doit cependant

pas avoir lieu dans l'espace vide du désespoir, mais dans le
cadre de la promesse pascale : Dieu essuiera toutes larmes de leurs

yeux (Apoc. 7 : 17). Il ne saurait être question de se résigner à cette
misère, elle doit être vaincue. Le culte pourrait alors redevenir
ce manifeste de la réaUté qui vient au sein des réalités déprimantes
de ce monde. Mais s'U en est ainsi, ne faut-il pas que bien des choses,
et même tout change dans notre culte La prédication ne devrait-elle
pas, par nécessité interne, se rapprocher de la réalité, la liturgie se

tourner vers le monde, la communauté trouver une affectation
sociale et politique Ne faudrait-il pas se mettre à soulever la question
générale et radicale de ce qui peut être fait pour que la vie devienne
plus juste, plus humaine, plus significative Se pourrait-il alors
qu'une vie cultuelle accueillante au monde meurtri ne mette pas en
mouvement ce qui, jusque-là, paraissait désespérément résistant
Car il n'est pas possible de s'ouvrir réellement à l'action de Dieu, de

mettre la main à la charrue, tout en regardant en arrière au lieu
de regarder en avant. On en finira alors avec la tendance toujours
prédominante dans l'Eglise de conserver peureusement les structures
traditionnelles qui la limitent en fait aux classes bourgeoise et pay-



76 ARTHUR RICH

sänne de la société. L'EgUse cessera aussi d'utiüser son argent comme
on le fait habitueUement dans notre société, autrement dit eUe

renoncera à investir en premier Ueu à son propre avantage, pour
des choses qui lui sont utUes à elle et non au monde meurtri. Bref,
elle devra enfin prêter l'oreiUe à l'exhortation apostolique dont le

noyau est révolutionnaire, cet appel à ne pas se laisser mettre en
circuit par les schemata de ce monde, mais d'en inventer de nouveaux,
ordonnés à l'avenir. Ce serait là un renouveau du culte conforme à
son propre but. Toutefois, ce renouveau n'est possible que dans
une unio realis avec le monde souffrant et frappé ; il assigne à l'EgUse
des tâches toujours nouveUes.

VII
Notre culte ne témoignera valablement de l'action de Dieu dans

le monde qu'en situation de réelle solidarité avec le monde souffrant
et frappé ; cela signifie qu'il doit être diaconie consciente d'un mandat
qui concerne non seulement la personne mais aussi l'éthique sociale
et la critique de la société. Il est dès lors fatal que le Uen se distende
entre le culte et cette forme de diaconie et, par conséquent, l'engagement

politique en quête d'une humanisation des structures
fondamentales de la société ; mais le contraire n'est pas moins vrai, à savoir
le relâchement du lien entre la diaconie politique et la vie cultuelle
de l'Eglise. C'est là d'une part le danger couru par les « traditionalistes

» et, de l'autre, celui qui menace les « progressistes ». Ce dernier
point réclame encore une expUcation.

Dans le sens où nous l'avons compris, une « diaconie politique »

signifie l'irruption de la vie cultuelle dans les structures, institutions
et rouages du monde profane. Elle a pour but un engagement efficace
au service de l'homme menacé et opprimé dans et par ces réalités,
afin d'attester que les chrétiens n'ont pas le droit de s'accommoder
de la misère du monde sous la pression de l'avenir du royaume de Dieu.
Dans la mesure où la diaconie pohtique a cet objet, elle se saura unie
aux forces progressistes de ce monde qui veulent également dépasser le
statu quo. Pourtant, jamais le progressif comme tel ne suffira comme
critère pour une entreprise de critique de la société et d'éthique
sociale conçue comme une diaconie politique. Sans quoi on assisterait
simplement à un remplacement des schemata traditionahstes par
des schemata progressistes, et un nouveau conformisme prendrait
tout simplement la relève de l'ancien : un conformisme qui ne
différerait de l'ancien que par le fait de faire confiance au «progressif»
au lieu de faire confiance au « traditionnel ». La foi chrétienne n'est
jamais une confiance de ce genre ; elle est confiance en Jésus-Christ
et par là même confiance en un passé qui critique tous les traditio-
naUsmes et en un avenir qui critique tous les futurismes. Nous entendons

ici par « futurisme » une attitude fondamentale qui attend tout



LA FONCTION POLITIQUE DU CULTE 77

du futur tel que l'homme le planifie lui-même. Par rapport à cela,
être chrétien signifie vivre dans l'espérance d'une venue et pas seulement

d'un futur. Autrement dit, il s'agit là d'un avenir qui vient
à nous, plus précisément qui a son origine dans l'acte de Dieu. Ce qui
ne signifie évidemment pas que l'avenir futuriste soit sans signification
pour le chrétien ; bien au contraire, l'avenir futuriste, comme tout
ce qui peut être planifié et accomph, constitue une exigence adressée
à sa responsabilité humaine. En présence de l'espérance de la venue
qui, en tant qu'événement christique, nous libère et nous mobilise,
nous devons faire tout ce qui est en notre pouvoir pour que l'avenir
humain soit plus juste et plus authentique, et signifier ainsi que la foi
espérante est animée d'un amour révolutionnaire. Mais la foi, même
engagée s'il le faut de manière révolutionnaire, en vue d'un meilleur
avenir, restera toujours consciente qu'elle ne dépassera jamais le
domaine avant-dernier et ne pourra donc jamais réaliser quelque
chose comme une organisation définitive de la société. En d'autres
termes, l'espérance de la venue relativise et démythologise toutes
choses, non seulement ce qui est traditionnel et durable, mais aussi
ce qui est progressif et futuriste. Cela aussi appartient au schéma
de ce monde qui passe. Une diaconie politique issue de la foi se situe

par conséquent dans un horizon d'attente totalement différent de
celui du progressisme, c'est celui de la vie cultuelle qui s'ordonne
fondamentalement à l'action de Dieu et non à l'activité humaine.

Si l'on perd cet horizon d'attente spécifiquement chrétien, autrement

dit si l'espérance de la venue se dissout en pronostic futuriste,
alors une crise d'identité est inévitable qui sera tout simplement
mortelle pour la diaconie politique. Le propre de cette diaconie, ce ne
sont pas les slogans de la restructuration sociale orientés par le
progrès ; tout cela existe aussi hors de l'espace chrétien et même souvent
de façon si convaincante que la foi objective et sensée en matière de

pohtique ne peut que l'approuver. Non, ce qui est le propre de la
diaconie politique est ailleurs ; on le trouve précisément dans l'espérance

de la venue qui a son fondement dans l'événement christique,
cet acte de Dieu qui a déjà eu lieu et qui continue à avoir lieu. La
diaconie poUtique ne pourra que perdre son identité si elle perd
1'« unio credens » avec le culte dans sa spécificité de proclamation
du Christ et de communion avec Christ. Alors, elle ne serait plus
une expression de la vie cultuelle dans la profanité des réalités sociales,
mais tout au plus une activité profane ornée d'une feuüle de vigne
reUgieuse. Il faut être sur ses gardes face au danger d'une telle
sécularisation de la diaconie politique, étant entendu que cette
sécularisation doit être distinguée de la sécularité.

Une diaconie politique qui, par le moyen d'une telle unio, demeure
enracinée dans la spécificité de la vie cultuelle et qui garde par



78 ARTHUR RICH

là son identité, pourra témoigner jusque dans ses manifestations les

plus profanes, de l'action de Dieu ; elle incarnera eUe-même quelque
chose de spécifique. C'est ce que nous tenterons d'esquisser en trois
remarques.

i. Nous l'avons vu, une diaconie politique signifie un engagement
critique dans la société. En cela, elle n'a encore rien de spécifique ;

au contraire, la critique de la société est devenue de nos jours une
mode avec toutes les sottises qu'impUque la mode. La diaconie
politique ne deviendra spécifique qu'en tant qu'agir cultuel, je veux
dire mû par l'acte de Dieu. Cet acte apparaît toujours comme une
critique du monde, la critique la plus radicale qui soit, mais qui tend
en dernier ressort vers la grâce et la réconcihation. Car elle est un non
prononcé au sein d'un oui plus vaste, elle est condamnation dans la
grâce. Une critique de la société dont elle est la norme ne peut donc
être déterminée par la loi de la négativité comme c'est par exemple
le cas chez Marcuse, ce qui signifie qu'elle ne sera pas une critique
sans merci, absolue. Elle ne vise pas à l'anéantissement structurel
de la société qu'elle doit critiquer, mais bien à sa transformation
structurelle. On pourrait aussi dire qu'elle ne se laisse pas guider
par ce qui est destructif, ni d'ailleurs par la tendance à la restauration,
mais bien par ce qui est constructif, par ce qu'a de constructif l'amour
issu de la foi qui sait discerner avec un esprit critique en ce temps
avant-dernier ta diapheronta (Phil. i : io), le plus avantageux, le
meilleur, le plus humain pour l'homme menacé et opprimé. Et c'est
précisément en renonçant à l'absolu qu'eUe témoignera de l'absolu
qu'on ne peut instaurer mais seulement attendre ; qui veut l'instaurer
de soi-même en fait une idole totalitaire qui étouffe l'homme. Seul
donc l'abandon, à la fois critique et disponible, au relatif qui n'est pas
pour autant sacrifice de l'absolu, laisse apparaître ce qu'a de spécifique

la critique sociale de la diaconie poUtique.

2. Une diaconie politique signifie ensuite un parti pris au sein
de la société. Là non plus il n'y a rien de spécifique ; qu'on pense
seulement à l'engagement marxiste. La prise de parti de la
diaconie politique ne trouvera sa spécificité que dans une existence
cultuelle qui s'inscrit à la suite de celle de Dieu dont il est dit : « ce

qui dans le monde est sans noblesse et ce que l'on méprise, voilà ce que
Dieu a choisi ; ce qui n'est pas, pour réduire à rien ce qui est »

(I Cor. i : 28). Prendre parti ne veut pas dire s'inféoder à une idéologie
sociale, qu'elle soit restauratrice ou progressiste. Il ne peut jamais
s'agir que de la manière apparue en Jésus-Christ, selon laquelle on
s'engage au service des laissés pour compte, de ceux qui sont proscrits
ou mis au ban de la société. Partout où l'on trouve de teUes victimes
— et quel est l'organisme social qui n'en connaît pas — il ne peut



LA FONCTION POLITIQUE DU CULTE 79

y avoir de doute sur la place que doit tenir la diaconie politique.
Si elle veut être sérieuse, cela signifie en termes poUtiques qu'eUe
se situera dans l'opposition sociale sans toutefois se Uer par principe
à l'opposition. Ce ne sera pas une opposition de principe, mais une
opposition qui adopte le parti des hommes broyés par les rouages
des structures sociales. Un engagement de ce type qui ne se vend
jamais aux exigences d'un parti, exprime à son tour la spécificité de la
diaconie politique de l'Eglise.

3. Une diaconie politique signifie enfin, pour terminer par ce qui
est le plus important, une espérance pour le monde. Sans doute ne
peut-eUe ici encore revendiquer l'espérance comme sa marque spécifique.

Car l'espérance est devenue aujourd'hui le principe
d'interprétation par excellence de la philosophie politique du progressisme.
C'est dans l'horizon d'attente de la vie cultuelle que l'espérance
chrétienne reçoit sa seule spécificité. Elle devient alors espérance
humainement inconditionnée parce que fondée dans l'avenir qui
vient. Les philosophes actuels de l'espérance ne connaissent pas cette
espérance-là ; la leur est conditionnée par des attentes futuristes
qui se fondent en définitive sur une interprétation optimiste de la
réaUté qu'ils tentent de vérifier : vision optimiste du monde comme
chez Teilhard de Chardin, interprétation optimiste de l'histoire
comme chez Ernst Bloch, foi optimiste en la culture comme chez

Julian Huxley. Une diaconie politique qui plonge ses racines dans
la vie cultuelle de l'Eglise ne pourra jamais se fier à de tels optimismes ;

car elle sait la terrible réalité du mal dans le monde, à laquelle on ne
peut trouver de solution ni dans l'évolutionnisme, ni dans la dialectique,

ni surtout dans le moralisme ; mais cette réaUté néfaste a été
renversée à la croix et à Pâques. C'est pourquoi la diaconie politique
peut subsister dans le monde du mal personnel et social à la seule
condition d'être fondée dans la foi qui « espère contre toute
espérance », comme le dit le paradoxe paulinien (Rom. 4:18). Pour
autant qu'elle tente, par amour pour l'homme, de pourvoir au
changement social de ce qui doit être transformé dans notre monde de
désespoir, pour autant que, grâce à l'espérance chrétienne, elle
agit sans désespérer et sans se lasser, elle témoigne de la spécificité
de la foi chrétienne.

Récapitulons en terminant cet essai, la thèse fondamentale qui
se pose : pour le chrétien, un engagement politique crédible n'est
possible que sous la forme d'une diaconie sociale enracinée dans la
vie cultuelle, alors qu'un culte chrétien crédible n'est possible dans
le temps présent que s'il s'exprime, même dans le domaine politico-
social, comme un témoignage rendu à l'action de Dieu dans le monde.

Arthur Rich.
(Traduction Claude Bridel et Jacques Matthey).


	La fonction politique du culte

