
Zeitschrift: Revue de Théologie et de Philosophie

Herausgeber: Revue de Théologie et de Philosophie

Band: 21 (1971)

Heft: 1

Artikel: Étude critique : à propos de cinq traductions récentes d'œuvres
d'Origène

Autor: Junod, Eric

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-380962

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 11.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-380962
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


ÉTUDE CRITIQUE

A PROPOS DE CINQ TRADUCTIONS RÉCENTES

D'ŒUVRES D'ORIGÈNE1

« La perpétuelle alacrité de cet homme étonnant. »

(Erasme, in Préface aux œuvres d'Origène)

Ce jugement d'Erasme est tellement juste qu'on peut se demander
si l'on parviendra une fois à rendre compte de toutes les voies
découvertes, ouvertes, esquissées, tracées ou approfondies par Origene.
Cette « perpétuelle alacrité », cette inextinguible soif de découvrir et
de faire découvrir le sens de l'Ecriture dans son ensemble comme
dans toutes ses parties, cette volonté de progresser et de faire
progresser les autres dans cette découverte donnent à l'œuvre du théologien

alexandrin un relief et une valeur que les siècles n'altèrent pas.
Il se pourrait même que pour des raisons analogues à celles d'Erasme
nous soyons particuhèrement bien placés à notre époque pour apprécier

cette œuvre libre de tout formalisme et fécondée par une science
scripturaire et une connaissance philosophique très sûres. Mieux
qu'aucun autre théologien Origene mérite le nom de chercheur. Mais
cette quête chez lui ne se réduit pas à une intense activité intellectuelle.

« S'il est des points qui actuellement dépassent notre
compréhension, ou que vous ne soyez pas encore capables de saisir, nous
devons espérer que, améliorés et corrigés par nos réflexions présentes,

1 Dans l'ordre de présentation :

i) C. Blanc : Origene, Commentaire sur S. Jean, livres I-V, t. I, SC 120.
Paris, 1966, 414 p. ; livres VI et X, t. II, SC 157, Paris, 1970, 585 p.

2) E. Corsini : Commento al Vangelo di Giovanni di Origene, Torino, Unione
Tipografico-Editrice Torinese, 1968, 972 p.

3) M. Borret : Origene, Contre Celse, livres ITI, t. I, SC 132, Paris, 1967,
481 p. ; livres III-IV, t. II, SC 136, Paris, 1968, 438 p. ; livres V-VI, t. Ili,
SC 147, Paris, 1969, 386 p. ; livres VII-VIII, t. IV, SC 150, Paris, 1969, 356 p.

4) M. Simonetti : / Principi di Origene. Torino, Unione Tipografico-
Editrice Torinese, 1968, 611 p.

5) H. Crouzel : Grégoire le Thaumaturge, Remerciement à Origene. Lettre
d'Origène à Grégoire, SC 148. Paris, 1969, 230 p.

L'abréviation SC renvoie à la collection Sources chrétiennes, Ed. du Cerf,
Paris. On trouvera plus loin l'abréviation GCS pour désigner le « corpus de
Berlin » (Die griechischen christlichen Schriftsteller der ersten drei Jahrhunderte,
Leipzig-Berlin).



A PROPOS DE CINQ TRADUCTIONS RECENTES D ŒUVRES D ORIGENE 3I

nous arriverons, en devenant meilleurs, à comprendre ce qui
actuellement nous échappe. » • Progrès moral et activité intellectuelle vont
de pair. L'Ecriture qui rend témoignage au Christ, Logos incarné de

Dieu, est accessible à celui-là seulement qui « l'écoute d'un cœur bon
et simple, l'écoute d'un cœur droit et bien préparé, pour qu'elle fructifie

et croisse comme en un bon terrain » 2.

Cette simplicité de cœur s'oppose ici à la naïveté et l'hypocrisie.
Origene redoute surtout la lecture superficielle des textes bibliques
et les explications simplistes ou pseudo-élémentaires. Il sait comment
les gnostiques ont falsifié le sens de l'Ecriture en donnant de celle-ci
une exégèse rapide et, plus grave encore, sélective. Il peut mesurer
à quel point les hommes, même ceux qui se disent chrétiens, sont
prêts à admettre le duahsme et par conséquent le fatalisme dans leur
morale et leur conception du monde.

« Je voudrais que tu utilises toute la force de tes dispositions
naturelles en ayant pour fin la doctrine chrétienne. » 3 Cette demande,
adressée au plus doué de ses élèves, résume bien la pensée d'Origène.
Il faut développer ses capacités naturelles et ne renoncer à aucune
aide pour mieux comprendre l'Evangile. Origene fait ici allusion à

l'apport indispensable de la philosophie. Mais cette demande est

également une mise en garde, comme l'indique si clairement la suite
du texte. La philosophie doit demeurer l'auxiliaire de la théologie du
seul fait qu'elle est impuissante à rendre compte de la sagesse de
Dieu.

Jusqu'à ces dernières années, à moins de lire le grec difficile
d'Origène ou les traductions latines de Rufin et de Jérôme, les
lecteurs de langue française n'avaient accès qu'à l'œuvre homilétique
du théologien alexandrin. Une importante partie des sermons était
en effet traduite dans la collection Sources chrétiennes, mais non les

textes exégétiques, apologétiques et doctrinaux (à l'exception toutefois

de l'incisif Entretien avec Héraclide). Il est heureux que ce

déséquilibre, gênant puisqu'il empêchait les non-spécialistes de connaître
tous les aspects de l'œuvre d'Origène, soit maintenant éliminé.
Même si pour certains 4 Origene s'accomplit dans son activité de

prédicateur, c'est de toute évidence dans le commentaire suivi des

textes, dans la discussion, l'établissement ou la défense de la doctrine,
qu'il utilise pleinement la vivacité de son intelligence, sa connaissance
de l'Ecriture et sa culture philosophique.

1 Horn. XX, i sur Josué. SC, p. 406-407.
2 Horn. Ill, i sur les Nombres, SC, p. 90.
3 Lettre à Grégoire 1, SC, p. 187.
4 Dont Erasme, semble-t-il, d'après la préface déjà mentionnée. Il faut

lire cette admirable page que O. Rousseau a traduite dans son introduction
aux Homélies sur le Cantique des Cantiques, SC p. 52-53.



32 ERIC JUNOD

Chacun pourra désormais en juger grâce à l'édition et à la
traduction française intégrales du Contre Celse par M. Borret et à celles,
en cours de publication, du Commentaire sur S. Jean par C. Blanc,
toutes deux parues dans Sources Chrétiennes 1, grâce encore à deux
traductions italiennes qui sont de véritables instruments de référence,
celle du Commentaire sur S. Jean par E. Corsini et celle du De Principiis

par M. Simonetti.
Pour éviter une fastidieuse répétition de louanges, disons tout de

suite que ces quatre volumineuses publications sont remarquables
par leur fidélité au texte traduit et par la richesse des notes ou
commentaires. Elles suscitent la reconnaissance et l'admiration de tous
ceux qui peuvent ainsi aborder trois des plus importants et des plus
beaux textes d'Origène.

Le Commentaire sur Jean

« Il faut oser dire que, de toutes les Ecritures, les évangiles sont
les prémices et que, parmi les évangiles, les prémices sont celui de

Jean, dont nul ne peut saisir le sens s'il ne s'est renversé sur la
poitrine de Jésus et n'a reçu de Jésus Marie pour mère. Et, pour être
un autre Jean, il faut devenir tel que, tout comme Jean, on
s'entende désigner par Jésus comme étant Jésus lui-même... Car pour
interpréter cet évangile avec exactitude, il faut pouvoir dire en
toute vérité : Nous, nous avons la pensée du Christ, pour connaître
les grâces que Dieu nous a accordées (I Cor. 2 : 16, 12). »2

Ce préambule indique l'exceptionnelle valeur spirituelle qu'Ori-
gène reconnaît au texte de Jean. Mais il fait apparaître aussi l'anxiété
qui saisit le théologien alexandrin devant sa tâche. Origene n'a pas
décidé lui-même de commenter cet évangile. C'est seulement sur
l'insistance, mieux sous la pression de son ami Ambroise, un riche
Valentinien qu'il avait converti au christianisme, qu'il entreprend
son travail. Ambroise lui avait offert les possibilités matérielles de

composer ce commentaire en mettant à sa disposition des
sténographes et des copistes. Ces « facilités » 3 n'ont pourtant pas dissipé

1 Cette collection annonce encore la parution prochaine des tomes X et XI
du Commentaire sur S. Matthieu par R. Girod et dans un avenir plus lointain
celle du De Principiis selon la version latine éditée par M. Simonetti et
traduite par H. Crouzel.

2 In Joh. I, 4, 23-24, SC, p. 71-73.
3 « Facilités » en effet puisqu'elles ont soumis Origene à un rythme de

travail épuisant, comme il en témoigne lui-même dans une lettre : « Il ne m'est
permis de manger qu'en devisant ; il ne m'est pas permis après le repas de me
promener et de laisser le corps se reposer : même dans ces moments-là nous
sommes astreints au travail littéraire et à la correction des copies ; il ne nous
est pas permis non plus de dormir la nuit entière pour la santé du corps, le
travail littéraire se poursuivant très tard dans le soir ; et je laisse de dire ce



A PROPOS DE CINQ TRADUCTIONS RECENTES D ŒUVRES D ORIGENE 33

la crainte d'Origène et on le voit, après quelque temps d'interruption
forcée, hésiter à poursuivre '.

Aussi longtemps qu'une chronologie sérieuse et complète de
l'œuvre et de la vie d'Origène n'aura pas été établie 2, il sera difficile
de proposer des dates précises et susceptibles de convaincre. Nous
nous bornerons à indiquer ce qui est sûr : les cinq premiers tomes du
commentaire ont été composés avant le départ d'Alexandrie, soit
avant 232 ; les vingt-sept autres à Cesaree après la « tempête » 3,

c'est-à-dire après que Démétrius, évêque d'Alexandrie, l'eut chassé.
De cette œuvre monumentale dont la rédaction s'est poursuivie sur
plusieurs années, il ne nous reste plus que les tomes I, II, IV et V
(fragments dans la Philocalie) 4, VI, X, XIII, XIX, XX, XXVIII
et XXXII, plus des fragments d'importance et de provenance
diverses dont l'attribution à Origene n'est pas toujours certaine.
C'est peu, malheureusement, par rapport à l'ensemble, mais déjà
bien suffisant pour affirmer que nous tenons là l'œuvre la plus
attachante et la plus représentative d'Origène.

Des premiers aux derniers tomes, on peut suivre l'évolution et la
maturation de la pensée. Dans les livres I et II, Origene dresse le

catalogue des titres du Christ en soulignant les différentes valeurs
(ontologiques ou fonctionnelles) de chacun d'eux. Les définitions, les
distinctions se succèdent les unes aux autres, fondamentales souvent
(surtout à propos du logos, de la lumière et de la vie), fastidieuses
parfois aux yeux du lecteur contemporain qui ne perçoit pas l'enjeu
de ces classifications et qui ignore la complexité des spéculations
gnostiques combattues. Et puis, au fil du commentaire, l'agilité
intellectuelle et les excès du grammairien s'effacent derrière une
avidité spirituelle et un amour pour le Christ exprimés avec une
clarté grandissante. La méditation tourne autour de ce thème central :

comment les âmes des hommes accueillent-elles le Christ Origene
dégage à travers l'attitude de Jean-Baptiste, des Juifs, des apôtres
et d'autres interlocuteurs de Jésus dans l'évangile johannique différents

types de « compréhension » du Logos divin. Il recherche moins
alors l'homme Jésus que le Fils éternel, le Logos par lequel et à partir

que nous faisons de l'aurore jusqu'à la neuvième heure et quelquefois la
dixième, car tous ceux qui veulent travailler consacrent ces moments-là à
l'étude des paroles divines et aux lectures » (lettre citée d'après P. Nautin :

Lettres et écrivains chrétiens des IIe et IIIe siècles. Paris, 1961, p. 251).
» Cf. In Joh. VI, 2, 6.
2 P. Nautin a accompli ce difficile travail. Il en a donné quelques éléments

dans son cours à l'Ecole Pratique des Hautes Etudes en 1968-69. Il faut attendre
avec impatience et grand intérêt la publication du fruit de ses recherches.

3 Cf. In Joh. VI, 2, 8.
4 La Philocalie est une anthologie d'œuvres d'ORiGÈNE composée par

Basile de Cesaree et Grégoire de Naziance.



34 ERIC JUNOD

duquel le Père peut être connu : « Qui a vu le Logos de Dieu voit
Dieu, remontant du Logos à Dieu ; sans partir du Logos, il est impossible

de voir Dieu. » »

Mais comment donner une présentation à la fois sommaire et
fidèle d'un texte aussi dense que le Commentaire sur Jean (de même

pour le De Principiis et le Contre Celse) Il faut nous contenter ici
de décrire les travaux d'E. Corsini et de C. Blanc, en insistant sur
le premier. Non que l'édition et la traduction de C. Blanc présentent
moins d'intérêt, mais parce qu'elles ne sont pas encore entièrement
achevées et qu'il manque surtout l'introduction générale. Celle-ci,
tout comme celle de M. Borret pour le Contre Celse, sera éditée en
dernier lieu. Ce procédé paradoxal ne va pas sans inconvénients.

Aussi, pour aider le lecteur, C. Blanc a-t-elle tout de même fait
précéder ses deux volumes de brefs et utiles avant-propos sur des

points de doctrine abordés dans le texte (la gnose, la préexistence des
âmes, Jean-Baptiste, la descente à Capernaum les vendeurs chassés
du temple, le temple détruit et rebâti en trois jours). Dans des notes
abondantes, elle propose essentiellement des références à l'œuvre
d'Origène et à des ouvrages récents sur cette œuvre. La traduction
est claire, même lorsqu'elle reproduit la structure compliquée des

phrases grecques. Les efforts dépensés pour allier la clarté à la fidélité
ont produit un estimable résultat. Enfin le texte grec édité par
C. Blanc reprend à quelques rares exceptions (moins rares dans le
volume II) celui de E. Preuschen 2.

Bien que consacrés au même texte, les travaux de C. Blanc et
d'E. Corsini diffèrent dans le détail et deviennent souvent complémentaires.

Si Corsini ne reproduit pas de texte grec, il se montre cependant

plus critique envers l'édition de Preuschen et tient compte
avec discernement des leçons proposées par Klostermann, Winter et
Koetschau 3. Ses notes sont moins nombreuses, mais plus longues.
Elles constituent souvent de vrais « dossiers ». Les renvois à l'œuvre
d'Origène sont relativement rares. En revanche les références aux
doctrines philosophiques et gnostiques sont abondantes et constituent,

avec l'introduction et la traduction, l'apport majeur de ce
travail. Relevons encore que Corsini ne signale pas seulement dans
le texte d'Origène les citations des textes bibhques, mais aussi de très
nombreuses allusions. Il permet ainsi une meilleure connaissance de
l'utihsation origénienne de l'Ecriture. Enfin, si nous sommes tout à

¦ In Joh. XIX, 6, 35.
2 Der Johanneskommentar, GCS io, 1903.
3 Corsini a analysé et discuté les corrections de Koetschau dans un article

In margine a una traduzione dell' « In Ioannem » di Origene, Studi e Material
di storia delle religioni, 38, I, Roma, 1967, p. 146-169.



A PROPOS DE CINQ TRADUCTIONS RÉCENTES D'ŒUVRES D'ORIGÈNE 35

fait incompétent pour juger la valeur de la traduction, nous savons
qu'elle nous a éclairé chaque fois que nous avons dû y recourir.

Les cent pages d'introduction méritent d'être connues et utilisées.
Sur trois points particulièrement, elles apportent des précisions de

première valeur.

1) Origene et la culture païenne (p. 22-27). C'est pour Corsini le
problème central des études origéniennes. Quels sont les systèmes
philosophiques qui ont orienté l'effort systématique du théologien
alexandrin L'aristotélisme, l'épicurisme et le stoïcisme n'ont pas
joué un rôle essentiel. Comme les philosophes des IIe et IIIe siècles,
Origene recourt en morale et en logique à la terminologie stoïcienne,
sans pour autant assumer la doctrine. Par contre sa dette à l'endroit
du platonisme est considérable. Mais quel platonisme Pour
H. Koch I, Origene se rattache au moyen-platonisme, c'est-à-dire à

un courant de pensée éclectique qui part d'Antiochus d'Ascalon et
sera surtout représenté par Plutarque et Maxime de Tyr. Koch
trouve précisément de nombreuses affinités entre Origene et
Plutarque (polémique contre l'épicurisme, influence d'Aristote en morale
et sur la doctrine de l'âme, tendance d'origine néo-pythagoricienne à
élever Dieu jusqu'à la limite de l'abstraction, retour à Platon,
prédilection pour l'allégorie, insistance sur la cpiXavepumia de Dieu,
etc.). Cette conception, très exclusive chez Koch, d'un Origene
moyen-platonicien a été contestée ou corrigée par de nombreux
historiens et théologiens (R. Cadiou, U. von Balthasar, J. Daniélou,
R. Gögler notamment). Ceux-ci situent plutôt Origene dans la ligne
du néo-platonisme, ligne qui, à travers Philon, Numenius et Ammonius

Saccas, conduit à Plotin. Corsini, avec raison, refuse de trancher,

ce d'autant plus que les sources du néo-platonisme restent
obscures. Il reconnaît que la spéculation origénienne présente
indiscutablement des affinités avec les philosophes que l'on appelle moyen-
platoniciens. La relation avec le néo-platonisme lui paraît également
certaine, mais elle consiste moins en « une réelle affinité de solutions
sur des points particuliers » qu'en « une orientation commune sur les

problèmes fondamentaux, c'est-à-dire sur la discussion des principes.
On s'en rend compte d'une façon particulière dans la doctrine
origénienne relative au Père et au Logos ; les solutions doctrinales du
moyen-platonisme sont assumées et développées par Origene dans

une direction bien précise : celle qui sera poursuivie et portée jusqu'à

1 Pronoia und Paideusis, Berlin-Leipzig, 1932. Etude ancienne, mais
toujours fondamentale.



36 ERIC JUNOD

ses conclusions définitives par le néo-platonisme » (p. 27). Corsini
consacre une large part de son introduction à cette étude sur le Dieu
Père et le Logos dans le Commentaire sur Jean (p. 27-63).

2) Origene et la gnose (p. 83-88). En rejetant la doctrine des natures
et en affirmant la continuité et le développement de la révélation
(AT-NT), Origene reprend les deux points fondamentaux de la
polémique chrétienne anti-gnostique. Mais il fait œuvre absolument
originale lorsqu'il tente d'opposer à la gnose une interprétation
orthodoxe de l'évangile de Jean. Origene, il faut le préciser, rédige
son commentaire en grande partie pour combattre un autre
commentaire sur Jean, celui du gnostique Héracléon. Les thèmes
johanniques, relève-t-il, ne présentent de parenté avec les thèmes
gnostiques que s'ils sont isolés de leur contexte. Héracléon est coupable
aussi de n'avoir point fait une exégèse synoptique du texte de Jean.
Car, situés dans le corps de l'Ecriture, les thèmes johanniques ont
une signification profonde et donnent accès à une vraie gnose exprimant

le caractère sublime de la pensée évangélique. Origene invite
ses auditeurs et lecteurs à passer de la foi simple à la connaissance
du contenu de la foi, c'est-à-dire à cette véritable gnose. Celle-ci
n'est pas exclusivement rationnelle, mais consiste d'abord dans un
don d'illumination qui vient s'ajouter à la propre préparation
intellectuelle et morale de l'homme.

L'influence du commentaire d'Héracléon sur Origene paraît être
extrêmement faible. Le théologien alexandrin, il est vrai, partage
avec les gnostiques cette conception de l'univers comme une structure
hiérarchique au sommet de laquelle se trouve le Dieu Père
(inconnaissable et ineffable en vertu de sa transcendance et non d'une
opposition de nature avec le monde). Mais il s'oppose absolument à

la doctrine des deux dieux et à celle de l'émanation d'êtres intermédiaires.

Le Logos absorbe la plénitude des éons. Il n'y a plus de
réalités hypostasiées, mais divers aspects du Logos. Origene affirme
vigoureusement que la matière est la création de Dieu, d'où la
différence de symbolisme entre les gnostiques et lui. Il voit dans l'histoire
présente et réelle le signe qui renvoie à une histoire future ou plus
exactement, comme dit Corsini, une méta-histoire. Les gnostiques,
eux, ne voient dans l'histoire d'ici-bas qu'une ombre dépourvue de
réahté, un pâle reflet de la vraie réalité. Enfin on a souvent décelé

une trace de gnosticisme dans la célèbre distinction origénienne entre
chrétiens « simples » et « parfaits ». Mais il est essentiel de noter que
chez Origene cette distinction ne correspond pas à une différence
de nature mais à des degrés divers d'une perfection offerte à tous.
L'attention et même l'insistance d'Origène à l'égard des « simples »

n'est-elle point un trait caractéristique de son œuvre



A PROPOS DE CINQ TRADUCTIONS RECENTES D ŒUVRES D ORIGENE 37

A la différence de ses prédécesseurs (Irénée et Hippolyte), Origene
ne cherche pas à démolir les constructions gnostiques. Il combat le
système lui-même : il en sape les fondements et en assume les
éléments qu'il estime récupérables. Il affirme ainsi l'hégémonie culturelle

du christianisme. « Peut-être la récupération fut-elle excessive »,

note Corsini. Pourtant, « après l'intervention d'Origène, la gnose perd
définitivement son agressivité, et sa menaçante expansion s'arrête

pour toujours» (p. 88).

3) Le style d'Origène (p. 96-102). Corsini ne cache pas la fascination

que le texte d'Origène a exercée sur lui. Fascination pour le
contenu, mais aussi pour le style de l'auteur. Corsini se rebelle ici
contre l'opinion couramment émise qu'Origène écrirait mal, qu'il
n'aurait nul souci de la forme et que son langage serait celui d'un
austère intellectuel. Il propose une étude systématique du style
d'Origène qui compléterait les travaux partiels de J. Borst1 et de
G. Lomiento 2. Selon Borst, la langue d'Origène puise, par ordre
d'importance, dans les langages attique, populaire et biblique. Cette
classification est-elle satisfaisante se demande Corsini. Comment
expliquer le charme qui se dégage de nombreuses pages d'Origène
N'en sous-estime-t-on pas le caractère rhétorique (très apparent dans
le Contre Celse, par exemple) Le traducteur italien est impressionné
par l'utilisation origénienne des images bibliques. La Bible, en effet,
ne parle pas seulement à l'intelligence d'Origène, mais aussi à son
cœur et à son imagination. L'image de la lumière, par exemple, paraît
le remuer instinctivement et éveiller d'autres images dans des

développements vraiment poétiques 3. Corsini note son goût pour les

images dynamiques (résurrection, animation des ossements desséchés)

; mais il est plus frappé encore par son insistance à développer
le thème de la lutte (contre les puissances malveillantes et féroces),
thème qui enflamme son imagination. Ce sont, peut-être, suggère
Corsini, les images clefs de tout le commentaire. Origene aime à
évoquer l'œuvre rédemptrice du Christ en termes épiques. Le salut est
ainsi dominé par l'idée de la passion. Les puissances adverses ont
rendu nécessaire le sacrifice de l'agneau. Par là même elles se sont

zur sprachlichen-stilistischen und rhetorischen Würdigung des

Origenes, Freising, 1913. Cette étude porte uniquement sur les Homélies sur
Jérémie et le Commentaire sur Jean.

2 I topoi nell' Exhortatio ad Martyrium di Origene, in Vetera Christianorum,
1964, p. 91-111 et 1965, p. 25-66; ainsi que L'exegesi origeniana del Vangelo
di Luca, Quaderni di Vetera Christianorum, I, Bari, 1966.

3 Cf. par exemple In Joh. I, 25, 158-163 : A propos du Christ-lumière du
monde, Origene rassemble tous les textes sur Jésus-lumière, puis évoque le
soleil, la lune et les étoiles, pour aboutir à l'Eglise-lumière et l'Eglise-épouse
et enfin aux apôtres devenus lumière du monde.



38 ERIC JUNOD

ruinées, car le sang du Christ agit contre elles avec efficacité. C'est
cette vision dramatique de l'histoire du salut qui pousse Origene à
exalter l'œuvre salutaire du Christ à l'aide des thèmes de l'Apocalypse

>.

Ces remarques de Corsini sont stimulantes à bien des égards.
Elles nous invitent à considérer la sensibilité et l'imagination d'Origène

comme des éléments essentiels de son activité créatrice. L'étude
du style d'Origène reste à faire. Corsini nous suggère qu'elle pourrait
être passionnante et conduire à des résultats inattendus.

Cette recension partielle (elle néglige par exemple le problème des

fragments attribuables à Origene) suffira sans doute à montrer le rare
intérêt du livre de Corsini, édité et relié avec un luxe digne du texte
et pourvu d'un excellent index.

Le « De Principiis »

Dans la même édition, Simonetti a composé une traduction
italienne du De Principiis, précédée également d'une substantielle
introduction de ioo pages. Mais quel texte exactement Simonetti
traduit-il On sait en effet que l'établissement du texte du De
Principiis constitue un véritable casse-tête. Aucune des cinq sources
conservées ne reproduit exactement et complètement l'écrit original
d'Origène. Ces sources sont : i) deux longs fragments grecs de la
Philocalie (De Principiis III, i, 1-24 ; IV, 1-3, 13) ; cette source est
évidemment très fidèle, mais on a pu tout de même établir avec
certitude que les philocalistes avaient fait quelques coupures pour
présenter un texte absolument orthodoxe ; par ailleurs elle n'est
utilisable que pour le sixième du texte ; 2) divers fragments grecs retrouvés

chez des adversaires ou des fidèles d'Origène ; 3) une traduction
latine de Rufin ; 4) des extraits cités par Pamphile dans son Apologie
pour Origene (traduction latine de Rufin) ; 5) des extraits de la
traduction latine de Jérôme. Koetschau 2, dans son édition, mésestime
Rufin et surtout accorde trop de crédit aux textes de Jérôme, de

Justinien et même aux anathèmes du Ve Concile œcuménique de

Constantinople IL Or Rufin doit être lavé des accusations de
falsification lancées contre lui par Jérôme. Certes il ajoute des phrases de
transition, comprend mal des passages difficiles, prend parfois pour
du bon argent des hypothèses de travail, ne traduit pas avec la
précision désirable les termes techniques grecs. Mais, dans le cadre
de ces limites, son travail est fidèle et reste le texte de base pour les

cinq sixièmes de l'œuvre.

« Cf. Ibid. VI, 54, 278 ss.
2 De Principiis, GCS 22, 1913.



A PROPOS DE CINQ TRADUCTIONS RECENTES D ŒUVRES D ORIGENE 39

Simonetti n'a donc point traduit le texte de l'édition de
Koetschau, mais il s'est basé sur une reconstitution personnelle dont nous
connaissons les grandes lignes grâce à l'introduction et le détail
grâce à des notes. La version de Rufin sert de texte de base, sauf

pour les passages conservés par la Philocalie. Mais l'auteur recourt
aussi à Jérôme et Justinien pour combler les insuffisances de Rufin
et à Rufin pour réparer les coupures de la Philocalie. Grâce à ce
travail subtile et complexe, nous tenons là à coup sûr la plus
origénienne des traductions du De Principiis.

L'introduction, à côté des problèmes textuels, contient une analyse

des quatre parties du texte (Dieu, la création, la liberté, l'Ecriture
sainte). De nombreuses et précieuses notes accompagnent la traduction

et un index clôt l'ouvrage.
La parution prochaine d'un De Principiis français * nous retient

de discuter longuement la nature et le contenu de cette œuvre
qu'Origène a composée à Alexandrie, en même temps que le
Commentaire sur la Genèse et vraisemblablement avant le Commentaire
sur Jean. Avait-il l'ambition de composer une sorte de « somme
théologique » La question est déplacée. Le De Principiis n'est pas
une dogmatique, même si l'auteur s'efforce de donner une vue
cohérente et systématique de la doctrine chrétienne en face des aberrations
gnostiques. Le traité se présente comme un essai théologique, au
véritable sens du mot. C'est-à-dire qu'il propose un certain nombre
de solutions — souvent provisoires — à des questions « fondamentales

» que les gnostiques éludent ou faussent. Il ne prétend donc pas
construire un pont entre le platonisme et la doctrine chrétienne. Bien
que présente, l'intention apologétique reste soumise à la volonté
d'expliquer les textes scripturaires et de dégager les lignes de force
de la pédagogie divine dans une perspective anti-gnostique.

Aucun ouvrage d'Origène n'a suscité tant de passions et de
controverses. Il est certain que sur deux points au moins (la trinité
et l'eschatologie) la doctrine origénienne manque de clarté. Mais que
de méprises auraient été et seraient encore évitées si l'on tenait
compte ici de la véritable intention d'Origène, du caractère spéculatif

(YuuvaaTiKûjç) de certaines conclusions et si l'on replaçait
constamment cet essai dans le corpus origénien.

Le « Contre Celse »

Composé dans les dernières années de la vie d'Origène, sans doute
entre 246 et 248, le Contre Celse est l'œuvre d'un homme qui maîtrise
parfaitement sa science et sa pensée. Au fil d'une œuvre touchant
quasiment à tous les domaines de la culture et de la foi, Origene se

1 Voir note 1, p. 32.



40 ERIC JUNOD

montre tour à tour humble, incisif, ironique, dialecticien, rhéteur,
infatigable défenseur du christianisme. Et qu'il s'agisse de Platon ou
de l'Ecriture, il reste ici comme ailleurs un exégète.

A l'origine de l'ouvrage, on retrouve Ambroise, l'exigeant mécène.
Celui-ci avait eu connaissance d'un écrit vieux de près de 70 ans, le
Discours véritable. Son auteur, Celse (un philosophe moyen-platonicien,

semble-t-il) se donnait pour tâche de convertir les chrétiens à

la philosophie grecque. Cet apologète de l'hellénisme n'est nullement
méprisable. Non seulement il connaît la philosophie grecque, mais
aussi la Bible, le judaïsme et, dans une moindre mesure, la gnose.
Ambroise demande donc à Origene de répondre aux accusations de
Celse.

Paragraphe par paragraphe, Origene va réfuter l'auteur du
Discours véritable. Il ne veut laisser aucune attaque sans réplique.
Ce procédé déroute quelque peu le lecteur qui se laisse entraîner
dans une succession de questions variées dont Celse a lui-même fixé
l'ordonnance. A cause de cette variété, le Contre Celse « constitue non
seulement une apologie monumentale, mais un vaste traité de la
religion et de la vie chrétiennes. Sous les accents de la polémique, on
entend, adressée au monde d'alors, mais digne de nous émouvoir,
une magnifique profession de foi. » 1

Où se situe le point fondamental de rupture entre Origene et
Celse Ce texte nous semble donner la réponse du théologien alexandrin

: « Loin de moi la pensée de critiquer Platon : de lui aussi la
grande foule des hommes a retiré des avantages ; mais je veux mettre
en lumière l'intention de ceux qui ont dit : « Ma doctrine et ma
prédication n'avaient rien des discours persuasifs de la sagesse ; c'était
une démonstration de l'Esprit et de la puissance (ôuvauiç), afin que
notre foi reposât non point sur la sagesse des hommes mais sur la
puissance (ôuvauiç) de Dieu » (I Cor. 2 : 4-5). « Le divin Logos
déclare que prononcer un mot, fût-il en lui-même vrai et très digne
de foi, n'est pas suffisant pour toucher l'âme humaine sans une
puissance (Suvauiç) donnée par Dieu à celui qui parle et une grâce qui
rayonne dans ses paroles, véritable don de Dieu à ceux dont la parole
est efficace... A supposer qu'en certains points les doctrines (òÓYuaxa)

soient identiques entre les Grecs et ceux qui prêchent notre Evangile,

elles n'ont certainement pas la même puissance (òuvccuic) pour
attirer les âmes et les disposer à en vivre. Voilà pourquoi les disciples
de Jésus, simples ignorants par rapport à la philosophie grecque, ont
parcouru maintes régions de la terre, influençant chacun de leurs
auditeurs selon son mérite, au gré du Logos. » 3

1 M. Borret, t. I, p. 9.
2 C. Celse, VI, 2 ; SC, t. III, p. 181-183.



A PROPOS DE CINQ TRADUCTIONS RECENTES D ŒUVRES D ORIGENE 4I

Du point de vue de la doctrine, le platonisme est assurément
estimable et utile. Mais il lui manque la puissance donnée par Dieu,
cette puissance qui fait du plus ignorant des hommes un propagateur
efficace de la foi « au gré du Logos » I. Le véritable débat, on le voit,
ne se situe pas au niveau des doctrines.

L'importance de l'œuvre, la quahté de la traduction et des notes
de M. Borret exigeront une recension détaillée sitôt qu'aura paru
l'introduction promise. Mais nous pouvons dès maintenant présenter
les caractéristiques de cette nouvelle édition du texte grec. On pourrait

penser que l'édition du Contre Celse ne soulève pas de problèmes
particuliers puisque le texte grec nous est resté intégralement. Hélas,
il n'en est rien et rarement philologues se sont autant querellés
qu'autour de l'édition Koetschau 2. Pourtant le mérite de Koetschau
est incontestable. Il a complètement recensé tous les manuscrits et
en a établi le classement. De plus l'apparat critique de son édition
est exhaustif pour les manuscrits les plus importants. C'est lui encore
qui a fait reconnaître l'existence de deux traditions, l'une directe
représentée par le Vaticanus gr. 386 (XIIe) (dont dérivent tous les
manuscrits du Contre Celse), l'autre indirecte représentée par les
manuscrits de la Philocalie (celle-ci contient un septième du Contre
Celse) qui sont plus anciens (Xe et XIe). Au terme d'une comparaison
minutieuse, Koetschau a conclu à la supériorité de la tradition
directe. Ce choix lui a valu des critiques nombreuses et acerbes.

Koetschau, sans céder sur le principe, a accepté après quelques
années de nombreuses leçons (420) qui lui avaient été proposées 3.

La découverte à Toura (1941) d'un papyrus contenant des extraits
des livres I et II du Contre Celse fit rebondir le problème. J. Scherer,
l'éditeur du papyrus 4, montra que celui-ci se rattachait à la tradition
directe (dérivant du même archétype), qu'il apportait cependant des
variantes importantes au Vat. gr. 386 (prouvant ainsi que ce dernier
est imparfait) et que son accord avec des leçons originales de la
Philocalie confirmait l'utilité de la tradition indirecte pour combler
dans la mesure du possible l'imperfection de la tradition directe.
Une nouvelle édition devenait nécessaire, qui tint compte de ces
résultats.

Telle est l'édition de M. Borret. Elle s'appuie sur le papyrus et
la tradition directe, avec des corrections issues de la tradition indi-

1 L'auteur du Remerciement à Origene déclare qu'il a été attaché auprès du
théologien alexandrin « par ses paroles, je ne sais comment, avec une sorte de
force divine (Qeiq. ouvauei) ». Remerciement VI, 80, SC, p. 127.

2 Buch I-IV gegen Celsus, GCS 2, 1899 et Buch V-VIII, GCS 3, 1899.
3 P. Koetschau : Des Origenes acht Bücher Gegen Celsus, aus dem Griechischen

übersetzt. München, 1926-27.
4 Extraits des livres I et II du Contre Celse d'Origène. Le Caire, T966.



42 ERIC JUNOD

recte et des variantes importantes issues des deux traditions. L'apparat

critique est réduit ' : il contient surtout les variantes significatives

des leçons nouvelles adoptées par l'éditeur, de sorte que chacun
puisse juger de leur bien-fondé 2.

La lettre à Grégoire

En quelques lignes et avec la plus grande netteté, Origene fixe ici
le rôle de la philosophie et des sciences en théologie : « J'aurais
souhaité que tu prennes de la philosophie grecque tout ce qui peut pour
ainsi dire introduire au christianisme, connaissances encyclopédiques

ou préparatoires (èykûkXki ua6rjuaTa fj irpotraioeijuaTa) et ce
qui, dans la géométrie et l'astronomie, sera utile à l'interprétation
des Ecritures saintes. » 3 L'influence du De congressu de Philon sur
cette conception est manifeste 4. Origene poursuit par le célèbre
exégèse allégorique des « dépouilles des Egyptiens ». De même que
l'autel divin avait été construit avec des dépouilles dérobées aux
Egyptiens, de même la théologie peut-elle tirer profit de la philosophie
païenne. Cependant, note aussitôt Origene, le risque de contamination

est sérieux. Ader (confondu avec Jéroboam) s'est laissé égarer à
la suite de son séjour en Egypte (cf. I Rois, i : 14 à 12 : 33) et
« nombreux sont les frères de l'Iduméen Ader ». Origene conclut par
un pressant appel à la lecture de l'Ecriture dans un esprit de
recherche et de prière.

La lettre fut-elle exclusivement adressée à Grégoire P. Nautin
relève qu'« exposant un programme d'éducation chrétienne, cette
lettre est bien de celles qu'un auteur n'écrit pas seulement pour le
destinataire immédiat, mais avec la pensée de les faire connaître à

un public plus large » 5. Les philocalistes, grâce à qui nous la connais-

1 L'édition de Koetschau reste encore indispensable pour tout travail
critique à cause de son apparat critique.

2 Notre seule réserve à l'égard de ces quatre livres sera pour déplorer le
manque de sous-titres. Il faut souvent parcourir plus de dix pages pour découvrir

une indication sur les problèmes traités dans le texte. Quelques remarques
de détail sur le premier tome : a) p. 16, il est écrit que le Com. aux Romains
est <« postérieur à celui de Matthieu auquel il renvoie ». C'est sans doute l'inverse
qu'il faut lire. Le Com. in Matth. est postérieur au Com. in Rom. auquel il renvoie
(cf. Com. in Matth. XVII, 32, GCS 40, 1, p. 687, 25 ss. b) p. 139, dans la note,
une erreur typographique : « Sur Aristote, cf. supra, I, 10 (note 1). » c) p. 333 :

le diç 0eoç de II, 18, 6 ne devrait-il pas être traduit par Jésus «en tant que
Dieu »? d) p. 480, dans la table des matières, une erreur typographique :

«Les Apôtres... 245. »

3 Lettre à Grégoire, 1.
4 Cf. H. Crouzel : Origene et la philosophie, Paris, 1962, p. 147 ss., ainsi que

M. Alexandre : Philon, de congressu eruditionis gratia, Paris, 1967, notamment

p. 86-88.
5 Op. cit., p. 245.



A PROPOS DE CINQ TRADUCTIONS RÉCENTES D'ŒUVRES D'ORIGÈNE 43

sons, ont en tout cas jugé qu'elle méritait de figurer dans leur anthologie

(ch. 13). Ce faisant, ils affirmaient certainement leur accord
avec cette conception d'Origène sur l'utilisation des sciences et de la
philosophie profanes.

La présentation, l'édition », la traduction et les notes portent la
marque de la compétence que s'est acquis H. Crouzel pour tout
ce qui touche Origene. Cette constatation vaut également pour le
Remerciement à Origene de Grégoire (dit le Thaumaturge) qui forme
l'essentiel du volume et est l'objet d'une importante introduction 2.

Ce Remerciement est passionnant pour les renseignements uniques,
précis et parfois étonnants (silence sur le Logos, l'incarnation, etc.)
qu'il apporte sur le programme suivi par un élève d'Origène. Mais
cet élève fut-il vraiment Grégoire Peut-on parler avec certitude
d'une « école de Cesaree » Il reste certainement des progrès à faire
dans l'étude de ces deux questions 3.

Conclusion
Ces travaux font avancer les études origéniennes dans trois

domaines majeurs : l'établissement du texte, les rapports du théologien

avec la philosophie grecque, sa polémique contre les gnostiques.
De surcroît, Corsini signale une piste de recherche prometteuse :

l'analyse du style d'Origène. Nul doute qu'ils permettront d'apprécier

à sa valeur une œuvre que les théologiens protestants de ces

cinquante dernières années paraissent ignorer.
« Il est à peine possible de surestimer Origene et son importance

pour l'histoire de la pensée chrétienne. » 4 Rendu par von Balthasar,
ce jugement ne relève pas de l'hagiographie. Il procède à notre avis
d'une double évidence. Premièrement l'homme et l'œuvre ont marqué
toute la période patristique ; en simplifiant, jusqu'à Jérôme et Pelage

pour l'Occident, jusqu'au Concile de Constantinople II (553) pour
l'Orient. Secondement il n'est guère de problèmes théologiques qui
n'aient été perçus et traités par Origene. A qui en douterait, mais

pas seulement à celui-ci, on recommandera la lecture des ouvrages
recensés.

Eric Junod.
1 Crouzel reprend presque intégralement celle de Koetschau (in Des

Gregorios Thaumaturgos Dankrede an Origenes, Freiburg und Leipzig, 1894,
p. 40-44). Crouzel mentionne des allusions et des citations bibliques non repérées

par Koetschau.
2 En ajout à cette introduction il faut signaler H. Crouzel : L'Ecole d'Origène

à Cesaree, Postscriptum à une édition de Grégoire le Thaumaturge, in Bulletin
de littérature ecclésiastique, Toulouse, 1, 1970, p. 15-27.

3 Concernant la première, P. Nautin conteste avec des arguments convaincants

que Grégoire ait été l'auteur du Remerciement (cf. Ecole Pratique des

Hautes Etudes, Ve Section, Annuaire 1969-70, Paris, 1969, p. 273).
4 U. von Balthasar : Origene, Esprit et feu. Paris, 1959, t. I, p. 11.


	Étude critique : à propos de cinq traductions récentes d'œuvres d'Origène

