
Zeitschrift: Revue de Théologie et de Philosophie

Herausgeber: Revue de Théologie et de Philosophie

Band: 20 (1970)

Heft: 6

Buchbesprechung: Bibliographie

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 07.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


BIBLIOGRAPHIE

Jean Guitton : Œuvres complètes. Tome 2 : Critique religieuse. Bruges, Théologie
Desclée De Brouwer, 1968, 1311 p. contempo-.

raine
Succédant à un volume de Portraits, le second tome des Œuvres complètes

de J. Guitton aborde un problème qui est central dans la pensée de l'auteur :

celui de la critique religieuse, ainsi définie : « L'étude raisonnée des preuves
documentaires sur lesquelles s'appuie la foi des différentes communautés de

croyants » (p. 287). Cette « étude raisonnée » comporte bien des branches, mais
la plus importante de toutes est évidemment la critique des livres sacrés et,
avant tout, de la Bible. Loin d'être destructrice, une telle critique vise à une
« conversion » de la foi, à un passage de la crédulité (qui ne sait pas apprécier la
valeur des preuves et va au delà, ou reste en deçà, de ce qu'elles autorisent) à la
croyance, adhésion volontaire à une doctrine fondée en raison bien qu'elle ne
puisse être prouvée par des preuves contraignantes (cf. p. 294). — Sans pouvoir
entrer ici dans le détail des diverses études regroupées dans ce volume » et dont
l'auteur, dans sa préface, nous rappelle le sens et nous fait saisir l'unité
profonde, il est permis de suggérer que l'une des plus grandes qualités de cet ouvrage
émane de ce qu'Héléna appelle « le cœur » : « Cette finesse au travail qui donne
du sang et de l'intelligence » et qui « n'a pu exister en moi que par le Christ »

(p. 639). Rigoureuses et obstinées dans leur recherche d'« une foi raisonnée
capable de se transmettre à tout esprit par le puissant entraînement de la
preuve » (p. 287), ces études n'en émanent pas moins d'une intelligence intimement

liée à l'amour, inséparable de l'amour, une intelligence accueillante,
« merveilleusement écouteuse » (cf. p. 634) avant d'être raisonnante ; une
intelligence qui ne s'attache à examiner les difficultés de croire que parce qu'elle
tend, dans ce qu'elle a de plus vital, à contempler les mystères dont elle
s'approche, ces mystères qui « parlent à ce qui [en elle] est le plus profond et le plus
affamé» (p. 1255). Alix Parmentier.

Paul Tillich : La dimension oubliée. Présentation de Jean Onimus.
Traduction de l'aUemand par Henri Rochais. Bruxelles, Desclée
De Brouwer, 1969, 138 p.

Il se pourrait que Tillich devienne un théologien rentable pour les éditeurs
de livres de poche religieux : il a laissé un nombre impressionnant d'articles qui
sont à la portée de tout lecteur cultivé et peuvent se combiner à souhait vu la
cohérence de sa production littéraire. — La cote montante de Tillich dans le
domaine de la langue française nous vaut ici un de ces nombreux Uvres de poche

1 Ces études sont les suivantes : Renan et Newman. La pensée de M. Loisy.
La critique de la critique. Le problème de Jésus. L'Eglise et l'Evangile. Mythe et

mystère de Marie.



4i6 bibliographie

qui groupent, selon des lois parfois mystérieuses, quelques articles d'un auteur
en vue et n'ont souvent qu'un intérêt de vulgarisation ou de traduction. — « La
dimension oubliée » augmente de quelques unités les écrits de Tillich disponibles
en français. Elle est la traduction d'un recueil — paru d'abord en allemand —
qui comprend cinq articles de Tillich destinés à l'origine à des publics assez
divers. Son thème est la religion qui, selon Tillich, est précisément cette « dimension

oubliée », à savoir la dimension de la profondeur, ou la dimension verticale.
¦— Si l'on veut avoir une première idée de la conception tillichéenne de la religion,
cette publication se révélera utile ; mais pour s'en faire une image précise et
systématique, on fera bien de recourir à des textes plus théologiques de Tillich,
fussent-ils en allemand ou en anglais... — Ce recueil est présenté par M. Jean Onimus

qui, en une trentaine de pages alertes, fait ressortir quelques lignes de
force de la pensée de notre théologien. Cette présentation a ceci d'original que,
reprenant une idée formulée dans le tome 3 de la Systématique, elle esquisse un
rapprochement entre les pensées de Tillich et de Teilhard de Chardin. —
L'esquisse mériterait de devenir étude. A condition pourtant qu'on ne soit pas
entraîné dans le sens d'une lecture teilhardienne de Tillich ; car ce dernier me
semble trop pénétré de théologie dialectique pour autoriser cette démarche.
Mais n'est-ce pas un peu la tendance de M. Onimus lorsqu'il suggère que pour
Tillich Dieu est le « Centre » (p. 25) ou lorsqu'il pense trouver chez lui l'idée
que « la conscience de la profondeur s'actualise de plus en plus au fur et à
mesure que la création se développe » (p. 26) Renb jaquenoud.

Les Catholiques Hollandais. Le Dossier, par E. Schillebeeckx —
H. Renckens — H. Ernst — J. A. G. Tans, etc. Traduit du
néerlandais par J. Alzin. Bruges, Desclée De Brouwer, 1969, 213 p.
(Rencontres et Dialogues.)

Les personnes qui ont contribué à établir ce dossier ont été choisies parmi
celles qu'on désigne habituellement comme les protagonistes du nouveau
catholicisme hollandais. Le fait que deux d'entre elles n'appartiennent pas
« de droit » à l'Eglise catholique romaine — M. Van de Akker est pasteur réformé
et il est difficile de déterminer la dénomination confessionnelle du porte-parole
du mouvement Schalom — est déjà révélateur de l'esprit qui anime le
catholicisme des Pays-Bas. — La parole est donnée tour à tour au théologien, à
l'exègète, à l'évêque, au laïc, à l'animateur liturgique, au « religieux », à la
mère de famille, au prêtre et chacun dans un langage qui n'a rien de crispé,
d'angoissé ou de révolté aborde avec la plus grande franchise des thèmes qu'on
évoque ailleurs avec hésitation et timidité : la théologie horizontale, le nouveau
catéchisme, la structure synodale de l'Eglise, la création de nouvelles formes
liturgiques, le mariage des prêtres, le ministère féminin dans l'Eglise, l'inter-
communion, etc. — La ligne de force qui unifie tous ces témoignages est sans
doute 1'« horizontalisme » qui, au dire du P. Schillebeeckx, « caractérise l'attitude
spirituelle américaine comme l'attitude spirituelle néerlandaise» (p. 7). Bien
sûr, il y a loin de l'horizontalisme du P. Schillebeeckx à celui du mouvement
Schalom, pour qui « la référence au Christ est très chère, bien qu'elle ne

semble pas en opposition avec (la) référence à Marx » (p. 207). Il n'en reste
pas moins que le souci de rejoindre les préoccupations actuelles de nos contemporains

par-delà tout le fixisme et le poids des traditions théologiques,
liturgiques ou ecclésiastiques constitue la marque essentielle de ce catholicisme



BIBLIOGRAPHIE 417

déconcertant. Ajoutons aussi le sens pratique et l'esprit entreprenant des
Hollandais, qui « ont eu les premiers l'idée encombrante de vouloir que ce qui
est vrai doit être aussi réalisé » (p. 116-117). — Le paradoxe n'est pas absent
de cette présentation. L'introduction mentionne la permanence des « traditions

» catholiques sur le sol hollandais : le parti catholique est la première
formation politique du pays, les écoles confessionnelles sont nombreuses et
comptent parmi les mieux installées et les mieux subventionnées, l'Eglise
dispose d'un appareil d'information (presse, radio, TV, impressionnant, etc. —
A travers toutes ces mutations, d'aucuns se demandent si l'on va au-devant
d'un schisme. Aucun Hollandais n'y songe sérieusement. Nous assistons plutôt

à la « redécouverte » tranquille et sans passion des dimensions et de la
richesse d'une Eglise locale au sein de l'Eglise universelle.

Guy Musy.

R. Beaupère, F. Böckle, J. Dupont, P. A. van Leeuwen, R. Orsy :

Le problème des mariages mixtes. Paris, Le Cerf, 1969, 160 p.

Nous tenons ici cinq études importantes, qui témoignent à la fois de
l'évolution de la théologie catholique romaine, de la liberté d'expression de ses

théologiens et de la convergence de leurs thèses avec celles des éthiciens
protestants. Ces travaux, rédigés par cinq théologiens de discipline différente,
ont été présentés au colloque de Némi, près de Rome (1966), et devaient
préciser la position catholique en vue d'une rencontre avec le COE. — L'exègète
J. Dupont examine la question des mariages mixtes à la lumière de l'Ecriture.
Il analyse les grands textes de Gen. 1 et 2, Mat. 19, I Cor. 7 et Eph. 5 en donnant
une synthèse claire des dernières recherches bibliques. Il conclut en montrant
que la discipline canonique actuelle s'harmonise assez mal avec l'esprit de

ces textes. En effet, l'Ecriture ne parle pas de rite nuptial religieux comme
condition de validité du mariage, mais celui-ci est simplement justifié par le
fait qu'il est une institution de création. D'autre part, dans une perspective
chrétienne, sa sacramentalité découle essentiellement du baptême des conjoints.
— F. Böckle analyse les présupposés théologiques du mariage. Pour que celui-ci
soit valide, il faut : 1) que les conjoints soient aptes au mariage ; 2) que leur
consentement soit librement échangé, la promesse portant alors moins sur
une indissolubilité théorique que sur la fidélité à une personne concrète (64) ;

3) une certaine forme publique de la déclaration, qui pourrait être le mariage
civil. L'auteur souligne en passant que les liturgies et les éthiques protestantes
sont tout aussi affirmatives sur l'indissolubilité du mariage que les catholiques.

« L'indissolubilité de principe du mariage monogame fait partie du fond
commun de la conception protestante du mariage» (46, ibid., p. 96 ss). Mais
elles prennent au sérieux le fait de l'échec matrimonial et du pardon de Dieu.
Quant à l'éducation des enfants, les auteurs s'accordent pour affirmer que
son droit et son devoir reviennent en commun aux deux conjoints et qu'ils
ne sauraient être imposés par des lois ecclésiastiques (82SS. 116). L'éducation
religieuse catholique n'est d'ailleurs pas requise par la loi divine (84ss, 112). —
R. Orsy centre son étude sur le droit canonique après Vatican II. Il estime
également que la forme canonique pourrait être supprimée, dans la mesure où
une forme publique, religieuse ou profane, officialiserait le mariage (109).
Cela aurait pour conséquence la reconnaissance du mariage civil comme sacrement

(118). Notre canoniste reprend les thèmes qui sous-tendent l'ouvrage :

27



4l8 BIBLIOGRAPHIE

il faut sauvegarder le droit naturel au mariage, préserver l'unité du couple et
le libre choix de l'éducation religieuse des enfants. — R. Beaupère propose
une pastorale des mariages mixtes en suivant le couple des fiançailles à la vie
conjugale, après la célébration religieuse. Il propose des solutions réalistes
et possibles pour chaque difficulté rencontrée. « La pastorale commune est
d'autant plus nécessaire et urgente que les conditions canoniques sont
mauvaises » (147). —¦ Quant à P. A. van Leeuwen, il fait une brève analyse des

statistiques relatives aux mariages mixtes en Hollande, en Allemagne et en
Suisse, pour conclure que « les législations ecclésiastiques exercent fort peu
d'influence », que celle-ci ira en s'affaiblissant, que ces lois contribuent à l'éloi-
gnement de la vie religieuse, ce qui rend leur signification « non seulement
douteuse, mais même négative » (160). — Nous avons là un matériel important
qui devrait permettre d'obtenir bientôt un consensus sur le mariage chrétien,
à condition cependant que les théologiens protestants y travaillent également
avec autant de sérieux et de liberté. Robert Grimm

M. Sweeting : Les Eglises et les mariages mixtes. Paris, Le Cerf,
1969, 228 p.

Ce dossier, constitué de textes souvent difficiles à trouver, réunis par le

pasteur M. Sweeting, rendra service aux lecteurs de langue française qui
voudraient se faire une idée de l'histoire des diverses déclarations ecclésiastiques
sur les mariages mixtes. Ce cheminement n'est pas toujours un progrès, car
il est sans cesse déterminé par les lieux, le temps et les circonstances. On pourra
lire quelques documents de quelques Pères et anciens conciles, le fameux décret
Tametsi de Trente, les déclarations d'avant et pendant le concile Vatican II,
l'Instruction de 1966 et les réactions des Eglises protestantes, des textes
œcuméniques, dont la Déclaration commune des Eglises protestantes, catholiques
romaines et catholiques-chrétiennes de Suisse (1967), enfin quelques textes et
études postconciliaires. Robert Grimm.

Christliche Ehe und getrennte Kirchen. Dokumente Studien heraus¬
gegeben von H. Stirnimann, Fribourg, Paulusverlag, 1968, 124 p.
(Œkumenische Beihefte, 1).

Cet ouvrage contient quelques travaux et thèses sur la théologie et la
pastorale des mariages mixtes. Une première partie, consacrée à la théologie
du mariage, comporte un rapport d'une commission du COE sur « Mariage
et division parmi les Eglises» (1966). Le théologien catholique G. Bavaud
tente pour sa part de déduire la sacramentalité du mariage de celle de l'Eglise.
Enfin, la Société suisse de théologie nous livre les thèses d'un séminaire consacré

à cette problématique (1967). La deuxième partie traite plus spécialement
des mariages mixtes, avec des études de J.-J. von Allmen et A. Sustar. Elle
reproduit également la Déclaration commune engageant les protestants, les

catholiques romains et les catholiques-chrétiens sur le problème des mariages
mixtes (1967). Enfin, une bibliographie imposante (29 pages sur la théologie
contemporaine du mariage et des mariages clôt ce cahier d'études important.

Robert Grimm.



BIBLIOGRAPHIE 4I9

Joseph Fuchs, S.J. : Le renouveau de la théologie morale selon Vati¬
can II. Tournai, Desclée, 1968, 138 p.

Cet ouvrage est important et significatif. Il témoigne en effet du tournant
décisif qu'a pris depuis un certain temps l'éthique catholique romaine, et qui
s'officialise de plus en plus dans les écrits théologiques postconciliaires. — Ce

livre comprend quatre études. La première, qui porte le titre même de l'ouvrage,
est en fait un commentaire du fameux Décret sur la formation des prêtres, un
des textes les plus importants du Concile. Le deuxième article s'intitule : La
morale selon Vatican II ; le troisième : La loi du Christ ; le quatrième : Liberté
chrétienne, liberté de l'Eglise, liberté religieuse. •— Le thème central, qui
parcourt tout l'ouvrage, veut, « par une méthode scientifique, présenter une théologie

morale qui mette vraiment en valeur la grandeur de la vocation des fidèles
dans le Christ » (p. 70). L'éthique sera donc une « morale de réponse ». Il s'agit
de laisser l'Esprit du Christ vivre en nous. La nouveauté du Concile réside moins
dans son attention au monde que dans la manière dont il « ramène radicalement
toute la morale chrétienne au Christ et à notre vocation dans le Christ » (p. 96).
Quant à la morale naturelle, elle ne prend son sens et son efficacité que mise en

rapport avec la loi intérieure (exigence de la grâce) fondée dans le Christ et le
Saint-Esprit. La loi morale naturelle ne subsiste pas en elle-même, « elle fait
partie de l'ensemble de l'ordre et de la loi du Christ » (p. 101). — Ce déblocage
de la théorie traditionnelle du droit naturel, ainsi que la priorité accordée en
éthique à l'événement de Jésus-Christ, sans résoudre tous les problèmes certes,
permet de constater une convergence de plus en plus explicite des éthiciens,

protestants et catholiques romains. Robert Grimm

Yann Fentener van Vlissingen : Approches psychologiques du céli¬
bat. Taizé, Les Presses de Taizé, 1969, 191 p.

Un psychologue, frère de Taizé, médite sur le célibat et cherche, en une
réflexion difficile et belle, à le justifier de façon nouvelle. Car « le célibat est sans
cesse en quête de sa propre signification » (23). Il n'est pas possible de résumer
cette étude où les données historiques, les motivations psychologiques, l'évocation

des images, le commentaire philosophique et la référence au logion de
Jésus sur l'eunuque (Mat. 19 : 10-12) interfèrent sans cesse. Pourtant, c'est la
réalité concrète du célibat que l'auteur tente d'élucider et de légitimer, et il
importe de la démystifier : le célibataire est un homme qui sexuellement se
trouve seul. Cependant, le langage figuré n'est pas sans utilité. « On ne vit pas
dans le célibat à cause de ces figures métaphoriques, mais on ne le vit pas non
plus sans une expression figurée qui vient le définir et le tonifier. Chaque vie
concrète de célibat a besoin d'une interprétation » (173). De très belles pages
sont consacrées à l'itinéraire psychologique et spirituel de ce grand solitaire que
fut D. Hammarskjöld, secrétaire des Nations Unies, devenu chrétien (133-159).
Concluons par cette citation sur le mariage et le célibat : « Dès que le mariage
et le célibat sont choisis sans la moindre contrainte, ce n'est pas seulement la
décision personnelle qui fonde la fidélité mais un grand amour pour la forme
de vie choisie... Celui qui prend sur lui la forme de vie de l'homme seul, doit
de même aimer le célibat ; il lui faut mettre toute sa confiance dans l'institution
de la solitude » (131). Robert Grimm.



420 BIBLIOGRAPHIE

Dom Jean Leclercq : Vie religieuse et vie contemplative. Gembloux-
Paris, Duculot-LethieUeux, 1969, 274 p.

Une belle ouverture d'esprit caractérise ce petit ouvrage. Les quelques
études dont il se compose sont suggestives, même pour un lecteur protestant,
parce qu'elles touchent à des problèmes que toute confession chrétienne doit
affronter aujourd'hui : évolution et tradition, rôle de la jeunesse dans la
communauté (l'auteur l'étudié, il est vrai, chez saint Bernard qui se montre
étonnamment favorable aux jeunes), approche du monde, missions. Les chapitres sur
la vie contemplative en Afrique et en Asie sont riches en réflexions pertinentes
sur l'adaptation du christianisme à la mentalité asiatique ou africaine. Pour
dom Leclercq, la vie contemplative devient, par l'information et la prière,
spiritualité active. Lydia von Auw.

Heinz-Horst Schrey : Entideologisierung als hermeneutisches Pro¬
blem. Tübingen, Mohr, 1969, 32 p. (SgV, 256.)

Une compréhension théologique de la société en référence au droit naturel
et à la doctrine des ordres de la création est devenue impossible ; il s'agit
d'entreprendre en éthique sociale un mouvement parallèle à celui de la démythologisation

qui procédera lui aussi de l'historicisation radicale de notre pensée.
Le kérygme, dans son historicité, n'apparaît pas seulement dans des formes de
langue et de pensée, mais aussi dans des structures sociales ; il est nécessaire de
trouver des réponses théologiques qui tenteront de combler le fossé qui sépare
notre société contemporaine démocratique de la hiérarchie patriarcale présente
derrière les textes bibliques. La prédication devra tenir compte des structures
sociales impliquées dans le langage (par ex. : l'idéologie royale de l'Ancien
Testament). — Que signifie le concept d'idéologie Il s'agit d'une part d'une
prise de conscience des idées en valeur à un moment donné qui permet une
action conforme à la situation. D'autre part, dans un sens péjoratif, l'idéologie
devient un système d'idées qui se généralise et se fige consciemment pour
défendre des intérêts personnels face à un changement réel de situation. Marx,
Nietzsche, Kierkegaard ont établi une critique de l'idéologie prise dans ce sens.
Seulement Kierkegaard ne dénonce pas l'inadéquation de l'être et de la pensée
au nom de l'esprit du temps, mais plutôt la rupture entre l'existence de celui
qui pense et son être. Son critère est l'idéal prophétique de l'Ancien Testament
et de la communauté chrétienne primitive. — La « désidéologisation » en théologie

s'applique au sens péjoratif du concept d'idéologie. Des termes qui
recouvraient autrefois une réalité vivante ont pris le caractère d'abstractions qui ne
recouvrent plus la réalité. Ils sont alors remplis quelquefois d'un sens
arbitraire et utilisés pour un service étranger à leur destination primitive (ex. :

1'« apartheid » en Afrique du Sud). La «désidéologisation» s'en prend à
l'idéologie comme « doctrine sociale de la justification qui a pour but de

mettre en valeur et en sûreté des données sociales » (p. 25). Elle critique la
confusion entre ce qui est spécifiquement chrétien et les formes historiques
du christianisme ; son but n'est pas destructif, il est herméneutique ; la
« désidéologisation » veut servir la prédication authentique de l'Evangile.

Eric Dubuis.



BIBLIOGRAPHIE 421

Ernst Fuchs : Marburger Hermeneutik. Tübingen, Mohr, 1968,277 p.

Dans les « Prolégomènes » de cet ouvrage, Fuchs répète les thèses déjà
connues de son herméneutique : par rapport à Bultmann, il considère le temps
comme plus fondamental que la décision et la « Sprachlichkeit » de l'existence
comme plus fondamentale que sa « Fraglichkeit ». On observera toutefois le
recul de la théorie du « Sprachereignis » et une nervosité croissante à l'égard
du problème de la science et de certaines conceptions rivales de celles de l'auteur.
Notamment, l'une des thèses principales de son herméneutique théologique
est désormais que «l'existence dans la foi est non dialectique » (p. 46), ce qui,
toutefois, n'exclut pas l'idée de mouvement : « Nous comprenons concrètement
la manière d'être de l'existence authentique comme existence dans le temps
de l'amour... Nous distinguons l'inquiétude de l'existence inauthentique dans
le temps du monde et la quiétude en mouvement de l'existence authentique
dans le temps de l'amour » (p. 48). Au nombre des éléments nouveaux qui
apparaissent dans les chapitres suivant les prolégomènes, on trouvera une polémique
assez virulente contre la position de Pannenberg, précédée du rappel d'une
critique logique du problème du Jésus historique menée jadis par Traub (chap. 1).

Reprenant le problème de la démythologisation, l'auteur rappelle à ce sujet les
idées émises par Hans Jonas dès 1930 : ce qui doit être démythologisé, ce sont
les fausses objectivations de nous-mêmes ; l'esprit humain s'objective dans le
cours de l'histoire et, d'une manière qui rappelle Hegel, s'assigne pour tâche
de se retrouver dans ses objectivations ; ainsi du phénomène de la formation
et de l'interprétation des dogmes (chap. 2). Dans le 3e chapitre, on trouve
notamment une insistance sur le concept d'« Einverständnis » (que l'on pourrait
peut-être traduire par le « consentement » dont parlait Ricœur) opposé à celui
de « Selbstverständnis ». Le « consentement » irait de pair avec la vie dans le

temps de l'amour et de la foi. Pierre-André Stucki.

L'analyse du langage théologique : le nom de Dieu. Actes du colloque
organisé par le Centre international d'études humanistes et par
l'Institut d'études philosophiques de Rome. Rome, 5-11 janvier
1969, aux soins de Enrico Castelli. Paris, Aubier, Editions
Montaigne, 1969, 528 pages.

Débats sur le langage théologique... aux soins de Enrico CasteUi. Paris,
Aubier, 1969, 220 pages.

Voici le modèle d'ouvrages dont il est impossible de rendre compte. Près
de 40 exposés, émanant d'auteurs aussi illustres que divers, remplissent le
premier volume. Chacun mériterait une mention spéciale. Dans le second
volume, une série de discussions, parfois très serrées, aborde des problèmes
autant historiques que systématiques. — On ne peut consigner ici que quelques
impressions, qui se dégagent de la lecture de l'ensemble. Tout d'abord l'actualité
du problème de Dieu, et sa thématisation prodigieusement poussée, dans un
raffinement extrême de concepts subtils. On dirait que plus notre époque se

voue à l'incroyance, plus elle demande qu'on la rassure thématiquement. Alors
que jadis la prière fut consolation, aujourd'hui c'est le rationalisme philosophique

qui se fait consolateur. — La seconde remarque que j'aimerais formuler
est celle-ci : autant la philosophie d'aujourd'hui que la théologie contemporaine



422 BIBLIOGRAPHIE

quittent maintenant les hauteurs sereines qui les mettaient à distance du monde
quotidien. On peut même dire que le plus petit des faits sociaux attire comme
invinciblement les pointes les plus affinées de la réflexion théologique et
philosophique, ou que, ce qui revient au même, philosophes et théologiens ont
décidément quitté le monde intelligible pour s'incarner dans le temps de l'histoire,
et dans ses vicissitudes les plus ténues. — Ma dernière remarque enfin : au
mur millénaire qui plaçait les théologiens d'un côté, et de l'autre côté
philosophes et savants, aux tentatives plus ou moins syncrétiques de les amener
à composer, se substitue aujourd'hui un brassage extrêmement typique des
idées, et des fonctions. Tout se passe comme si les philosophes n'avaient de
cesse qu'ils n'aient revalorisé la théologie, et les théologiens de leur côté
s'appuient constamment sur des idées, ou des présupposés purement philosophiques
— et utilisent avec prédilection un langage tantôt heidegerrien, tantôt dialectique

marxisant ou « adornisant ». — Que résulte-t-il concrètement de tout cela
A lire ces deux ouvrages copieux, on a le sentiment d'un certain malaise, d'un
excès d'érudition qui cache certains problèmes, mais on est placé aussi devant
des aveux soudains, devant des formules imprévues, qui disent bien davantage
que ce qu'elles semblent contenir. A la page 82 du second tome, par exemple,
Ricœur avoue spontanément qu'il s'appuie sur l'exégèse, et qu'il est « extrêmement

réservé à l'égard des grandes constructions trinitaires ». Et il ajoute ceci,
qui éclaire tellement sa manière de penser : « Je ne dis pas qu'elles (les grandes
constructions trinitaires) soient insignifiantes, mais je ne dispose d'aucun outil
pour m'y orienter, sinon l'hégélianisme. » — Dans le même volume, pp. 177
et suivantes, l'aveu de M. Klibansky, qui avait toujours défendu l'idée de
l'analyse positive du langage théologique, est très significatif aussi : après que
M. Gouhier en eut appelé à une expérience religieuse (dans le sens de Bergson
entre autres) qui précède dans son sens l'énoncé que l'on peut tenir sur elle,
M. Klibansky s'écrie : « Si cette thèse est acceptée, il y aura un changement
radical... cette thèse nous présente avec une révolution quelque chose de très
important... » Donc, l'expérience religieuse, avec le renversement sémantique
qu'elle contient, est reconnue comme capable de basculer tous les présupposés
positivistes. — Pour terminer, j'aimerais signaler ici la contribution, excellente,
de Jean Brun, et y ajouter celle d'un philosophe qu'on ne connaît pas assez
en Suisse française, M. Claude Bruaire. t _claude Piguet

Louis Lochet : L'Evangile de la liberté. Paris, Le Cerf, 1968, 285 p.
(Parole et Mission, 16).

Ce livre de L. Lochet est un exemple particulièrement frappant de la théologie

postconciliaire et de l'esprit nouveau qui la traverse ; l'Evangile de la
liberté, c'est l'Evangile tel qu'il se dégage de Vatican II et que l'auteur va
opposer au légalisme de fait d'une large partie de l'Eglise. — « Le sabbat a été
fait pour l'homme et non l'homme pour le sabbat » (Marc 2 : 27) : c'est le thème
dominant de l'ouvrage ; « Le dépassement de tout légalisme juif pour la liberté
de l'annonce du salut par la foi aux païens est au centre de toute la doctrine
et de toute l'action missionnaire de saint Paul » (p. 13) ; le message de l'Evangile
est le même en d'autres termes. L'Eglise a-t-elle compris cela dans son enseignement

moral L'auteur répond par la négative en faisant une critique impitoyable
de l'enseignement catéchétique, de la compréhension légaliste de la sanctification

du dimanche, de la morale conjugale, du système de quête, de la déforma-



BIBLIOGRAPHIE 423

tion de la pénitence. Il propose la conversion de ce légalisme en une « pédagogie
de la liberté ». La soumission du cœur, l'obéissance libre et responsable, par
opposition à celle de la « lettre », doivent remplacer le moralisme. L'Eglise
cessera alors d'apparaître sous son visage déformé d'institution pour « les
pratiquants ». « II faudra que l'obligation se déplace singulièrement de l'obligation
vers le réalisme de la vie, célébrée dans la foi, pour que le message chrétien et
le culte chrétien apparaissent à tous comme une Bonne Nouvelle pour la vie
des hommes » (p. 276). Le dépassement du légalisme est aussi la condition actuelle
de l'universalisme de la mission. Eric Dubuis

Louis Evely : La prière d'un homme moderne. Paris, Le Seuil, 1968,
139 P-

Ce livre est l'illustration d'une tentative heureuse de placer les résultats de
l'exégèse et de la démarche herméneutique de démythologisation au niveau de
la spiritualité. — Au travers d'une étude sérieuse de textes-clés de la Bible
(création, lavement des pieds, « Notre Père ») qu'il réinterprète dans la perspective

de notre modernité, l'auteur cherche à montrer que le Dieu de Jésus-Christ
n'est pas l'instance suprême de la personnalité dans son rôle interdicteur et
sadique mais le don total et l'invite à l'amour : « Ce que tu demandes à Dieu,
Dieu n'a que toi pour le faire. Ce que tu reçois n'a que toi pour le transmettre
aux autres. » — La prière de l'homme moderne, c'est apprendre à recevoir de
Dieu pour que les autres reçoivent à leur tour par notre intermédiaire obligé.

Jean-Pierre Rageth.

J. et H. Goss Mayr et le Mouvement International de la Réconcilia¬
tion : Une autre révolution. Violence des non-violents. Paris, Le
Cerf, 1969, 185 p.

Ce livre est un recueil de travaux et discussions du congrès du Mouvement
International de la Réconciliation, tenu à Vienne du 7 au n avril 1968, sur le
thème « La révolution de la croix et les révolutions de ce temps ». Il contient
une quinzaine d'articles de spécialistes et des extraits des discussions. — Dans
la situation actuelle de violence établie, il est nécessaire que l'Eglise reprenne
à la base sa compréhension de la croix et son éthique. La thèse plus ou moins
commune défendue dans ce livre est que la mort de Jésus est un acte typiquement

non violent, mais qui ne peut être compris que replacé dans le cadre de
la rébellion de Jésus contre les conventions, abus de pouvoir et maux aliénant
l'homme. Cela signifie pour le croyant qui, sauvé par la croix, a reçu une vie
nouvelle, qu'il va aussi s'engager dans un combat révolutionnaire contre toutes
les dominations déshumanisantes et refuser la violence, qu'il va aimer son
prochain « comme » le Seigneur l'a aimé. Dans l'action contre une domination
économique ou politique violentant l'homme, il faut refuser de se laisser entraîner

dans le cercle vicieux de la violence meurtrière ; car une guerre civile affecte
toujours beaucoup plus le peuple que la classe dominante ; la violence divise
les pauvres. D'autre part, il ne faut jamais oublier que l'homme prend goût
à la violence et qu'un idéal révolutionnaire passera rapidement au second plan
s'il est aliéné par une idéologie du salut par la violence, comme on la trouve
chez certains guérilleros, idéologie très proche du militarisme nationaliste.
L'action révolutionnaire proposée est la mobilisation du peuple des opprimés



424 BIBLIOGRAPHIE

en vue d'une désobéissance civile collective, d'un refus de coopérer. Cette thèse
est illustrée par des exemples ou des propositions d'action non violente soit
dans les pays sous-développés, soit dans les pays industrialisés. Un des plus
gros obstacles à surmonter est l'apathie des populations, qui fait le jeu des
forces aliénantes. — Ce livre, qui est bon pour tout ce qui concerne les problèmes
et exemples d'un engagement valable, souffre (ses auteurs en sont conscients,
d'où leur appel aux Eglises) d'un manque de réflexion approfondie en théologie.
On lira cependant avec intérêt les contributions de J. Lasserre et J. Smolik. Le
problème qui doit être étudié en vue d'une plus grande lucidité aujourd'hui
est celui de la relation critique entre l'éthique chrétienne incarnée et l'humanisme
ambiant dans les différentes périodes de l'histoire du christianisme.

Jacques Matthey.

Pierre Grelot : Réflexions sur le problème du péché originel. Paris,
Casterman, 1968, 124 p. (Cahiers de l'Actualité religieuse, 24).

Reproduisant le texte d'un article paru dans la Nouvelle Revue théologique
d'avril et mai 1967, cet ouvrage constitue l'effort très remarquable d'un
théologien catholique pour « reformuler le dogme dans une nouvelle perspective et
avec un nouveau langage » (p. 12). On sait en effet l'ampleur du débat engagé
autour de la formulation traditionnelle du dogme du péché originel, liée à une
lecture historicisante des premiers chapitres de la Genèse. En herméneute
avisé, le P. Grelot rompt résolument avec cette ancienne lecture historique.
Après avoir posé les termes du problème (p. 15-29), il consacre la partie centrale
de son étude (p. 31-69) à une réinterprétation existentiale des récits de Genèse
2 et 3, notamment par l'analyse de leur langage sapiential. Le péché originel
est présenté comme l'option faite « à l'origine » par le couple humain pour
usurper une connaissance sans référence au commandement divin. La dimension
sociale de cette option, qui implique une prise de conscience de soi devant
autrui, est bien soulignée. Sur cette base, l'auteur s'engage dans un dialogue
avec les sciences de l'homme en consacrant sa troisième partie (p. 71-122) à
trois problèmes particuliers : la place du péché originel dans le processus de
l'hominisation, l'hypothèse du polygénisme — à laquelle l'auteur laisse la porte
ouverte — et la question de l'intégrité primitive — dont la portée est plutôt
eschatologique. C'est un dialogue courageux dont les risques n'échappent pas
à l'auteur et qui rompt avec des prises de position rigides pour chercher des
formulations qui respectent l'état actuel des hypothèses des sciences de l'homme.
Une note importante en p. 68 soulève cependant le problème qui nous paraît
le plus délicat dans cette réflexion : la notion d'« origine » impliquée dans le
langage mythique de Genèse 2 et 3 peut-elle s'inscrire quelque part dans la
chronologie des paléontologues Samuel Amsler.

Philosophie
contempo¬

RAINE

Jeanne Parain-Vial : Analyses structurales et idéologies structura¬
listes. Toulouse, Edouard Privat, 1969, 237 p. (Nouvelle recherche).

Cette vigoureuse et intelligente mise au point tend à dénoncer les abus
auxquels conduit aujourd'hui un élargissement illégitime de l'idée de structure,

et surtout l'illusion de croire que la vie consciente et inconsciente n'offre
plus de secret à qui dispose de ce nouveau sésame. L'obligation de se limiter
a contraint l'auteur à laisser hors de son propos l'esthétique et la critique



BIBLIOGRAPHIE 425

littéraire, mais le lecteur aurait tort de se plaindre, tant est riche d'aperçus
et d'information l'ouvrage qui lui est présenté. — Une première partie traite
de l'utilisation scientifique de la notion de structure (mathématiques, biologie,
linguistique, sciences humaines et ethnologie), la seconde partie étant consacrée
au « structuralisme idéologique », c'est-à-dire aux théories de Lacan, Althusser
et Foucault. — Pourquoi cette catégorie, empruntée à l'architecture, tend-elle
de plus en plus à se substituer à celle de cause D'où vient ce nouveau scientisme

qui, oubliant l'intermédiaire mystérieux du corps, raisonne comme si la
réalité n'obéissait qu'à ses lois propres en l'absence de l'homme Telles sont
les questions liminaires et fondamentales. La réponse tient en un seul mot :

ambiguïté. A lire les théoriciens du structuralisme, on découvre que le terme
de structure désigne tantôt un équivalent conceptuel du réel, tantôt le réel
lui-même (p. 28), tantôt l'ensemble formel posé comme objet, tantôt l'acte
originel qui fait surgir cet objet (p. 76), que des références métaphysiques
transparaissent sous l'appareil prétendument scientifique des formules (p. 48). Ainsi
se manifeste, non seulement la tendance à réaliser des abstractions (p. 118)
mais encore la tentation d'extrapoler en fondant, tel Lévi-Strauss, les résultats
d'une entreprise scientifique rigoureuse sur des présupposés matérialistes et
athées empruntés à Marx, donc sur des affirmations discutables. — L'équivoque

sévit plus gravement encore au niveau du structuralisme idéologique.
C'est ainsi que Lacan passe subrepticement de la structure-schéma à la
structure-essence et du langage-signifiant au langage conçu comme organe
d'une communion interhumaine (p. 151) ; qu'Althusser transforme en causalité
explicative ce qui n'était au départ que simple catégorie d'intelligibilité (p. 174)
et que Foucault désigne sous le même nom d'episteme tantôt un ensemble de

rapports qui se dégagent de l'expérience scientifique tantôt une réalité fondatrice

de la science elle-même (p. 194). — En conclusion, trois équivoques
grèvent d'une ambiguïté fondamentale les tentatives de la philosophie
structuraliste : confusion de la structure-essence et de la structure-schéma, confusion
du sens et du signifiant, confusion de l'homme connaissant et de l'homme objet
du connaître. — Cet ouvrage, dont notre résumé ne donne qu'une faible image,
atteste une aisance dans le maniement des idées, une richesse d'information et
une qualité d'engagement auxquels on est heureux de rendre hommage, même
si dans l'abondance des questions soulevées il en est qui demeurent ouvertes
et appellent la discussion. René Schaerer.

Maurice Corvez : Les structuralistes. Paris, Aubier-Montaigne, 1969,
199 p. (Présence et Pensée).

L'auteur se propose de présenter le structuralisme à travers la doctrine
de ses principaux représentants, Foucault, Lévi-Strauss, Lacan, Althusser.
Quelques pages sont consacrées aux linguistes, et un dernier chapitre donne
de brèves indications sur le structuralisme en littérature, en critique artistique

et littéraire, en histoire des religions. Selon M. Corvez, le structuralisme
n'est pas seulement une méthode mais une théorie systématique de l'homme
et du monde, qu'il veut réfuter au nom de l'humanisme traditionnel, de la
défense des valeurs spirituelles, d'une certaine conception de la vérité (définie
comme «adéquation de l'esprit à la chose» (p. 143). Son exposé laisse
délibérément de côté l'aspect concret des recherches structuralistes et ne vise
qu'à dégager les principes théoriques qui les commandent. Le résultat est



426 bibliographie

fâcheux, puisque, finalement, cette initiation se révèle plus difficile à comprendre

que la pensée des auteurs qu'elle prétend expliquer M. Corvez en effet
ne réussit pas à dégager et à éclairer les thèses fondamentales du structuralisme,

car il se contente d'une paraphrase abrégée, truffée de citations ou de
bribes de citations. Un exemple parmi d'autres : Michel Foucault écrit (Les
mots et les choses, p. 107) : « Ce qui érige le mot comme mot et le dresse debout
au-dessus des cris et des bruits, c'est la proposition cachée en lui. Le sauvage
de l'Aveyron, s'il n'est pas parvenu à parler, c'est que les mots sont restés

pour lui comme les marques sonores des choses et des impressions qu'elles
faisaient en son esprit ; ils n'avaient point reçu valeur de proposition. Il pouvait
bien prononcer le mot « lait » devant le bol qu'on lui offrait ; ce n'était là que
l'expression confuse de ce liquide alimentaire, du vase qui le contenait et du
désir qui en était l'objet ; jamais le mot n'est devenu signe représentatif de
la chose car jamais il n'a voulu dire que le lait était chaud, ou prêt, ou attendu. »

Et voici comment M. Corvez obscurcit ce texte limpide (p. 70) : « Pour ce

qui est des mots, d'abord, ils n'exprimeraient pas la nature de ce qu'ils
désignent, car ils ne sont point à son image : ce qu'il désigne peut être aussi différent
de ce qu'il montre qu'un geste de l'objet vers quoi il tend. Ainsi le mot lait
n'est pas signe représentatif de la chose, car « jamais il n'a voulu dire que le
lait était chaud, ou prêt, ou attendu ». Michel Foucault voudrait-il dire que
ce mot peut désigner aussi bien une vache, un champ ou l'herbe La structure,
graphique ou phonique, de ce mot lait est certes conventionnelle, mais, quand
elle a été admise, sa signification exclut toute équivoque. » — De cette
confrontation, il ressort que le lecteur soucieux d'une information exacte aura
tout avantage à recourir à l'œuvre originale plutôt qu'à l'exposé de M. Corvez,
d'autant plus que les textes que celui-ci exploite sont relativement courts
(pour Foucault, la préface et le dernier chapitre de Les Mots et les Choses ; pour
Lévi-Strauss, essentiellement le dernier chapitre de La pensée sauvage). —
Quant aux remarques critiques qui terminent chaque chapitre, elles restent
superficielles et allusives. L'auteur condamne naturellement le matérialisme de

Lévi-Strauss, l'antihumanisme de Foucault et d'Althusser. Seul Lacan est
épargné, parce que sa psychanalyse laisse « en creux » une place pour l'action
divine. — Livre décevant, donc.

Jacques Sulliger.

Noël Mouloud : Les structures, la recherche et le savoir. Paris, Payot,
1968, 307 p.

« Notre but sera de reconnaître les démarches de la raison qui s'effectuent
dans le cadre et selon le modèle des sciences de structures » (p. 9). Ces
premières lignes de l'ouvrage de Mouloud disent clairement le propos d'une «

philosophie de la conscience rationnelle » qui s'efforcera de « rendre contemporaines
l'analyse des construits objectifs de la science et une réflexion dirigée vers le
sujet, l'activité, la praxis » (p. 18). La question des rapports du structural à
l'activité intentionnelle de la pensée est posée aujourd'hui sous bien des formes
à la philosophie et peut être globalement référée à la rencontre des structura-
lismes et de la phénoménologie. L'intérêt du livre de Mouloud est de chercher
à saisir ces rapports en prenant la notion de structure à son lieu d'origine, au
niveau des mathématiques. Qu'il s'agisse des mathématiques pures, des sciences

appliquées ou de la logique, l'auteur met en évidence la dialectique qui s'établit



BIBLIOGRAPHIE 427

entre invention et méthode, entre productivité et réduction ; le structural n'est
pas simple moyen formel, code mort extérieur à un usage vivant. Toute science
au contraire progresse et invente par le jeu même de ses formes ; le structural
est opératoire, toujours repris, rectifié, affiné, ouvert par la pratique rationnelle.
Mouloud pourra ainsi parler de la « solidarité de base unissant la praxis de la
raison aux structures qu'elle engendre et sur lesquelles elle s'appuie » (p. 208).
Pour une telle analyse, c'est la « dialectique de la formule et du sens » (p. 227)
qui doit être reconnue : le sens n'est plus réduit par le formel et du même

coup il n'a plus à être enraciné dans une évidence première et ultime.
Sylvie Bonzon.

Gilles Deleuze : Différence et Répétition. Paris, Presses Universi¬
taires de France, 1968, 409 p.

« A l'origine de ce livre, il y a deux directions de recherche : l'une, concernant

un concept de la différence sans négation l'autre concernant un
concept de la répétition, tel que les répétitions physiques, mécaniques ou nues
(répétition du Même) trouveraient leur raison dans les structures plus profondes
d'une répétition cachée » (p. 2). Ces deux lignes de recherche se montreront

intimement liées, différence et répétition ne pouvant jamais être pensée,
que d'un même mouvement puisque la différence habite la répétition la plus
nue. Mais pour que ce mouvement soit possible, pour que la différence et la
répétition puissent chacune être pensée en elle-même, il faut les soustraire à

l'empire de la représentation. Ce monde de la représentation dont Foucault
avait défini les dimensions dans Les Mots et les Choses, Deleuze nous le révèle
déformant dès l'origine tant la différence que la répétition. Dès Platon en
effet, le primat de l'identique, du même, du semblable, de l'analogue s'est
affirmé, lié à la volonté platonicienne «d'exorciser le simulacre» (p. 340), de
découvrir un critère pour distinguer la copie du phantasme. Cette volonté,
souligne Deleuze, « n'a pas d'autre motivation que morale » (p. 341) et cette
origine morale, bien qu'oubliée par la suite, n'en continuera pas moins à marquer

le monde de la représentation. — Il faut lever ce primat de l'identité
pour rendre possible une pensée de la différence et de la répétition. C'est à

cette condition seulement que la différence ne sera pas liée à la négation,
ramenée à elle, mais librement affirmée en elle-même. En ce sens, la démarche
de Deleuze relève d'un « antihégélianisme généralisé » dont l'auteur note de
nombreux signes dans la pensée contemporaine (p. 1). La dénaturation de la
dialectique, dit encore Deleuze, « consiste à substituer le travail du négatif
au jeu de la différence et du différentiel » (p. 344). Ce jeu de la différence est
enraciné dans la nature même de l'Idée qui, pour Deleuze après Kant, est
«problématique, problématisante » (p. 218). En bloquant l'Idée en concept
identique, en oubliant sa multiplicité constitutive, on se condamne à ne penser
la différence que négativement, comme opposition ou refus, comme réaction
toujours seconde alors qu'elle est le moment véritable de la position, de
l'affirmation. — Cette affirmation des différences est aussi la condition d'une pensée
correcte de la répétition. Dans le monde de la représentation, la répétition
implique l'identité du concept, lui est soumise ; par là elle reste mal distinguée
de la généralité (p. 346). Or «la répétition n'est pas la généralité» (p. 7) ;

Deleuze les oppose tout au long de son chapitre d'introduction. Soulignons
seulement ici que « l'échange ou la substitution des particuliers définit notre



428 BIBLIOGRAPHIE

conduite correspondant à la généralité Au contraire la répétition comme
conduite concerne une singularité inéchangeable, insubstituable » (p. y). La
répétition concerne le singulier, seul répété et répétable, ce qui n'a pas d'équivalent.

C'est pourquoi l'art est le domaine de la répétition : l'original absolument

singulier ne peut être que répété, il comprend à l'avance toutes les
répétitions possibles, il les justifie et les exige (cf. p. 8). — La pensée traditionnelle
a toujours considéré que la répétition, en son sens premier, était répétition du
même, de l'identique, «pure différence sans concept» (p. 26). Mais elle n'est
alors jamais expliquée que négativement, et n'est pas finalement pensable
jusqu'au bout. Pour qu'elle le soit, il faut discerner à son origine une autre
répétition, celle du différent, une répétition qui comprenne la différence et se

constitue dans le geste même de la différenciation. Seule cette répétition
primordiale rend possible la répétition nue et matérielle, non l'inverse. L'analyse
freudienne a manifesté cette primauté du « déguisement » : « Les déguisements
et les variantes, les masques et les travestis ne viennent pas par-dessus, mais
sont au contraire les éléments génétiques internes de la répétition... » (p. 27).
Chez Freud, « la forme d'une répétition nue subsiste » (ibid.) ; mais pourtant
il va parfois jusqu'à renoncer à ce modèle d'une répétition matérielle « quand
il renonce sur certains points à l'hypothèse d'événements réels dans l'enfance
pour y substituer la puissance du phantasme qui plonge dans l'instinct de mort
où tout est déjà masque et encore déguisement» (p. 28). — Cette répétition
soustraite à une identité primitive, affirmée comme déguisement antérieur à
toute nudité, ne peut être pensée que dans le même mouvement qui soustrayait
la différence à l'empire de l'identité et y reconnaissait une affirmation antérieure
à toute négation. — C'est là peut-être la thèse centrale de cet ouvrage riche
et souvent difficile, plein d'idées séduisantes et d'analyses suggestives. Un texte
tout imprégné de cette passion de l'affirmation du multiple, de cette attention
à la distribution du divers, de ce refus de la réduction des différences à une
identité impérative et fondatrice, un style de pensée parfaitement accordé à

son propos. — Et si l'expression parfois précieuse et souvent inattendue ne
facilite pas la lecture, elle ne donne presque jamais le sentiment d'une recherche
gratuite ; l'écriture serait plutôt ici le « déguisement primitif » par lequel se

constitue la pensée. De plus, Deleuze nous en avertit lui-même dès l'Avant-
propos : « Comment faire pour écrire autrement que sur ce qu'on ne sait pas
ou qu'on sait mal C'est là-dessus nécessairement qu'on imagine avoir quelque
chose à dire. On n'écrit qu'à la pointe de son savoir, à cette pointe extrême
qui sépare notre savoir et notre ignorance, et qui fait passer l'un dans l'autre »

(p. 4). Et c'est en effet une pensée tenue à sa propre limite qui se propose ici
à la lecture. Sylvie Bonzon.

Jean Piaget : Sagesse et illusions de la philosophie. Paris, Presses
Universitaires de France, 1968, 309 p.

Ce « petit livre », puisqu'il plaît à M. Piaget de l'appeler ainsi, a donné lieu
à des comptes rendus et à des débats suffisamment nombreux pour expliquer :

1) cette deuxième édition, à moins de deux ans de la première, 2) l'adjonction
d'une postface, et 3) la brièveté de cette note qui ne prendra comme objet que
les vingt et une pages nouvelles. — Elles ont d'ailleurs leur importance, en ceci

que M. Piaget en profite pour dissiper quelques équivoques qui sont apparues.
Il insiste, en effet, sur les cinq points suivants. — I. S'il a bien voulu dire que



BIBLIOGRAPHIE 429

la philosophie n'apportait aucune connaissance (au sens de la science) et s'il a
montré pourquoi il en allait ainsi, en revanche il n'a jamais voulu laisser entendre
une opposition de fait entre sagesse et vérité. II. S'il se refuse à admettre, à
côté de l'expérimentation et de la déduction, la réflexion (au sens philosophique)
comme une troisième source de savoir, il n'en sous-estime pas pour autant
l'indispensable valeur de la réflexion. Elle est nécessaire mais insuffisante,
«faute de comporter ses propres instruments de vérification» (p. 296). III.
Quant au débat sur le « sens », dont la psychologie philosophique se croit seule

dépositaire, il s'éclaire si l'on distingue le sujet psychologue et le sujet humain.
Comme tout autre homme de science, le premier construit sa propre epistemologie

sans demander conseil au philosophe. Le second est bien créateur de sens,
mais cela est vrai de tout homme et pas seulement du philosophe. IV. S'il est
fait rappel, dans le corps de l'ouvrage, de certaines discussions entre M. Piaget
et quelques-uns de ses collègues, ce n'est de toute évidence pas pour s'en prendre
à des hommes, mais pour dénoncer, par des exemples vécus et précis, une illusion

: celle que la philosophie pourrait assumer le rôle de coordinatrice entre
les diverses disciplines scientifiques. V. Enfin, pour terminer et se résumer,
M. Piaget insiste encore une fois sur ce qu'il n'a jamais nié, le rôle de la
philosophie. U a voulu dire — et il a dit — qu'elle était sagesse et même sagesses,
mais pas connaissance. —¦ Cela n'est-il pas un dit philosophique

Jean-Blaise Grize.

Roger Ebacher : La philosophie dans la cité technique. Préface de
Pierre Colin. Paris, Bloud et Gay, 1968, 242 p.

Cette thèse de doctorat, écrite par un Canadien, s'attache à définir le
« supplément d'âme » que revendiquait Bergson à une époque où la société
amorçait seulement son industrialisation. En réalité, comme le reconnaît
l'auteur, c'est toute la philosophie bergsonienne qui est reprise dans ces pages,
sous l'angle spécial, mais trop limité, qu'énonce le titre. — Très documentée,
peut-être un peu lourde dans son apparat, cette thèse témoigne à sa manière
du renouveau des études bergsoniennes après un injuste oubli. Partant d'une
analyse des textes bergsoniens relatifs au concept de technique, l'auteur traite
systématiquement du contenu des Deux Sources pour chercher, en conclusion,
quelle doit être la place du philosophe, aujourd'hui, dans la cité technique.
Dans cette dernière partie, le parallèle tracé entre Bergson et Marx constitue
la part la plus originale de cet ouvrage très honnêtement composé.

J.-Claude Piguet.

Alfredo Franceschi : Escritos Filosoficos. Introduction de Armando
Asti Vera. La Plata, Universidad Nacional de La Plata, 1968,
161 p.
Ce recueil inaugure une nouvelle collection de l'Institut d'études sociales

et de la pensée argentine du Département de philosophie de la Faculté des
humanités et des sciences de l'éducation de l'Université argentine de La Plata.
Si cette collection devait offrir une documentation utile pour des recherches
sur l'histoire des idées en Argentine, ce premier ouvrage se limite à présenter,
de façon très académique, la pensée et l'œuvre du professeur A. Franceschi
(1886-1967). A. Asti Vera, dans une longue introduction, résume les trois
activités majeures du professeur Franceschi : a) ses recherches sur la structure



430 BIBLIOGRAPHIE

des sciences empiriques — la logique ; 6) ses réflexions critiques sur les
fondements, les hypothèses et la validité des résultats atteints par les sciences —
dans le cas particulier, exclusivement des mathématiques ; enfin, c) ses essais

philosophiques, où se mêle la justification du réalisme à la curiosité pour la
philosophie orientale et à un certain penchant pour les sciences dites occultes.
Le reste du recueil est consacré à une anthologie de fragments et d'articles de

journaux dont les plus importants, et les plus intéressants, sont consacrés à la
logique et à l'epistemologie de Kant et de Spengler. Une bibliographie des

travaux du professeur Franceschi achève cet ensemble.
Pierre Furter.

Robert Blanche : La méthode expérimentale et la phUosophie de la
e. Paris, Armand Colin, 1969, 384 p. (Collection U2).

Cet ouvrage est remarquable en ce qu'il sauvegarde constamment la
perspective historique, si nécessaire en epistemologie. De plus, il fait parler les
savants eux-mêmes, davantage que les épistémologues. Enfin, les introductions
aux divers textes, quoique séparées dans l'espace, sont étroitement liées entre
elles. — Seul le titre est trompeur, pour qui ignorerait les buts de la collection :

il s'agit en effet de « textes choisis et présentés par Robert Blanche ». Ils s'étendent

de Bacon à Carnap et se terminent par un admirable texte de Bachelard.

J.-Claude Piguet.

C. F. A. Pantin : The Relations between the Sciences. Cambridge, At
the University Press, 1968, x et 206 p.

Cet ouvrage de philosophie des sciences constitue la publication posthume
des Tamer Lectures de 1959. Zoologiste, mais aussi géologue et physicien,
C. F. A. Pantin a présenté en cinq leçons, c'est-à-dire ici en cinq chapitres de
vingt-cinq pages chacun, sa position sur les grandes questions de la philosophie

des sciences naturelles (1 : The restricted and the unrestricted sciences ;

2 : The features of the natural world ; 3 : Living systems and natural selection ;

4 : The classification of objects and phenomena ; 5 : Methods in the unrestricted
sciences) ; et les éditeurs y ont ajouté, en appendice, trois articles déjà publiés
qui concernent plus spécialement les sciences biologiques. De cet ensemble,
ne retenons ici qu'un thème, le plus important sans doute pour le philosophe :

reprenant la vieille question de la classification des sciences, l'auteur propose
de renoncer à tout ordre linéaire (ou circulaire), et même à tout ordre strict
quel qu'il soit, pour substituer aux distinctions traditionnelles et plus ou moins
intuitives entre les sciences dites mathématiques, physiques et biologiques une
seule grande division qui opposerait les sciences limitées aux sciences non
limitées (cf. p. 1-25, 100-128, et passim). Les sciences limitées sont celles dont
l'objet est assez bien défini pour qu'on puisse les considérer comme fermées
sur elles-mêmes, c'est-à-dire absolument indépendantes des autres ; et il semble
qu'il y ait un lien entre l'état d'avancement de ces sciences et cette limitation,
qui caractérise au premier chef les mathématiques et la physique. Dans la
pratique des sciences non limitées, au contraire, le chercheur doit être prêt
à sortir souvent du cadre habituel de son travail, et à emprunter des résultats,
voire des méthodes, à une ou plusieurs des disciplines voisines. Certes, une
telle distinction n'autorise plus vraiment à parler de classification des sciences



BIBLIOGRAPHIE 43I

au sens fort ; mais il n'est pas douteux en revanche qu'elle satisfera les esprits,
de plus en plus nombreux, qui sont tentés de renoncer aux ambitions de la
philosophie des sciences classique. Quoi qu'il en soit, elle illustre bien la
perspective générale de C. F .A. Pantin, qui a le mérite de rester toujours prudent,
c'est-à-dire en somme de se restreindre le plus possible à la description et à
l'analyse objectives. Denis Zaslawsky.

L'herméneutique de la liberté religieuse. Actes du Colloque organisé
par le Centre international d'études humanistes et par l'Institut
d'études philosophiques de Rome. Paris, Aubier, 1968, 608 p.

Le sujet de ce nouveau volume du colloque de Rome est imposant,
vertigineux. Les différents philosophes ou théologiens, dont les noms nous sont
devenus familiers (E. Castelli, H. Gouhier, G. Vahanian, C. Bruaire, H. Ott,
I. Mancini, etc.), qui se sont joints à cette recherche oscillent entre deux approches

du problème : une herméneutique chrétienne de la liberté ou une
herméneutique de la liberté chrétienne. Trois contributions requirent singulièrement
l'attention. L'exègète J. M. Robinson situe avec force le fondement de la liberté
religieuse, telle qu'elle s'est manifestée au cours de l'histoire de l'Eglise, dans
l'activité d'interprétation du kérygme ; la liberté est perçue dans l'interprétation,

qui assure la continuité du langage performatif et du sens du kérygme,
à travers les changements des circonstances. Ce procès, l'exègète le surprend à
l'aurore même du christianisme, dans la prédication de Jésus et à combien plus
forte raison dans l'Eglise, qui, reconnaît-il, n'a reçu qu'un Jésus interprété.
Il est regrettable que cette dimension spécifique de la liberté n'ait pas été
davantage approfondie par les participants de ce colloque : est-elle si inattendue,

dissimulée derrière une fausse construction des origines du christianisme
conçues comme normatives P. Ricœur, dans une réflexion adossée à Kant,
tente de penser les implications philosophiques d'une liberté regardée sous
l'angle étroit, presque nul, que lui donne l'espérance, qui l'enchaîne au défi,
au démenti, à la passion du possible, à la promesse, c'est-à-dire, selon la ligne
du kérygme chrétien, à l'ordre de la résurrection. Enfin, avec A. de Waelhens,
qui prend comme matériaux le cas d'Ellen West, présenté par Binswanger,
surgit en bourrasque ou tel un bloc incontournable de granit une signification
fulgurante de la mort volontaire, que la pensée croit pouvoir élucider comme
libération. Ce rapide aperçu annonce combien diverses et souvent riches sont
les approches que cet ouvrage présente de la reconquête du sens de la liberté.

Romain Carpeau.

Jacques Henriot : Le jeu. Paris, Presses Universitaires de France,
1969, 106 p. (Initiation philosophique, 86).

Tout est jeu, rien n'est jeu. Ces deux thèses ont été soutenues, la première
par Huizinga et Sartre, la seconde par Freud et ses disciples. En fait, le jeu
s'affirme comme une structure temporelle et, au-delà, comme un sens, comme
une attitude. Une critique des thèses de Piaget et de Lacroix permet de conclure
que le secret du jeu n'est pas dans l'objet transfiguré par le joueur, mais dans
le joueur lui-même. «L'être jouant du Je précède et fonde le jouer» (p. 94).
Pascal a bien vu que le jeu témoigne de notre misère. On peut aller plus loin



432 BIBLIOGRAPHIE

et découvrir dans le jeu un aspect démoniaque. Ce n'est pas pour rien que
l'Eglise excommuniait autrefois les comédiens. Mais cette misère, ce démon
peuvent apparaître comme le signe d'une grandeur. Quand je joue, je me mets
à distance de moi-même, j'ek-siste, au sens heideggerien, je me fais dialectique,
au sens marxiste du terme. Le jeu débouche ainsi sur une vision optimiste. Il
se définit comme «le mouvement par lequel l'homme se fait» (p. 105). —
L'auteur semble rejoindre ici la thèse de Huizinga critiquée au début, selon
laquelle tout est jeu. Mais les développements n'en présentent pas moins
d'intérêt. René Schaerer.

Pierre-Maxime Schuhl : L'imagination et le merveilleux. La pensée
et l'action. Paris, Flammarion, 1969, 242 p. (NouveUe
bibliothèque scientifique).

Cet ouvrage consiste en une série de notations qui paraissent disparates,
mais qui constituent des lignes de faits convergents, et sont, dit l'auteur, « des
plongées successives dans des bassins divers, mais tous communicants » (p. 7).
L'idée fondamentale y est que cette sorte d'antirationalisme, propre à notre
époque et qui valorise le mythe contre le système, l'image contre le concept,
le merveilleux et le fabuleux contre le positif, plonge ses racines très profondément

dans l'Antiquité et constitue une constante de l'histoire de la pensée.
M. Schuhl se place donc dans la ligne inaugurée en France par Bachelard :

mais il dépasse l'epistemologie pour esquisser une véritable « architectonique »

de l'esprit philosophique. Tout se passe en effet, en philosophie, comme si des
schémas antérieurs à toute philosophie, vécus préréflexivement (peut-être même :

somatiquement), imposaient certaines formes à notre pensée : le chapitre
sur «Tailler et recoudre » est symptomatique à cet égard (p. 191 sq.). Et les
« sidérodromophiles » dont nous sommes se sont délectés à la lecture du
chapitre suivant, consacré à la justification économico-philosophique de la raison
d'être des trois classes traditionnelles des chemins de fer — une tripartition
qui contredisait la «dichotomie préconisée par Platon» (p. 201). — De tels
ouvrages sont précieux, parce qu'ils obligent à réincarner sans cesse la
philosophie dans le vécu : leur composition même nous éloigne radicalement de
l'esprit de système que dénonçait Bergson. j _cLAUDE Piguet


	Bibliographie

