Zeitschrift: Revue de Théologie et de Philosophie
Herausgeber: Revue de Théologie et de Philosophie

Band: 20 (1970)

Heft: 6

Artikel: Karl Barth et la théologie de la révolution
Autor: DuBois, H. Etienne

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-380957

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 07.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-380957
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

KARL BARTH
ET LA THEOLOGIE DE LA REVOLUTION

Il est convenu de fixer ’an I de la théologie de la révolution au
14 juillet 1966 parce que ce jour la conférence « Eglise et Société »,
convoquée a Genéve par les soins du Conseil cecuménique des Eglises,
devait aborder le théme : « Le role de la théologie dans les révolu-
tions sociales de notre temps» Dés ce moment, la théologie de la
révolution allait devenir un des centres de la réflexion cecuménique.
L’assemblée d’Upsal en a apporté une éclatante confirmation. Il faut
dire également que les événements de mai 1968 ont opéré sur cette
réflexion une pression qui n’est pas sans danger. La théologie court
le risque de devenir idéologie. Karl Barth le rappelait déja en 1952
dans sa lettre a I’évéque Berecky 1.

Mais avant que d’aller plus avant dans notre propos, on nous
permettra d’indiquer briévement ce que signifie la révolution pour
deux penseurs modernes qui, en dehors de toute influence chrétienne,
en ont montré, tout A la fois, I’essence et les limites.

Dans son ouvrage Prinzip Hoffnung, Ernst Bloch écrit: « L'ordre
est le champ de la liberté, la liberté le contenu de I'ordre. Un ordre
qui bannit la liberté est un désordre organisé », et encore : « Seule la
volonté liberté a un contenu, le logos ordre n’a pas de contenu
propre » 2. On peut, de ces citations, déduire le déroulement de la
révolution : au moment ou l'ordre devient valeur en lui-méme, voire
I’absolu, la situation devient inhumaine. Il y a tension et si l'ordre
est mis en question, nous avons affaire a une situation révolutionnaire.

Albert Camus de son cdté écrit : « La révolte est, dans 1’homme,
le refus d’étre traduit en simple histoire. Elle est 1'affirmation d'une
nature commune a tous les hommes qui échappe au monde de la

1 Cf. DanteL CorNU : Karl Barth et la politique. Genéve, 1968, p. 166.
3 ErRNsST BrocH: Prinzip Hoffnung. Frankfurt am Main, 1959, tome 2,
p- 619 et 621.

26



402 H. ETIENNE DUBOIS

puissance... La révolution, pour étre créatrice, ne peut se passer d'une
régle morale ou métaphysique, qui équilibre le délire historique » *.

Dés lors on peut affirmer qu’il est de vraies et de fausses révolu-
tions. La vraie révolution rend concréte la liberté. Mais ce phénoméne
ne devient authentique que s’il y a action commune et simultanée
de justice et d’humanité. Si cette liaison n’existe pas, on tombe dans
I'injustice par inhumanité ou dans I'anarchie par manque de justice.
Cette liaison est si difficile a réaliser que toutes les révolutions de
I'histoire ont toujours un caractére ambigu. Nicolas Berdiaev a par-
ticuliérement insisté sur ce point quand il affirme que les grandes
révolutions modernes sont illusion ; elles croient provoquer une rupture
avec le passé, en réalité elles ne peuvent que donner au passé un nou-
veau visage.

I1 écrit : « Le Christianisme ne saurait étre remplacé par le pathos
des transformations des structures économiques. »

Cette ambiguité de la révolution n’est pas absente des travaux
de la conférence de Genéve quand on se donne la peine de comparer
les travaux de H.D. Wendland, R. Shaull et de I’archiprétre ortho-
doxe russe Vitaly Borovoi, dont le professeur J.M. Lochmann s’efforce,
a grand-peine, de démontrer la convergence dynamique 2.

t 3
# *

Si I'on saisit le probléme de la révolution sous 1'angle d’une tra-
duction de la liberté dans le concret, une théologie de la révolution
posera, dés sa genese, un trés grave probléme : sera-t-elle I’expression
d’une éthique de situation ou bien d’une éthique qui a sa norme dans
la révélation biblique ? Ce probléme a été trés justement évoqué
par le professeur Arthur Rich 3.

Sur ce point fondamental Karl Barth va nous permettre de voir
trés clairement l'orientation d'une authentique théologie de la révo-
lution, puisque toute son aventure théologique a consisté a retrouver
le réalisme prophétique de la révélation. Il s’en est expliqué dans la
conférence qu’il fit & la Société pastorale suisse et qui porte le titre
significatif « Humanité de Dieu » 4.

C’est la raison pour laquelle l'intervention de Karl Barth lors de
la premiére assemblée du Conseil cecuménique des Eglises & Amster-
dam en 1948 a donné une impulsion fondamentale a une réflexion

1 ALBERT Camus : L’homme révolié. Paris, 1951, p. 307 et 309.

2 Une théologie de la révolution. Genéve, 1967, p. 1I-40.

3 Cf. ArRTHUR RICH : Revolution als theologisches Problem in « Diskussion
zur Theologie der Revolution ». Miinchen, 1969, p. 143-15I.

4 KARL BARTH : Humanité de Diew. Trad. frang., Genéve, 1956, p. 9 ss.



KARL BARTH ET LA THEOLOGIE DE LA REVOLUTION 403

qui, aujourd’hui, nous parait normative dans les discussions a propos
de la théologie de la révolution.

*
* *

Seule une vue superficielle de la théologie du mouvement cecumé-
nique pourrait faire croire que la théologie de la révolution est née
spontanément en 1966 sous la pression des événements. Si l'on se
donne la peine d’étudier les documents du Conseil cecuménique
depuis sa fondation & Amsterdam, on remarquera que la théologie
de la révolution s’inscrit dans une réflexion qui, dés son principe,
n’a pas subi de changements fondamentaux. En effet dés Amsterdam
on per¢oit trois moments essentiels de cette théologie.

1) Amsterdam prend conscience de la crise de notre temps,
c’est-a-dire du passage d’une civilisation a une autre. Cette notion
nous parait aujourd’hui banale, en 1948 elle représentait pour I'Eglise
une vision révolutionnaire de la réalité. Le mouvement cecuménique
a clairement indiqué, lors de cette conférence, que le monde et son
désordre sont l'expression d’'une mutation fondamentale des struc-
tures de I'histoire. Cette crise est suscitée non pas seulement par les
événements de la guerre, mais encore par les nouvelles visions de la
réalité a nous livrées par la science.

Ces périodes de transition sont toujours des périodes de fermen-
tation qui provoquent des situations révolutionnaires. Amsterdam,
puis, par la suite, Evanston et New Dehli, devaient affirmer que ces
périodes, elles aussi, sont voulues de Dieu, qu’elles appartiennent a
son plan. L’Eglise de Jésus-Christ n’a pas le droit de les considérer
comme étant I’empire des démons, mais elle doit s’efforcer de recher-
cher quelle est, dans sa fidélité a son Seigneur, sa mission particuliére
dans une pareille époque historique.

«La plus grande contribution que I'Eglise peut fournir pour le
renouveau de la société, c’est le renouvellement de sa propre existence
par la foi et I'obéissance a4 son Sauveur. Un renouveau du dedans
comprend une claire vision de la signification de I'évangile pour
toute la vie de 'homme. »

Cela signifie que les Eglises doivent considérer les questions
politiques sous 1'angle de la foi. Nous tenons ici une des racines de
la théologie de la révolution. Les assemblées subséquentes, comme la
conférence de Genéve, n’ont fait que de tirer de ce principe toutes
ses conséquences et cela dans une perspective planétaire.

2) Mais cette prise de conscience n’était pas sans risque, elle
pouvait entrainer toute la réflexion vers la recherche d’une éthique
de situation. Ce faux mouvement, qui aurait pu avoir des conséquences
fort graves, fut évité grace a l'intervention de Karl Barth. Dans la



404 H. ETIENNE DUBOIS

conférence présentée a cette occasion, le théologien balois met en
question les travaux préparatoires de 1’assemblée, parce que, selon
lui, ils sont partis dans une fausse direction. Le théme méme de
I’'assemblée est significatif de ce faux départ : « Désordre du monde
et plan de Dieu».

Il faut, affirme Barth, renverser I'ordre des termes et parler, en
premier lieu, du royaume de Dieu, car notre présent n’est pas déter-
miné par le passé, mais par la réalité du royaume de Dieu, de telle
sorte qu’une attitude chrétienne est toujours orientée par une vision
eschatologique, elle ne saurait étre conservatrice. Nous avons donc,
en premier lieu, a chercher le royaume de Dieu et sa justice et non
pas a nous occuper du désordre du monde. Cet impératif de tout
engagement chrétien a une portée révolutionnaire, Barth en tire la
conséquence suivante : « Nous devons nous rendre compte que nous
ne pouvons qu’annoncer le royaume de Dieu et sa justice. Nous
attendons la cité immuable, alors que nous exercons notre mission
de sentinelle dans le domaine du politique et notre service de bon
samaritain dans le domaine social. Nous attendons cette cité que
Dieu édifiera et non pas quelque cité future de caractére libéral ou
autoritaire, créée grice a l'assistance chrétienne. »

Cette prise de position, dans sa totale fidélité a la sainte Ecriture,
apparait comme le seul fondement valable pour développer une
authentique théologie de la révolution. Elle permet d’éliminer le
faux mouvement qui fait courir a la théologie le risque de se dégrader
en idéologie.

3) Si notre présent est déterminé par le royaume de Dieu, nous
sommes libérés de la pression du passé. Cette libération nous rend
disponibles pour une action révolutionnaire. L’éthique chrétienne ne
pourra étre qu'une éthique de transformation.

Cette affirmation cependant ne doit pas nous entrainer dans une
fausse appréciation de la révolution. Elle n’est pas en elle-méme
prophétique, elle ne saurait réaliser le royaume de Dieu.

Ce que nous pouvons faire, dans notre fidélité a Jésus-Christ et
dans notre attente du royaume, c’est exprimer notre foi par des signes
limités dans le temps et variant au gré des événements et des époques 1.
Comme le dit Roger Mehl, I'Eglise doit s’efforcer de lutter afin que
la cité terrestre devienne une parabole du royaume dans le relatif
de notre histoire en constant devenir.

Cet engagement, pour étre valable, exige des modeéles qui per-
mettent une traduction concréte de la foi. Ces modeéles doivent jouer
le role d’« une eschatologie sécularisée ».

v Cf. Amsterdam Dokumente, 2. Auflage, Bethel, p. 144.



KARL BARTH ET LA THEOLOGIE DE LA REVOLUTION 405

Nous sommes ici en présence d'une question de méthode dans
laquelle la notion d’analogie joue un réle essentiel. Or on sait combien
I’analogie tient de place dans la pensée barthienne 1.

La notion de société responsable définie & Amsterdam est appelée
a jouer ce role. Elle posséde, comme 1'a démontré H.D. Wendland
a la conférence de Genéve, en tant qu’analogie du royaume de Dieu,
une valeur théologique certaine.

La notion de société responsable est absolument indispensable si
I'on veut créer un ordre dynamique, capable, en toutes circonstances,
de se remettre en question, car cette société propose, quelles que
solent les circonstances, une finalité éthique, celle du service. Dans
une société responsable, tout l'effort humain doit avoir comme fin
le service de I'homme.

On a contesté a Upsal la valeur de la notion de société responsable
en démontrant qu'une transformation révolutionnaire pouvait exiger,
en particulier dans les pays en voie de développement, des formes
autoritaires de gouvernement. Nous ne nierons point le bien-fondé
de telles considérations, mais elles ne peuvent s’appliquer qu’a des
situations transitoires qui n’'infirment en rien la valeur du modéle.

La société responsable dans son réle de modéle parait indispensable
a une théologie de la révolution qui se refuse d’étre le produit d'une

éthique de situation.
*

* E

L’intervention de Karl Barth & Amsterdam n’était point condi-
tionnée par la situation, elle ne faisait qu’exprimer une constante de
sa théologie dont on découvre les éléments dés ses premiers ouvrages.
Quelle a été l'entreprise théologique du théologien bdlois ? Il en a
dévoilé la démarche dans son travail intitulé : « Humanité de Dieu ».
I1 y a eu, en premier lieu, rupture d’avec une théologie anthropo-
centrique et une affirmation massive de la divinité de Dieu, le tout
autre. Puis la découverte que cette divinité de Dieu n’a de signification
que dans le contexte de son histoire et de son dialogue avec I'homme 2.

« Cette divinité de Dieu qui inclut son humanité s’exprime dans
la christologie. En Jésus-Christ I’homme n’est pas fermé vers le
haut et Dieu ne 'est pas non plus vers le bas.» Car « Jésus-Christ
est 'alliance dans sa plénitude, le royaume de Dieu qui s’est approché
de nous 3».

La conséquence c’est que 'homme, parce que Dieu s’est approché
de lui, est revétu, par pure grace, d'une dignité particuliére, il est

1 Cf. en particulier KARL BARTH : Christengemeinde und Biirgergemeinde.
Zurich, 1945, p. 22, 23, 33.

2 Op. cit,, p. 9, 19.

3 Ibid., p. z20.



406 H. ETIENNE DUBOIS

partenaire de Dieu *. Barth exprimera cette vérité dans cette formule :
« En Jésus-Christ, 'homme devient mesure de toutes choses ».

*
* %k

Mais aussi parce qu’en Jésus-Christ la réconciliation du monde
avec Dieu a déja eu lieu, cela signifie, du méme coup, que le royaume
de Dieu est déja venu sur la terre. Ce point est capital pour saisir le
sens de 'eschatologie chez Barth z.

Cette intime liaison entre le royaume de Dieu et Jésus-Christ
permet de tirer la conclusion suivante: « Dés lors le royaume de
Dieu, qui est encore invisible & nos yeux, est déja, grace au Christ,
présent. Tout est déja accompli. » 3

Nous pouvons déduire de la que le royaume n’est pas un mythe,
Jésus, par sa vie, par sa mort et par sa résurrection, « fait entrer en
scéne son royaume comme une réalité de 1’histoire ».

Cette réalité du royaume confére a l'histoire son sens véritable,
car le mouvement de l'histoire de Dieu est « un mouvement vertical
d’en-haut qui coupe tous les mouvements horizontaux du monde,
qui est leur sens transcendant et leur véritable moteur. » 4

C’est grace a ce mouvement que 'histoire du salut s’inscrit dans
notre histoire et c’est ainsi que la réalité de 1'histoire est I'histoire
du salut, 1’histoire de Dieu avec le monde en Jésus-Christ. Nous
vivons dans ce temps ol la réconciliation a déja eu lieu, mais ou le
Christ n’est point encore revenu. L’histoire est donc conditionnée,
tout a la fois, par la réconciliation qui a eu lieu et par I'attente escha-
tologique. Mais entre cette réconciliation et l’eschatologie il n'y a
pas de hiatus: «L’avenir nous apportera la révélation de ce qui
est.» s

Ainsi donc I'Eglise voit I’histoire tout autrement que les autres
hommes, elle doit étre témoin de cette transformation radicale .

La vraie révolution commence par la prise de conscience de ce
nouveau sens de 'histoire. C’est ce qui faisait dire & Barth dans son
Commentaire de I'Epitre aux Romains : « La vraie révolution ne peut
venir que de Dieu.»7

t Ibid., p. 32.

2 Cf. Dogmatique 1V, tome 2. Genéve, 1968, p. 123 et 163.

3 Cf. KARL BARTH : L'actualité du wmessage chvétien, in « Pour un nouvel
humanisme ». Neuchéitel, 1949, p. 45.

4 Cf. KARL BARTH : Parole de Dieu et Parole humaine. Paris, 1933, p. 55.

5 Cf. H. RuH: « Weltwirklichkeit und Politik der Entscheidung» in Par-
rhesia, Karl Barth zum 8o. Geburistag, p. 548 ss.

6 Kirchliche Dogmatik, Band 1V/3, 2. Hilfte. Zurich, 1959, p. 815-820.

7 KARL BARTH : Romerbrief. 7. Abdruck der neuen Bearbeitung. Zollikon,

1940, p. 469.



KARL BARTH ET LA THEOLOGIE DE LA REVOLUTION 407

Cette prise de conscience doit révéler a I’Eglise qu’elle est 1a pour
le monde et que, par ses décisions, elle doit changer le monde *. Mais
pour cela il faut qu’elle se fasse solidaire du monde en construisant
des ponts entre les hommes, et en participant & leurs espérances
comme a leurs difficultés, car elle est responsable de leur avenir.
L’Eglise doit servir le monde comme son Seigneur I'a servi, lui qui
est I'authentique révolutionnaire 2. L’Eglise, parabole du Christ sur
la terre, a toujours comme mission d’étre 1a pour les hommes, en
particulier pour les humbles, les pauvres, les faibles, les victimes de
I'injustice. Ce service doit toujours avoir un caractére prophétique,
c’est pourquoi I'Eglise ne pourra jamais sanctionner les différences
de classes et de races 3.

C’est ainsi que ’Eglise de Jésus-Christ aura toujours une position
révolutionnaire, l'auteur de la dogmatique l'avait déja affirmé en
1919 : « C’est dans la révolution de la vie contre les puissances de la
mort qui I'enserrent que nous sommes engagés et nous ne pouvons
plus nous laisser duper complétement sur la vraie nature des idéologies
dont ces puissances de mort nous ont entourés et par qui le relatif
prétend affirmer sa valeur. » Il ajoute : « La protestation contre un
ordre social particulier est, & coup sfir, un moment intégrant du
royaume... Le royaume de Dieu ne commence pas avec nos mouve-
ments de protestation, il est une révolution avant toutes les révolu-
tions, avant tout le donné... » 4

Dans le cadre de cette révolution, les engagements humains
doivent servir de parabole a la réalité du royaume, c’est ainsi que
dans « Parole de Dieu et Parole humaine » Barth lance un appel
passionné en faveur du parti socialiste qui, nous sommes en I9IQ,
«pose le probléme de l'opposition a I'état de chose existant, qui
fournit la parabole du royaume, et c’est par elle que nous saurons
si nous avons compris ce probléme de sa signification absolue et
relative. » 5 Le théologien balois insistera a nouveau sur cette idée
dans la conférence « Das Wort Gottes und die Theologie » qui date
de 1924, et dans laquelle il met en relation I’espérance socialiste en
I'avenir avec l'idée du Millénium que l’on rencontre au début du
chapitre 20 de 1’Apocalypse ©.

*
* *

1 Dogmatik 1V/3, 2. Hilfte, p. 823, 873, 88o.

2 Dogmatique, 4° volume, La doctrine de la véconciliation, tome 2. Genéve,
1968, p. 181 ss.

3 Kirchliche Dogmatik 1V/3, 2. Hilfte, p. go7, 916, 1022, 1031 et 1032.

4 Payrole de Dieu et parole humaine, p. 62 et 68.

5 Ibid., p. 83.

6 CHARLES BRrUTscH: « Das Tausendjihrige Reich» in Kirchenblatt fiir
die yveformierte Schweiz, 1970, n° 11, p. 163 et en particulier la note 3.



408 H. ETIENNE DUBOIS

Sur la base de cette théologie, le professeur de Bile affirmera
dans son ouvrage « Communauté chrétienne et communauté civile »
lIa signification hautement politique de la communauté chrétienne.
Fidéle a son Seigneur elle ne peut rester politiquement neutre 1.
Toutefois la communauté chrétienne ne saurait imposer un systéme
ou un ordre dits chrétiens. Aucun ordre du monde ne peut étre
confondu avec le royaume de Dieu. Cependant la communauté
chrétienne, que ce soit dans le monde économique ou dans la vie
de I'Etat, doit toujours se soucier de cette créature réconciliée avec
Dieu par Jésus-Christ et la défendre contre toute autocratie. « L’homme
ne doit pas étre asservi aux choses, mais les choses doivent étre mises
au service de I'homme. » 2 La vraie révolution sera une lutte pour
la liberté afin que 'homme devienne un adulte, un étre responsable
et cela sans distinction de race, de classe, de sexe. Barth rejoint ici
les idées énoncées a propos de la société responsable, définie & Amster-
dam.

Mais cette société responsable ne saurait étre circonscrite a la
cité ou a I’Etat. L’Eglise étant dans son essence méme universelle,
elle doit s’élever contre tout nationalisme et ceuvrer en vue d’une
collaboration universelle entre les hommes et entre les Etats.

Dans cet engagement révolutionnaire, I'Eglise doit, cependant, se
souvenir que le oui et le non qu’elle prononce sur l'activité de la
société et des Etats doit étre le oui et le non de I’évangile et non d’une
loi quelconque. L’Eglise ne pourra jamais étre soumise a une idéologie,
elle ne peut jouer que le role de sentinelle et de servante. Car ce n’est
pas nous qui transformerons le monde mauvais en un monde meilleur.
Dieu ne nous délégue pas sa seigneurie sur le monde. Comme la récon-
ciliation n’a pas été notre ceuvre, de méme les nouveaux cieux et
la nouvelle terre ne seront pas notre ceuvre. Dés lors ce qui nous est
demandé c’est d’étre disciples et serviteurs du Christ.

Comme on le voit 'intervention de Karl Barth & Amsterdam, qui
a été déterminante pour la théologie cecuménique, s’inscrit dans la
ligne de toute son ceuvre : il n’y a pas de systéme chrétien, il n’existe
que des décisions chrétiennes qui doivent étre signes et démonstra-
tions de I'espérance en la cité céleste. Dieu est, lui seul, cette espérance.
Nous avons a étre les témoins de cette espérance révolutionnaire,
mais nous n’avons pas a offrir un ordre politique et social qui serait
le contenu de cette espérance. A ce moment-la nous remplacerions
Dieu par un systéme, ce serait de l'idolatrie. Barth définit ainsi le
sens de la révolution chrétienne et il en délimite le champ d’applica-
tion : I'invariant de cette théologie c’est le royaume de Dieu tout a

1 Christengemeinde und Biirgergemeinde. Zollikon, 1949, p. 8, 10, 1I.
3 Ibid., p. 26.



KARL BARTH ET LA THEOLOGIE DE LA REVOLUTION 409

la fois déja réalisé par le Christ et attendu, les variables ce sont les
signes et les paraboles que 1'Eglise doit réaliser dans le déroulement
de T'histoire. I1 faudra donc qu’inlassablement elle remette en ques-
tion ces signes et ces paraboles en fonction de sa fidélité & son Seigneur
en regardant le monde a travers son actuelle présence, réalisée par
I'action du Saint-Esprit.

*
* *

La vraie révolution est révolution pour I’homme. Le probléme
qui se pose ici est celui de la liaison entre la réalité du royaume et
notre histoire. Comment exprimer ces paraboles et ces signes ? Il nous
faut revenir ici 4 la notion de société responsable. Que signifie une
révolution pour 'homme ? En premier lieu s’approcher des hommes,
qu'ils soient marxistes ou capitalistes, pour leur annoncer la réconci-
liation et les assurer qu’ils sont enfants de Dieu, c’est-a-dire des hommes
libres, par conséquent responsables. L’Eglise doit lutter pour que
cette liberté et cette responsabilité deviennent effectives dans le
concret.

Puisque la communauté civile, comme la communauté chrétienne,
sont 'une et 'autre sous la seigneurie du Christ, la cité des hommes
doit devenir, comme 1’Eglise, parabole du royaume dans les domaines
du politique, du social et de 'économique *. Il ne s’agit pas de créer
une théocratie ou d’établir le royaume de Dieu sur la terre. Ce serait
encore le chemin d’une fausse révolution. Il faut que les analogies,
soumises au relatif et 4 I'éphémére de notre humaine condition,
soient des moyens pour exprimer dans un monde désacralisé, le
monde méme de la création biblique, les exigences du royaume. C’est
par elles qu'une liaison, toujours relative, sera établie entre 1'espé-
rance du royaume et notre histoire.

Ces analogies, pour devenir principe d’action dans un monde en
pleine transformation, doivent dépasser le cadre de la rencontre
directe avec le prochain pour réaliser dans le monde les transformations
de structures propres aux relations indirectes, pour employer le
vocabulaire de Paul Ricceur.

Cette réalisation exige des modéles qui indiquent, dans le concret
de ’évolution de I'histoire, la fin de la vie personnelle et communau-
taire de ’homme. La société responsable doit jouer ce role de modéle,
une maniére d’eschatologie sécularisée, non pas autonome, mais liée
a l'espérance du royaume 2.

1 Christengemeinde und Biirgergemeinde, p. 23 et 24.
2 ROGER MEHL : Pour wune éthigue sociale chrétienme. Neuchitel, 1967,
p. 65-70.



410 H. ETIENNE DUBOIS

Dans son ouvrage Communauté chrétienne et communauté civile,
Karl Barth donne une série d’exemples d’analogies qui ressortissent
au domaine du droit, de la diaconie envers les faibles et les victimes
de I'injustice, de la défense de la liberté et de la responsabilité de la
personne, sans lesquelles la solidarité est impossible, de la réalisation
de I'égalité qui exclut toute discrimination de races, de classes et de
sexe, de la division des pouvoirs politiques, de la lutte pour le dépas-
sement des nationalismes. Ce dernier point a particuliérement retenu
I'attention du théologien bilois depuis la derniére guerre mondiale 1.

Cette liste n’est pas exhaustive, Barth insiste sur ce point; cepen-
dant ces exemples sont autant d’indications qui doivent permettre
a ’Eglise de Jésus-Christ d’orienter son engagement dans le monde,
car elles s’inscrivent dans une ligne générale qui est en accord avec
la notion de société responsable. La ligne de la vraie révolution. Ces
exemples d’analogies ne sont pas le fondement d’une idéologie, mais
ils expriment le rapport nécessaire entre le royaume de Dieu et notre
realité.

Mais encore ces directives ne doivent point rester idéales a la
maniére des idées platoniciennes, ce serait contraire a la vision biblique
du monde. L’Eglise de Jésus-Christ doit étre le lieu d’out procéde le
mouvement d’une permanente révolution, car quel que soit I'ordre
politique, il est toujours en tentation de dévaluer la personne et de
renier la solidarité. Par sa prédication, par les décisions de ses auto-
rités, par I'engagement de ses fidéles, I'Eglise doit, toujours a nouveau,
combattre pour que l'en-avant de la réalité du royaume définisse
I’évolution de l'histoire. La condition premiére pour que cette action
soit authentique, c’est que la communauté chrétienne soit elle-méme,
dans le monde, parabole du royaume de Dieu. Dans la fidélité a son
Seigneur, guidée par le Saint-Esprit, I’Eglise dans le contexte de notre
temps devra combattre pour la vraie révolution en suivant les cri-
téres suivants :

a) L’Eglise sait que tous les hommes sont égaux devant Dieu,
si bien que le seul but valable de la révolution est la réconci-
liation.

b) L’Eglise doit étre consciente que la violence ne pourra jamais
étre 1'essence de la vraie révolution.

¢) L’Eglise devra, face au monde, témoigner de la stratégie de
la non-violence et en épuiser toutes les possibilités.

d) Toutefois il est des cas limites ou I'Eglise, solidaire du monde,
devra admettre que le recours a la force est «l’'ultima ratio »
pour faire éclater I’enchainement de la violence.

1 Cf. en particulier : Die Kirche zwischen Ost und West, 1949, p. 9, 17.



KARL BARTH ET LA THEOLOGIE DE LA REVOLUTION 4II

e) L’Eglise devra étre consciente que la pression révolutionnaire
doit s’exercer sur les structures de la société pour lui permettre
de s’adapter a un ordre international basé sur le droit.

f) L’Eglise devra se souvenir, dans toutes les circonstances,
qu’en Jésus-Christ 'homme est la mesure de toutes choses.

g) Pour I’Eglise, la vraie révolution est celle qui cherche a pro-
mouvoir et a restaurer la dignité de la personne afin que la
société puisse devenir une société responsable.

Ces critéres ne sauraient étre des impératifs absolus, mais ils
doivent permettre a 1'Eglise, dans le contexte historique de notre
temps, d’étre fidéle a son Seigneur qui, par sa mort et sa résurrection,
a fait toutes choses nouvelles.

*
* *

Karl Barth, par toute son ceuvre, nous a montré que la théolo-
gie de la révolution ne saurait étre une question de mode, mais qu’elle
ressortit a I’essence méme de I’Evangile. Elle ne sera donc valable
et féconde que dans la mesure ol elle sera fidéle & la norme de la
Parole de Dieu, dont le centre, comme nous l'indique le témoignage
intérieur du Saint-Esprit, est Jésus-Christ.

Nous avons cru devoir insister sur cet aspect de la théologie de
Barth, car nous pensons qu’elle nous livre les moyens pour libérer
I'homme du délire historique et pour rendre concréte la liberté,
comme le demandait Albert Camus.

Toute la littérature actuelle consacrée a la théologie de la révolu-
tion nous montre qu’elle est en tentation constante, dans certaines
de ses orientations, de décoller de la norme qui seule peut la justifier ;
elle risque, dés lors, de se dégrader en idéologie.

Raymond Aron écrit : « Les révolutions naissent du désespoir ou
de 'espérance plus que de l'insatisfaction. »

Nous pensons que la révolution du désespoir est la fausse révolu-
tion car elle s’enferme dans 1’agressivité et la violence; elle ne peut
dés lors, comme le montrait Berdiaev, que donner un nouveau visage
au passé, elle est I’expression d’une fausse mutation.

La vraie révolution est celle de I'espérance, cette petite espérance,
que chantait Péguy, et qui, au milieu des cris du monde « va devant
en chantant. »

H. ETiENNE DuBois.



	Karl Barth et la théologie de la révolution

