Zeitschrift: Revue de Théologie et de Philosophie
Herausgeber: Revue de Théologie et de Philosophie

Band: 20 (1970)

Heft: 3

Artikel: Les modalités du retour sur soi d'aprés un moraliste Juif du Xllle siecle,
Rabenl Yona Gerondi

Autor: Dreyfus, Théodore

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-380945

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 09.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-380945
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

LES MODALITES DU RETOUR SUR SOI
D’APRES UN MORALISTE JUIF
DU XIIIF SIECLE, RABENU YONA GERONDI

La notion de Teshi#tba — repentir, retour sur soi — est 'une des
notions essentielles de la pensée hébraique. On peut en suivre le
cheminement depuis les temps bibliques jusqu’a I’époque contem-
poraine.

Présente dans la Thora (Gen. 4 : 7 ; Ex. 32 : 30-32 ; Lév. 23 : 26-32;
Nomb. 5:57; 29:7; Deut. 30: 1-6, etc.), elle constitue I'un des
thémes fondamentaux des prophétes d’Israél, appelant le peuple a
s’amender, a re-venir des pratiques idolatres vers le Dieu unique
d’Abraham (Isaie 1:27; Jér. 4: 1 ; Ezéch. 18 : 21-23 ; Osée 14 : 2-3 ;
Jonas 3: 10, etc.) . Les Psaumes (51 : 11-15 ; 95 : 7-8, etc.), ainsi que
les autres livres bibliques (par ex. Lamentations de Jérémie 3 : 39-41)
font également une trés large place a la Teshiiba.

La tradition orale — Mishna 2 et Talmud — explicite la notion
de Teshliba et en décrit le mécanisme dans les moindres détails.
Maimonide (1135-1204) in Le livre de la Connaissance (trad. frang.
Nikiprowetzki et Zaoui, Paris 1961, p. 349-423), de la conversion a
Dieu, a synthétisé l'enseignement talmudique relatif a notre sujet
avec une précision et une rigueur remarquables.

La liste serait longue, de tous les Sages d’Israél qui, depuis
Rabbi Saadia Gaon (882-942) jusqu'au Rav Kook (1865-1935) ont
traité de la Teshtba, en insistant d'une part sur son réle éminent
en tant que moteur de la vie spirituelle et d’autre part sur la spécificité
méme du processus de la Teshiiba qui — poussée a son terme — doit
provoquer une véritable révolution de la personnalité profonde du
sujet. Nous nous bornerons a citer ici, pour le lecteur de langue

t Cf. A. NEHER : L’essence du prophétisme. Paris, 1955, p. 231 sq., 259 Sq.
2 Cf. EpHRAIM E. URBACH : The Sages. Their Concepts and Beliefs. Jéru-
salem, 1969, p. 408-415, en hébreu.



166 THEODORE DREYFUS

francaise, Rabenti Bahya ibn Paqfida (1o40-1110), Introduction aux
Devoirs des Caurs (trad. frang. A. Chouraqui, Paris s.d., p. 413-453).

* * *

Le texte que 1'on va lire vise & décrire les étapes essentielles de la
Teshiiba, telles qu’elles nous sont proposées par Rabenii Yona
Gerondi 1, I'un des moralistes juifs les plus éminents. Ces étapes sont
au nombre de 20. Nous avons tenté un effort de description systéma-
tique qui devrait faire ressortir le processus progressif du cheminement
de la Teshiiba ; sans pour autant commettre d’infidélités & 1’égard
de notre texte de référence, nous avons délibérément opté pour une
formulation de type philosophique, en nous inspirant de I'esprit qui
anime l’ensemble de I'ouvrage considéré.

La Teshiiba ou retour sur soi, telle que nous allons essayer de
la définir est d’abord congue comme ouverture illimitée, totale, non
restrictive, sur soi-méme. Elle constitue une halte dans 1'existence,
mais non point un arrét : halte provisoire, mise au point, retour sur
soi qui doit permettre de mieux repartir en avant. Instantanée et
immédiate chez les Sadigim qui cherchent a tout prix a éviter 1’¢ ins-
tallation » de la faute dans leur étre, elle sera différée plus ou moins
longtemps chez le commun des mortels qui essaie d’éviter le carac-
tére nécessairement éprouvant d’une telle autoanalyse . Par les
effets cumulatifs des fautes et des erreurs commises, 1’absence de
Teshitiba renforce ipso facto la tendance au mal.

La Teshtiba se déroule, se tisse petit a petit dans la conscience
du sujet selon les modalités suivantes :

1. Harata : le regret (cf. Jérémie 2 : 19) 3

Le sujet regrette d’avoir agi comme il I'a fait: a ce stade, il se
borne en quelque sorte & se déjuger, a infirmer son comportement.
Il marque ainsi une distance par rapport a son acte, distance qui est

1 Rabenil Yona Gerondi, né & Gerone (Espagne) en 1180, est mort & Toléde
en 1263. Disciple de Rabbi Salomon ben Abraham de Montpellier, Rabeni
Yona s’est rendu célébre dans le monde juif en tant que moraliste. « Spécia-
liste » du repentir que nous avons appelé «retour sur soi» d’apres le terme
hébraique Teshiiba, retour, il est 'auteur du livre Sha’'aré Teshitba, Les portes
du retour sur soi; c’est dans cet ouvrage qu’il décrit les modalités qui font
I'objet de la présente étude.

2 Le processus de la Teshiiba recoupe un certain nombre de démarches
familiéres a la psychologie moderne et notamment a la psychanalyse. Nous
nous expliquerons sur cette « parenté » — qui justifie I'usage que nous faisons
d’une terminologie spécifique — a l'occasion d’une autre étude.

3 Chacune des modalités renvoie a un ou plusieurs versets bibliques ainsi
qu’a de nombreux passages de la littérature talmudique et agadique. En régle
générale, nous ne mentionnerons qu'une référence biblique (la plus marquante)
en vue de ne pas alourdir notre texte.



LES MODALITES DU RETOUR SUR SOI 167

éloignement mais non encore rupture : un long chemin reste a par-
courir avant que la démarche n’acquiére un caractére irréversible.
Le regret peut étre une attitude simplement réactionnelle, I’expression
quasi routiniére de 1’éducation regue et des conventions morales en
cours. Il peut, a l'inverse, étre fondé sur la conscience claire d'une
échelle des valeurs nettement définie que la Teshiiba dans ce cas
présuppose. Entre ces deux conduites se situe toute une gamme de
comportements intermédiaires dont la nature conditionne les étapes
ultérieures de la Teshiiba.

2. ’azibat hahet : 'abandon de la faute (cf. Ezéchiel 30 : 11 ;
Isaie 45 : 7)

Si le regret se manifeste au niveau de la pensée, I'abandon de la
faute, lui, se situe du coté de I'acte. Aussi s’adresse-t-il davantage
aux récidivistes dont la Teshiiba ne peut étre jugée réellement que
«sur piéces» alors que le regret semble étre une étape importante
par elle-méme lorsqu’il s’agit de délinquants primaires. Il convient
de noter que deés ce deuxiéme stade s’instaure un mouvement dialec-
tique qui va de l'acte a la pensée et réciproquement : ce double
mouvement qui, partant du regret, vise a infléchir la nature de l'acte,
lequel rejaillit & son tour sur l'orientation de la pensée constitue le
pivot de la Tesh{iba saisie comme dynamisme fondamental de la
personne humaine.

3. Yagon . état de tristesse, d’hypotonie (cf. Psaumes 38 : 10)

Au fur et & mesure que nous avangons dans le processus de la
Teshiiba, nous constatons une implication de plus en plus grande
du sujet. Du degré d’intériorisation de la Teshiiba, et des changements
qui interviennent au niveau de la conscience du sujet qui est alors
éminemment « une conscience malheureuse », dépend l'intensité méme
de la Teshfiba. Celle-ci ne saurait étre « objective». Tout dans sa
démarche commande au contraire qu’elle soit essentiellement subjec-
tive ; elle devra cependant s’effectuer selon un schéma général valable
pour tous. Il n’en demeure pas moins que I'un des leviers essentiels de
la Teshfiba est la participation du sujet.

4. Sa'ar bema'asé : la souffrance au niveau du vécu (cf. Joél 2 : 12)

A ce stade, nous abordons la manifestation de la Teshiiba en acte
par le jetine et la contrition. Le corps étant considéré comme 1'instru-
ment de la faute, les sens jouant en quelque sorte le réle de « pour-
voyeurs du crime », le sujet s’efforcera de briser le corps comme on
brise un objet impur. C’est la quéte indéfiniment recommencée de la



168 THEODORE DREYFUS

maitrise du corps, de son assujettissement : le corps doit étre maintenu
en état de dépendance par rapport a I'esprit, seul qualifié pour orienter,
guider, opérer les choix nécessaires. Le corps, aveugle, ne saurait
étre désigné pour montrer la voie, pour engager I’homme. Lorsqu’il
le fait, il y a usurpation manifeste et il convient de rétablir au plus
vite « I'ordre du monde », séder ha‘olam.

5. Dé’aga : le souci — préoccupation (cf. Psaumes 38 : 19)

Alors que la troisiéme étape, Yagon, la tristesse, était orientée vers
le passé, qu’elle se bornait a refléter un regret (premiére étape) encore
assez platonique, nous avons affaire ici, avec le souci, a une orienta-
tion trés différente, délibérément tournée vers 1’avenir. Selon Rabenii
Yona, le « souci » se manifeste a deux niveaux : un premier — élémen-
taire — qui est souci, crainte du chitiment liée & une faute antérieure :
nous demeurons ici dans la dimension du passé. Le second niveau, par
contre, va nous permettre de faire le pas décisif, celui qui nous arrache
au passé, sans toutefois lui tourner le dos : il s’agit du souci du lende-
main dans I'optique d'une évaluation des forces en présence. L’instinct
du mal, profitant d’'une bréche encore récente, va-t-il « exploiter »
la situation pour s’introduire en force ou au contraire, le colmatage
hatif effectué au cours des quatre étapes précédentes et la conscience
du danger, manifestée par le souci lui-méme, permettent-ils d’envi-
sager un répit qui serait utilisé pour réparer (letagén) et non plus
seulement pour colmater ?

6. Bisha : la honte (cf. Jérémie 31 : 18)

Le souci de I'avenir demande a étre étayé : il appelle un fondement,
une « infrastructure », pour ne pas demeurer lettre morte. Il importe
d’accéder aux couches profondes dans la mesure méme ou ce qui
est visé, en définitive, est le remodelage de la personnalité. Cette
sixieme étape est une prise de conscience trés vive de I'imperfection
fondamentale de tout étre humain. Avoir honte de ses actes, en rougir,
c’est, dans le processus de la Teshiiba, avoir honte et rougir devant
le Créateur. C’est donc le reconnaitre, au moins implicitement, comme
Pére, c’est se soumettre, en fait, a son autorité. L’individu se saisit
dans son inachévement essentiel ; il ressent trés nettement un manque
et acquiert progressivement — au niveau du vécu — la notion qu'’il
n’est qu’une créature face au Créateur.

Peu a peu, il devra apprendre a se comporter en tant que créature,
dans les circonstances les plus diverses de l'existence.

La solitude — lorsqu’elle est temporaire — peut considérablement
aider l'individu a prendre la mesure de la grandeur du Créateur, et,
par suite, faciliter la manifestation de la honte.



LES MODALITES DU RETOUR SUR SOI 169

7. Keny‘a : la soumission, ’allégeance (cf. Psaumes 15 : 4)

Cette étape se situe trés naturellement dans le prolongement de
la précédente. Elle s’exprime, au niveau le plus élevé, dans la ‘avoda,
le service de Dieu, a tout moment et en toute circonstance. Cette
disponibilité va de pair avec une visée plus réaliste de tout ce qui
touche a I’homme, lequel se trouve en quelque sorte ramené a de plus
justes dimensions. Au vrai, cette allégeance confine a la pudeur, a
I'extréme discrétion et commande au sujet de se tenir €éloigné de tout
ce qui pourrait ressembler de prés ou de loin a l'autosatisfaction,
quand bien méme il s’agirait de mettre en valeur des actes fort
louables et honorables. Une exception toutefois a cette retenue, par
ailleurs trés rigoureuse : la possibilité donnée au sujet d’affirmer
hautement qu’il tend & parvenir pour sa part au stade de la connais-
sance de Dieu qui pratique I’amour, la justice et I'équité. On comprend
aisément le pourquoi de cette entorse unique a la régle absolue de
discrétion dans le comportement de I’homme r : dans I'optique d’une
certaine ascése — provisoire ou définitive, partielle ou totale —
I’homme ne peut et ne doit qu’affirmer sa volonté de quéte du Créa-
teur en vue des valeurs qu’il personnifie. A la limite, et dans le cadre
de ce que nous venons de définir, aucune autre affirmation de valeur
n’est fondée.

8. Hakena‘a : la soumission, 1'allégeance, au niveau du vécu (cf.
Proverbes 15 : 1)

I1 faut souligner dés ’abord I'étroite parenté existant entre la
7¢ et la 8¢ étape, les termes keny’a et hakena‘a ¢tant dérivés de la
méme racine K-N-‘ et voisins au point qu’il arrive a l'auteur de les
utiliser indistinctement I'un pour l'autre. Les étapes 3 et 4 nous
avaient déja fait passer, sur un méme registre — celui de la tristesse
et de la contrainte — du plan de la pensée a celui du vécu. Cette
séparation des deux plans marque significativement 1l'importance
attribuée a la prafiqgue qui occupe une place prépondérante. Il ne
s’agit pas seulement de proner la discrétion, la retenue, d’adopter en
quelque sorte une régle de vie intérieure qui est proprement l'objet
de la 7¢ étape, mais il convient de traduire cette disposition intérieure
en acte. La vie quotidienne, dans ce qu’elle a de plus commun et
de plus banal, doit porter la marque de cette évolution: la tenue
vestimentaire, l'intensité de la voix, 'expression des yeux, I’ensemble
du comportement, porteront témoignage de la contrition.

1 Cf. Jérémie 9 : 22-23.



170 THEODORE DREYFUS

9. Shevirat hata’ava hagashmit : briser le désir matériel, la passion
(cf. Deutéronome 8 : 12 et sq.)

Cette g¢ étape est 'une des plus décisives dans le processus que
nous décrivons. Elle joue en un sens le role de levier. « C’est le désir,
la passion qui incitent » ’homme & pécher. Laisser libre cours au désir,
c’est laisser I'aspect matériel I'emporter sur le coété spirituel de 1'indi-
vidu. C’est accepter une échelle des valeurs renversée ; c’est ne pas
vivre en conformité avec 1'idée biblique de I’homme et de sa vocation.
Cette vocation dans ce qu’elle a de plus authentique nous ordonne de
chercher a maitriser le désir, a le contenir dans des limites rigoureuses
pour qu’il ne prenne pas le dessus : c’est la vie méme de 1'esprit * qui
est en cause A ce niveau. En d’autres termes, ’homme est souvent
attiré vers la matiére : c’est la pente la plus facile et la plus immédia-
tement « rentable »; il conviendra tout d’abord de neutraliser cette
tendance, puis, si possible, de la renverser. Il faut opter, sur le plan
des principes et sur celui de la pratique, entre dépassement et abais-
sement. Le sékél, intelligence, et la ta’ava, passion, sont exclusives
I'une de l'autre en ce que la premiére est affirmation de la liberté
alors que la seconde est 'esclavage méme. Il ne s’agit pas de nier la
vie affective, mais de la subordonner a la vie de l'esprit. Cette subor-
dination, cette hiérarchisation, va permettre au sékél de prendre son
envol. L’exercice bien compris de la vie de l'esprit doit normalement
mener a cette catharsis sans l'intervention d'un facteur extérieur.

10. Lehétiv po‘olav badavar acher ‘zada alav : récupération et recon-
version des mauvaises conduites (cf. Mishna Abot 4 : 11)

La récupération doit se faire selon les modalités suivantes : si le
sujet a pratiqué le mal en pensée c’est la pensée qui devra étre réédu-
quée vers le bien. Si la main a volé, elle devra étre rééduquée en vue
de secourir le prochain dans la détresse. La récupération se fait par
conséquent terme a terme, un peu a la maniére de la guérison d'un
membre du corps qui doit étre soulagé de telle ou telle affection
griace aux moyens appropriés & ce membre précis et a cette affection
nettement déterminée. Cette 10® étape, positive, apparait donc
comme une suite normale de la progression par rapport a la précé-
dente, qui était essentiellement rupture avec la passion, avec le mal.

1 Les exemples ne manquent pas, d’aujourd’hui et de jadis, qui témoignent
d’une remarquable fécondité de l'esprit allant de pair avec une dépravation
morale des plus nettes. Pour le judaisme — comme pour d’autres options
théologiques ou philosophiques — la vie de l'esprit est inséparable de la pra-
tique éthique.



LES MODALITES DU RETOUR SUR SOI I71

II. Hipiis derakav : bilan du comportement (cf. Lamentations de
Jérémie 3 : 40)

Le processus de la Teshfiba a propos d’un acte bien défini implique
nécessairement 1'insertion de cet acte dans le contexte plus général
du comportement de I'individu congu comme un ensemble. Il serait
fallacieux d’isoler tel fait de 1’ensemble dont il fait partie, car tout
et partie sont corrélatifs. Autrement dit, I’analyse d’une faute précise
doit étre pour nous l'occasion d'une prise de conscience aussi globale
que possible et entrainer une révision qui devrait étre décisive et de
notre pensée et de notre pratique.

12. Sartk chéjahqor vejéda‘ vejakir godel ha‘onésh... nécessité d’évaluer
la gravité du chatiment et d’en avoir nettement conscience
(cf. Jérémie 2 : 23)

Chaque pécheur doit s’efforcer de prendre la mesure exacte de
I'importance du chatiment qu'’il encourt. La gradation des chatiments
prévus par la loi permet en effet de se faire une idée de la gravité de
la faute commise. Cette étape doit contribuer a 'élucidation de la
faute en vue de parvenir & une conscience aussi claire que possible.
Seule la conscience claire, la lucidité du sujet lui-méme, peut garantir
le caractére a la fois authentique et efficace de la Teshiiba.

13. Lihejét ha‘avérot hagaldt hamirot be'énav : que le sujet considére
comme graves les transgressions méme bénignes (cf. Genese 4 : 7)

Cette étape vient récupérer et rectifier ce que la précédente avait
de trop « mathématique». Si la conscience claire de la faute et de
son importance est indispensable, on ne saurait pour autant s’en-
gager sur la voie d’'une sorte de « comptabilisation des fautes» qui
permettrait de compenser quasi automatiquement les défaillances par
desréactions de type positif. Toute faute, tout manquement a 1’éthique,
comporte un aspect immuable : une remise en cause explicite ou
implicite du Créateur en tant que tel face & I’homme qui doit se
sentir en permanence effet face a la cause. Par ailleurs, une certaine
habitude de mal faire peut avoir des effets a la fois imprévisibles et
non négligeables. Inversement, I'entrainement & vaincre l'instinct du
mal, méme A propos d’infractions de moindre importance, favorise
sans conteste des réactions positives lorsque l'individu aura a sur-
monter une difficulté plus grande, lorsque la lutte s’avérera plus
ardue, la résistance au mal plus laborieuse.

On peut résumer ce qui précéde en ces termes: la vie morale,
I'attitude morale, doivent étre considérées comme dynamiques et
susceptibles de variations importantes a tout moment de l'existence ;
vivre conformément a 1’éthique, c’est vivre en lutteur toujours prét a



172 THEODORE DREYFUS

intervenir — de préférence préventivement — lorsque 1'occasion de
faire le mal se présente. C'est, a travers I'expérience vécue de la
vigilance et de la lutte, dépasser la nature en acquérant une seconde
nature : la vie morale n’est pas un donné. Elle est un acquis perpétuel-
lement remis en question et perpétuellement reconquis sur nous-
meémes.

14. Vid#y : 'aveu, la reconnaissance de la faute (cf. Lévitique 5: 5 ;
26 : 40)

La phase de I'aveu — de soi a soi — est selon Rabenti Yona,
I'une des 3 étapes fondamentales de la Teshiiba r. Le lecteur de
Sha’aré Teshtiba sera cependant surpris de constater que trois lignes
seulement lui sont consacrées alors que d’autres étapes de la Teshtiba
sont complaisamment exposées sur deux pages. La raison en est
— selon nous — que la reconnaissance de la faute n’est que 'achéve-
ment, le couronnement d’un lent processus de maturation déja
longuement entamé au cours des étapes précédentes; celle-ci en
marque le terme. La briéveté méme de la formulation nous invite
a ne pas considérer la reconnaissance verbale de la faute comme
ayant valeur magique. Ce qui importe n’est pas I’aveu en tant que
tel, mais la disposition d’esprit — qui devrait étre irréversible — en
vertu de laquelle I'aveu peut étre formulé : conscience claire et de la
petitesse de ’homme et de I'importance de la faute, eu égard a la
finitude humaine et a I'infinité du Créateur.

15. Téfila : la priére (cf. Osée 14 : 3)

Cette étape est, comme la précédente, de type verbal. Cependant,
alors que pour le vid{j, I'aveu, le Créateur demeurait au second plan,
I'accent étant délibérément mis sur I’homme qui reconnait le Créateur,
ici au contraire, par et dans la priére, le Créateur 7épond en quelque
sorte 4 I’homme en le reconnaissant a son tour comme sujet redevenu
a « part entiére », comme un « interlocuteur valable ». Alors que ’aveu
marquait le terme du processus de la Teshfiba la priére ainsi congue
en constitue le sceau. La priére comble la distance que la faute avait
créée entre Créateur et créature. Les Sages juifs ont souvent recours
a la comparaison suivante : chaque Misva, chaque action bonne, a
pour effet d’allumer une lumiére, c’est-a-dire d’éclairer une zone
de spiritualité qui était jusqu’alors demeurée dans I’ombre : les fautes
par contre ont pour effet de rejeter ces zones de clarté dans leurs
ténébres primitives, alors que la Teshiiba, elle, les en fait surgir a
nouveau, souvent dans une clarté plus vive que leur clarté originelle,

I Les trois étapes fondamentales de la Teshiiba sont les suivantes : harata
— regret (1), viddj (14), 'azibat hahet — abandon de la faute (2-19).



LES MODALITES DU RETOUR SUR SOI 173

et ceci en raison méme de la force de la Teshiiba, qui, nous ’avons
vu a propos de la 11 étape — bilan général du comportement — ne
se laisse pas contenir dans des limites étroites mais déborde normale-
ment de son objet. Par ailleurs, la priére est réhabilitation totale,
renouement du dialogue, momentanément perturbé, mais non inter-
rompu entre Dieu et I’'homme.

Enfin, la priére est orientée vers la Teshiiba elle-méme : le sujet
prie pour que le Créateur 'aide & faire Teshiiba, a faire retour sur
soi. Peut-étre touchons-nous 1a du doigt l'essence méme de toute
priére : demander a Dieu de nous aider a faire retour sur nous-mémes
afin que cette priére renforce la qualité et 1’énergie de la Teshtiba
elle-méme. A ce niveau, priére et retour sur soi convergent dans une
identique aspiration a faire émerger l'intériorité du sujet et, pour
la Teshiiba, a la traduire toujours mieux et davantage en acte.

16. Tigitn hata'ut : la réparation, la restitution de la faute
(cf. Jonas 3 : 8-10)

Si la 15¢ étape, la priére, constituait le sceau de la Teshiiba, les
cing étapes postérieures a la priére ne peuvent plus, en bonne logique,
faire partie du processus de la Teshfiba ; elles devraient se borner a en
décrire les conséquences ou les effets indirects.

Néanmoins, la 16¢ étape, restitution de la faute, tient une place
a part. Rabent Yona, tout en la placant immédiatement apres la
priére, ne manque pas de faire remarquer cependant qu’il serait
éminemment souhaitable que ce tiqfin, cette restitution, se situe
avant le vidlj (étape 14). Il serait erroné — selon nous — de déceler
13 une hésitation de I'auteur ; il conviendrait plutét d’y voir l'indica-
tion d’une particularité significative et révélatrice du tiqin — et,
cela est capital, de la Teshiiba elle-méme *: il est bien vrai que,
théoriquement et logiquement, la réparation, la restitution de la
faute, devrait intervenir avant l'aveu-terme et la priére-sceau de
la Teshiiba. Et sans doute, cette étape peut-elle et doit-elle se situer
a ce moment du processus, mais elle ne saurait, & ce moment, étre
achevée, épuiser son propos. L'achévement du tiqfin, de la restitution,
ne peut véritablement s’effectuer qu’aprés 1'aveu et la priere car
il y a action de la Teshfiba sur elle-méme. La Teshiba n’est compléte,
elle n’est parachevée qu’aprés la Teshiiba, postérieurement au sceau.
« Faire, et en faisant, se faire ». La Teshiiba agit sur elle-méme et elle
n’est réellement elle-méme qu’aprés avoir achevé sa course. On ne
saurait trop insister sur cet aspect fondamental de la Teshfiba qui
est a elle-méme sa propre énergie en méme temps qu’elle est congue

! Une indication de méme type, mais exprimée différemment par l'auteur,
doit étre relevée a propos de l'analogie entre les étapes 2 et 19, sur laquelle
nous reviendrons.



174 THEODORE DREYFUS

comme le moteur de toute existence humaine : i ce niveau, il s’avére
extrémement difficile de faire le départ entre Teshtiba et Rason
(volonté) entre retour sur soi et volonté, la Teshiiba étant, en fait,
une orientation spécifique et sans doute essentielle de la volonteé.
A la limite, la Teshiiba se confond avec l’essence de la volonté tout
au moins en tant que cette derniére est volonté orientée vers le bien.

En derniére analyse, nous sommes amenés a dire que le tiqin
consiste en un effort sans cesse renouvelé en vue de restituer I'étre
dans son intégrité d’avant la faute ; or, nous avons tenté d’expliquer
qu’il y a action du tiqlin sur lui-méme : au-dela de la restitution de
I'étre dans son intégrité initiale nous en arrivons, grace au tiqin,
a un plus-étre, illimité en puissance, et qu’il appartient a ’'homme de
faire passer a I'acte.

17. Liredof pe’'dilot hahéssed veha‘émét : se mettre en quéte d’engage-
ments concrets visant a l'amour du prochain et a la pratique
de la vérité (cf. Deutéronome 10 : 17 ; Proverbes 16 : 26)

Cette étape se situe trés exactement dans le prolongement de la
précédente : achever le processus de restitution en rendant I'étre a
sa vocation propre. Ce processus pourra se réaliser, selon Rabenti
Yona, grace a une tension double; celle de 'amour qui panse et
guérit les plaies et celle de la vérité qui fortifie et accroit I'étre. Opérer
le retour sur soi, la Teshiiba, c’est restituer I’étre a lui-méme.

18. Hata'ti negdi tamid : que ma faute soit pour toujours présente
a mon esprit (cf. Psaumes 51 : 5)

Il nous semble qu’il s’agit moins ici de la faute elle-méme que
de l'idée de la faute et, dirons-nous, en dépassant la matérialité des
faits, de 1'zdée de faute en général. La possibilité de faire le mal, de
choisir entre le bien et le mal, c’est-a-dire en définitive 'exercice de
la liberté est une composante essentielle de notre étre. Celui-ci se
définit, par sa fragilité et son ambivalence. L’homme qui ne s’astreint
pas a un effort permanent de lucidité en vue d’avoir une conscience
aigué de sa fragilité n’est pas encore parvenu aux couches profondes
de son étre qui se définit comme inquiétude, risque, aventure. Les
certitudes bien assises, le confort intellectuel, ’autosatisfaction ne
sauraient constituer le terreau qui permet a la vie morale authentique
de prendre son envol, puis de s’épanouir.

L’étre restitué ne peut persévérer dans sa restitution qu’a travers
I'inquiétude existentielle qui n’est pas nécessairement un donné mais
qui doit au moins devenir un acquis. La liberté s’annule en quelque
sorte elle-méme dés lors qu’elle se fige en certitude. Seule la liberté
d’incertitude renvoie sans cesse 1’étre a lui-méme.



LES MODALITES DU RETOUR SUR SOI 175

19. ‘azibat hét'o betogef ta’avato : I'abandon de la faute alors que le
désir subsiste dans toute sa virulence (Psaumes 34 : 15 ; Job 1 : 8)

Telle est 1'avant-derniére étape du processus : c’est cependant la
derniére au plan du cheminement intérieur de l'individu.

Cette phase ultime, la restitution de 1'éfre a lui-méme ne peut
étre que I’expression de la lzberté du sujet en pleine possession de toutes
ses facultés physiques et morales.

Alors que I’abandon de la faute, lors de la seconde étape, n’était
que réactionnel, qu’il n’était que le signe d'un regret, d'un mouvement
dicté soit par une influence extérieure (tierce personne) soit par une
influence quasi mécanique (référence 4 une morale subie mais non
assumée), que cet abandon n’était somme toute qu'un mouvement
assez superficiel, il apparait ici une seconde fois, radicalement trans-
formé par un long processus qui aboutit & une véritable transmuta-
tion a travers les étapes précédentes comprenant notamment :

— élucidation ;

— intériorisation progressive ;

— aveu;

— restructuration de la personnalité, la faute étant assumée,
intégrée dans l'histoire du sujet aprés avoir été passée au
crible de la critique.

C’est un lent travail de maturation qui a pour objet de retrouver
un équilibre rompu par la faute qui est ufilisée en vue d’une remise
en question, d’une refonte de la totalité de la personne, refonte qui
débouche sur une praxis de la liberté ; le sujet prend ainsi concréte-
ment ses distances par rapport a la faute en particulier et par rapport
au mal faire en général; cela ne signifie pas qu’il soit désormais
«a I'abri ». Mais si les étapes de la Teshiiba ont été gravies correcte-
ment, sans précipitation et de maniére suffisamment ferme, il est du
moins averti contre le mal faire en général plus qu’il ne 1’était avant
la faute initiale et le processus complet de la Teshiiba qui I’a suivie.

20. Lehashiv rabim mé‘avon : provoquer, sur une grande échelle, le
retour sur soi d’autrui (cf. Ezéchiel 18 : 30 et sq.)

Le processus général de la Teshiiba, le patient effort vers la luci-
dité, l'assomption délibérée de l'inquiétude existentielle doivent
permettre au sujet de se dépasser. Parti a la reconquéte de lui-méme,
il sort de la lutte, grandi a ses propres yeux, parce qu’il a réussi a
prendre — consciemment — le gouvernail. Ses actes désormais, et
notamment le bien faire, n'ont plus le caractére automatique et
routinier qu'ils avaient auparavant : la Teshiiba a, en quelque sorte,
ravivé la conscience en la haussant a un certain degré de plénitude



176 THEODORE DREYFUS

qu’elle n’avait jamais encore atteint ou qu’elle avait perdu consécu-
tivement 4 la faute. C'est cette plénitude expérimentée dans la
liberté qui porte en elle-méme son propre élan : celui-ci la pousse
a rayonner en direction d’autrui. La restitution de I'étre présente
un caractére contagieux, conquérant, dont le bénéficiaire est 'autre,
le plus grand nombre possible d’autres. Nous saisissons bien, deés
lors, que le chemin vers autrui, loin de passer par une négation ou
une limitation du moi du sujet ne s’ouvre réellement et peut-étre
définitivement que dans la #éalisation et le dévoilement de 1'étre,
parvenu a un certain degré de plénitude.

Cette ultime étape témoigne elle aussi (cf. étape 16) de l'aspect
débordant, englobant de la Teshtiba qui, chemin faisant, se crée sa
propre dynamique ; c’est en ce sens que nous dirons que la Teshiiba
est la dynamique de 1'étre.

De proche en proche, de faute suivie de Teshiiba en faute suivie
de Teshiiba, on en arrive ainsi a un exercice permanent de la liberté
qui, associée a la Teshtiba, débouche, pour 'homme, sur un plus-étre
toujours croissant et qui, par définition, du fait des limitations de la
nature humaine, ne peut jamais arriver a saturation.

Dés lors, une question, dont I'importance ne saurait échapper, se
pose immanquablement : si la Teshtiba est en quelque sorte le moteur
de notre liberté * cela équivaut a dire que le mal faire (suivi de Teshiiba)
est nécessaire a l'accroissement de notre liberté en acte; en d’autres
termes cela signifierait que le sujet faible qui succombe souvent et
fait retour tout aussi souvent aurait davantage de chances d’accéder
au plus-étre que le sujet fort ne succombant que rarement.

C’est peut-étre 14 une des raisons qui sont a la base de 1’enseigne-
ment du Rav Kook 2z sur ce point : selon lui, la Teshiba n’est pas
I’apanage exclusif des tenants du mal faire. Elle s’adresse tout autant
aux tenants du bien faire qui ne sont nullement dispensés du retour
sur soi. Le processus de cette Teshiiba sera évidemment différent de
celui décrit ici quoi que le rejoignant dans sa démarche fondamentale :
il s’agit alors d'un effort de lucidité toujours nécessaire, d'une remise
en question de soi par soi, d'une tentative visant a faire reculer les
limites de I'intériorité ; autrement dit, d'une quéte des couches plus
profondes de la personnalité, c’est-a-dire d'un dévoilement toujours
plus poussé de 1’étre en acte.

Cette vision élargie de la Teshiiba pronée par le Rav Kook fera

I’'objet d’une nouvelle étude.
THEODORE DREYFUS.

1 Cf. notre étude « Le role des forces instinctuelles dans la personnalité »,
in revue Hamoré, Paris, septembre 1961.

2 Auteur notamment d'un ouvrage fondamental sur la Teshiiba intitulé
'Orot ha-Teshiiba, les lumiéves de la Teshiiba.



	Les modalités du retour sur soi d'après un moraliste Juif du XIIIe siècle, Rabenû Yona Gerondi

