Zeitschrift: Revue de Théologie et de Philosophie

Herausgeber: Revue de Théologie et de Philosophie
Band: 20 (1970)

Heft: 3

Artikel: L'idéalisme critique de Léon Brunschvicg
Autor: Gex, Maurice

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-380944

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 05.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-380944
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

L'IDEALISME CRITIQUE
DE LEON BRUNSCHVICG®

INTRODUCTION

Léon Brunschvicg est né a Paris le 10 novembre 1869. Il a fait
ses études au lycée Condorcet, ou il rencontra Xavier Léon, Elie
Halévy, Célestin Bouglé, Marcel Proust, André Cresson, qui restérent
ses amis.

I1 entre a I’Ecole normale supérieure en 1888, devient docteur
és lettres avec une these intitulée La modalité du jugement en 1897.

Sa vie d’universitaire se déroule sans heurts. Aprés avoir été
professeur de lycée a Paris, il est nommé maitre de conférence a la
Faculté des Lettres de Paris en 1909.

En 1910, il succéde a Lachelier — philosophe idéaliste d’inspira-
tion kantienne, pour lequel il nourrissait la plus vive admiration —
comme membre de 1’Académie des sciences morales et politiques.

De 1927 4 1940, il est professeur titulaire d’histoire de la philo-
sophie moderne a la Faculté des Lettres de 1'Université de Paris.

En 1940, il se replie dans le sud de la France et s’installe & Aix-en-
Provence pour échapper, étant israélite, aux persécutions. Aprés
I'arrivée des Allemands en zone sud, il finit par se fixer a Aix-les-
Bains. Il est gravement malade et meurt le 18 janvier 1944.

A Aix-en-Provence, il loge chez Maurice Blondel, avec lequel il
était lié d’amitié, bien que leurs philosophies fussent aux antipodes
I'une de 'autre sur des points essentiels 2.

*

1 Texte d’'une conférence présentée au groupe vaudois de la Société
romande de philosophie, le 7 novembre 1969, pour commémorer le centiéme
anniversaire de la naissance de Léon Brunschvicg et le vingt-cinquiéme anni-
versaire de sa mort.

2 11 v a environ une quarantaine d’années, je participais au Colloque de
philosophie des Etudes de Lettres qui, au début, était animé par Georges
Volait, privat-docent de philosophie a 1'Université. Nous étudiions des textes
et, arrivés au terme de l’analyse d’un ouvrage, les membres du Colloque me
déléguérent auprés d’Arnold Reymond pour lui demander conseil sur la suite

I0



146 MAURICE GEX

Il est difficile aujourd’hui de se représenter la grande influence
de la pensée de Brunschvicg pendant plus d’un quart de siécle : on
peut méme dire qu’elle exerca une sorte de dictature dans le domaine
de la philosophie universitaire frangaise.

Actuellement, le climat philosophique s’est complétement trans-
formé, et les jeunes philosophes qui liront la présente étude auront
peut-étre 'impression d'un dépaysement radical, de suivre I'exposé
d’une pensée issue de quelque spéculatif extra-terrestre !

Jean Guitton déclare : « En un certain sens, Brunschvicg est plus
philosophe que Bergson. Alors que Bergson est hésitant et cherche
sa voie en s’appuyant sur de nombreuses expériences scientifiques,
chez Brunschvicg rien de tel; pas de recherche. Dés le début, il a
trouvé le systéme entier qu’il ne fera que développer en I’explicitant. » 1

Afin d’orienter toute la suite de notre analyse, nous pensons utile
de citer dés maintenant un bref résumé que Brunschvicg a donné lui-
méme de sa propre pensée, en 1905 déja, pensée pleinement consciente
des principes les plus généraux qui l'inspireront toujours.

~

qu’il convenait de donner a nos analyses de textes. C’était en 1927 et Arnold
Reymond nous conseilla vivement d’entreprendre l'étude de l'ouvrage de
Brunschvicg, Le progrés de la conscience dans la philosophie occidentale, qui
venait de paraitre 'année méme, avec une dédicace a Bergson, et qui couron-
nait magistralement ses trois ceuvres maitresses : La modalité du jugement
(1897), Les étapes de la philosophie mathématique (1912), L’'expérience humaine
et la causalité physique (1922).

Il est intéressant de se demander rétrospectivement quel a été l'effet de
lirruption de l'idéalisme brunschvicgien au sein d'un groupe vaudois d’amis
de la philosophie. Beau sujet de sociologie locale, de microsociologie, en vérité !

La sincérité m’oblige a dire que la majorité des participants a été com-
plétement déconcertée, et cela a un triple point de vue. L’idéalisme lui-méme,
tout d’abord, qui réduit la philosophie a étre une étude de l'esprit humain.
En second lieu, les mathématiques considérées comme la plus haute expression
de la spiritualité. Enfin, chez les chrétiens disciples et admirateurs de Vinet
et de Charles Secrétan, I'immanentisme religieux de Brunschvicg provoqua
le scandale majeur.

I Regards sur la pensée francaise, p. 128-129.

Liste des abréviations

M.J. = La modalité du jugement, 1897.

I.V.E. = Introduction a la vie de l'esprit, 1900.

I.C. = L’idéalisme contemporain, 1905.

E.PM. = Les étapes de la philosophie mathématique, 1912.
E.H.C.P. = L’expérience humaine et la causalité physique, 1922.
P.C. = Le progrés de la conscience dans la philosophie occidentale, 1927.
CS. = De la connaissance de soi, 1931.

Al = Les ages de l'intelligence, 1934.

R.R. = La raison et la religion, 1939.

H.M.H.I. = Héritage de mots, héritage d’idées, 1945.

P.E. = La philosophie de l'esprit, 1949.

V.F.C. = De la vraie et de la fausse conversion, 1950.



L'IDEALISME CRITIQUE DE LEON BRUNSCHVICG 147

Voici ces trois principes dynamiques :

1° « La réduction de la philosophie & une dialectique de 'esprit
vivant.

20 L’impossibilité de présenter cette dialectique comme une syn-
these déductive.

32 La nécessité de recourir a ’analyse régressive et de faire porter
cette analyse sur les actes concrets de la pensée. »

L’ IDEALISME CRITIQUE

Dans son ouvrage sur La philosophie contemporaine en Europe,
le professeur Bochenski, aprés avoir insisté sur la position dominante
de I'idéalisme au cours du XIXe siécle, écrit : « Si [I'idéalisme] a eu
une grande importance pendant tout le premier quart de notre siécle,
son influence a tellement diminué aujourd’hui qu’il est plus faible
que I'empirisme et qu’on peut le considérer comme le mouvement le
plus impuissant de la pensée actuelle » (p. 70).

Remarquons cependant que des philosophies triomphantes de
notre époque ont repris des thémes importants de I'idéalisme, mais
en les transposant. Ainsi, 'existentialisme de Sartre, en déclarant
que chez 'homme l'existence précéde l'essence, fait écho au théme
central de l'idéalisme brunschvicgien selon lequel les créations de
Iesprit sont imprévisibles et qu’il est impossible de concevoir une
genése de l'esprit. Brunschvicg préfigure d’'une maniére encore plus
décisive I'existentialisme en caractérisant sa pensée comme une philo-
sophie de la liberté. On voit que chez Sartre 'homme prend la place
de I'esprit en tant que puissance inconditionnelle. Il est a peine besoin
de préciser que, par ailleurs, sur beaucoup de points importants, les
existentialismes et l'idéalisme de Brunschvicg sont radicalement
Opposés.

L’éclipse actuelle de I'idéalisme est sans doute la rangon de son
triomphe au XIXe siécle et au début du XXe, cela en raison de la
loi du pendule qui régit les créations de ’esprit. Donc, un retour en
force de l'idéalisme n’est pas exclu, en vertu de la méme lo1.

*

Nous commencerons par préciser la nature exacte de I'idéalisme
critique de Brunschvicg, car le terme d’idéalisme est, comme chacun
sait, un des plus galvaudé du langage philosophique et ses sens multi-
ples sont parfois divergents.

1 I.C, p. 73-74-



148 MAURICE GEX

Nous lisons dans L'idéalisme contemporain 1, qui date de 1905 :
« L’idéalisme affirme l’étre et le définit par la pensée. Au lieu de
comprendre la pensée par rapport a une détermination déja donnée
de l’étre, il cherche dans la pensée le caractére constitutif de I’étre.
Aussi la pensée ne peut-elle plus étre une copie passive des choses,
une représentation muette comme un tableau sur une muraille ; elle
se pose elle-méme comme une activité (...). La pensée est une faculté
indéfinie d’unification, elle est une spontanéité radicale (...). L’idéa-
lisme, posant I’étre comme fonction de la pensée, le congoit sur le
type de cette spontanéité radicale de l’esprit » (p. 79-80).

« Ce qui caractérise a nos yeux l'idéalisme contemporain, c’est
qu’il se place directement en face de 1'esprit et qu’il se donne une
tache unique, qui est de connaitre l'esprit » (p. 173). « L’idéalisme
reprend toute sa fécondité en se définissant comme une doctrine de
I'esprit vivant » (p. 176). « Tous les problémes restent ouverts, parce
que 'esprit ne cesse pas de vivre et de travailler en nous ; I'idéalisme
est tourné vers 1’avenir » (p. 179).

On constate que Brunschvicg annonce magistralement la philo-
sophie ouverte de 1'idonéisme selon Ferdinand Gonseth. Ce probléme
est précisé ainsi: «La réflexion philosophique ne connait pas de
domaine élémentaire par ol faire passer I'apprenti : le primordial et
I'ultime s’y rejoignent, au risque de déconcerter le profane»2. « Le
théme fondamental de la pensée moderne, développé par Pascal dans
le fragment sur les Deux infinis, c’est que nous ne saisissons le tout
de rien. Nous ne pouvons, pour déchiffrer le langage de 'univers, ni
partir de I'A, ni aller jusqu’a 1’Q. (...) Il est donc interdit de concevoir,
il n’est méme pas bon d’espérer, que la marche du circuit constitué
par les jugements de la science puisse s’arréter quelque part. » 3

Donc, non seulement on n’a pas le droit d’espérer que la science
s’achéve en devenant parfaite — ce qui est généralement admis de
nos jours — mais encore il n’est pas possible de 1'édifier a partir de
principes véritablement premiers, constituant une base sfire et
définitive. Outre F. Gonseth, Gaston Bachelard a précisé vigoureuse-
ment cette idée en développant ce qu’il nomme une épistémologie
non-cartésienne, qui refuse la notion de « natures simples ».

L’idéalisme critique de Brunschvicg est un idéalisme prudent et
timide, qui compose avec un certain positivisme et qui n’ose pas
aller jusqu’au bout de lui-méme. Nous verrons par la suite qu'’il est
tronqué en ce sens qu’'il refuse d’aborder un certain nombre de pro-

blémes importants. .

I Les numéros des pages se rapportent a cet ouvrage s’il n'y a pas d’autre
indication.

* HM.H.I., p. v.
3 P.C., p. 783-784.



L'IDEALISME CRITIQUE DE LEON BRUNSCHVICG 149

La meilleure fagon de le cerner est sans doute de montrer en quoi
il difféere d'un idéalisme absolu. Nous prendrons celui d’Octave
Hamelin (1856-1907) comme systéme de référence, car Brunschvicg
I’a souvent combattu. Il aura le grand avantage d’éclairer les notions
d’analyse et de syntheése telles que notre philosophe les entend.

La pensée, selon Hamelin, n’atteint pas un objet extérieur a
elle-méme : elle engendre le non-moi, le moi et la conscience. Il n’y
a deés lors rien d’opaque a l'esprit, pas d’irrationnel. La représenta-
tion est le tout de la réalité. La philosophie se doit d’éliminer la
«chose en soi » de Kant.

La méthode de cette philosophie de I'immanence intégrale est
la synthése a priori. Hamelin récuse la méthode d’analyse qui n’est
pas constructive et qui suppose un apport expérimental préalable a
analyser.

Certes, aucun philosophe n’a pu faire sortir le multiple de 1'un :
Platon s’y est essayé dans le Timée en présentant sa pensée sous
forme mythique, et Spinoza n’a pu déduire les modes finis de I'étre
a partir de la substance. Tout autre est la méthode d’'Hamelin. Elle
vise & engendrer le concret a partir de 1’abstrait au moyen de la
dialectique hégélienne par thése, antithése et synthése. L’abstrait
est une idée incompléte qui demande a étre complétée pour devenir
concréte. De la contradiction entre thése et antithése, on ne peut rien
tirer ; Hamelin remplace la contradiction hégélienne par la corréla-
tion : thése et antithése sont des corrélatifs, on ne peut penser I'un
sans penser l’autre, car tous ces éléments sont interreliés, ce que met
précisément en évidence la dialectique ternaire.

Entreprise d'une folle audace : Hamelin va engendrer les caté-
gories par cette dialectique ternaire qui se veut entiérement rigoureuse,
aprés avoir reproché a son maitre Renouvier d’avoir fourni empiri-
quement une liste des catégories.

Partant de la relation — la catégorie la plus générale et par
conséquent la plus abstraite — Hamelin engendre dialectiquement
et successivement le nombre, le temps, I'espace, le mouvement, la
qualité, 'altération, la causalité, la finalité, ensemble de catégories
qui constituent 1'objet dans sa détermination. L’objet renvoie au
sujet, et le couple objet-sujet conduit a la synthése supréme et con-
créte de la personne, avec laquelle apparait la liberté, synthése de
la nécessité et de la contingence.

Hamelin, nous dit Brunschvicg, envisage la synthése, qui nous
oriente vers l'au-deld, « comme un procédé capable de se suffire a
soi-méme, sans étre subordonné a I'appui d’une analyse antérieure »
et « qui tient a s’achever dans l'intégrité d'un systéme. Au contraire,
I'inspiration de Spinoza et de Platon méme anime une doctrine de
I’analyse, soucieuse d’approfondir le jugement, qui est 'acte propre



I50 MAURICE GEX

de lesprit ». L’effort « d’Octave Hamelin [substitue] dés le début
de l'entreprise philosophique, la synthése constructive a l’analyse
réflexive ». 1

La position de Brunschvicg est claire : il ne proscrit nullement
la synthése en philosophie — ce qui serait proprement impensable —
mais il condamne la synthése qui n’est pas précédée d’une analyse et,
point essentiel, la synthése qui se veut définitive, qui fixerait dogma-
tiquement la structure de la pensée et du réel. Ainsi, une construction
rigoureuse des catégories limiterait, aux yeux de Brunschvicg, la
liberté de I'esprit, qui ne pourrait des lors se déployer qu’a l'inté-
rieur de cadres fixes: elle contredirait sa thése fondamentale de
'absolue liberté créatrice de l'esprit, axe de toute sa philosophie.

L’ANALYSE REFLEXIVE

Retenons que Brunschvicg veut, contrairement 4 Hamelin, rem-
placer la synthése constructive par l’analyse réflexive, car toute sa
philosophie peut se caractériser trés exactement, du point de vue de
la méthode, comme une application délibérée de 1'analyse réflexive.
Approfondissons donc cette notion, car les différents philosophes ne
comprennent pas l’analyse réflexive de la méme manieére.

Donnons tout d’abord, et pour fixer les idées, la définition la plus
neutre, c’est-a-dire sans incidence métaphysique, qui peut, de ce
fait, convenir a tous les cas. Nous l’empruntons au psychologue
A. Burloud.

« L’analyse réflexive se propose de surprendre, par dela ce qui
est senti, percu, imaginé, jugé, etc., 'activité qui sent, percoit,
imagine et juge» (Dict. Foulquié et Saint-]Jean).

On peut faire remonter 1’analyse réflexive a Socrate et a Platon.
La dialectique ascendante de Platon, qui régresse de condition en
condition jusqu’a la condition ultime inconditionnée, est 1’exemple
classique d'une analyse réflexive qui est régressive. Les philosophes
récents, en particulier les spiritualistes francais, en ont pris une
conscience particulierement aigué. Citons Maine de Biran, Ravaisson,
Lachelier, Lagneau, et, naturellement, Brunschvicg.

Ne pouvant insister sur les conceptions qu’ont de l’analyse
réflexive les divers spiritualistes francais, nous nous bornerons a
comparer la pensée de Brunschvicg a celle de Lagneau sur ce point,
comparaison que nous croyons trés éclairante.

Lagneau (1851-1894), cet étrange philosophe qui a si peu écrit,
est 1'héritier direct de la pensée de Lachelier, qui, lui aussi, a tres
peu publié. Il est amusant de signaler au passage que des esprits

1 P.C, p. 635-637.



L'IDEALISME CRITIQUE DE LEON BRUNSCHVICG 151

aussi différents que Brunschvicg et Alain se réclament tous deux,
avec une égale ferveur, de la profonde pensée de Lagneau, connue
surtout a travers les notes de ses éléves, a part le petit ouvrage intitulé
De lexistence de Diew. Dans le Tableau de la philosophie contempo-
raine, Claude Khodoss écrit sur la réflexion selon Lagneau :

« Ce cheminement difficile, qui, partant du monde et de 1'expé-
rience humaine, doit retrouver l'esprit dans les choses, c’est la
réflexion. (...) La réflexion n’est pas seulement méthode pour découvrir,
a travers ses actes, la liberté : elle est conquéte effective de la liberté ;
par elle la pensée s’éléve A sa vraie nature qui est d’étre supérieure
a toute nature, a toute nécessité». « L’esprit, c’est la recherche de
I'esprit ».

Nul doute que Brunschvicg ne puisse souscrire entiérement, et
méme avec enthousiasme, a ces vues sur la réflexion qui préfigurent
exactement les siennes. Mais par ailleurs Lagneau écrit ce qui suit :

« Les idées claires, ces idées que la nature impose, que le sens
commun ratifie, et que I'esprit reconnait pour siennes, parce qu’elles
constituent son apport, sa premiére mise d’exploitation dans la vie
pensante, ne sont pas la philosophie méme, mais son point de départ
ou, si 'on veut, sa matiére premiére.» « Le jour ou Socrate vit
s’évanouir (...) devant sa réflexion la clarté naturelle, celle de 1'évi-
dence et du sens commun, il entra dans la philosophie ». « Les prison-
niers de la caverne sont les prisonniers de 1’évidence ». 1

La pensée réflexive, telle que la congoit Brunschvicg est, tout
a 'opposé, une démarche en pleine lumiére. Il s’agit d’une prise de
conscience de la pensée scientifique dans son développement spontané
et créateur. Démarche épistémologique, par conséquent, et qui n’'a
rien de mystique. La recherche scientifique est translucide a 1'égard
de I'objet qu’elle veut comprendre, mais cette lumiére se paie d'une
obscurité sur ses propres démarches. La pensée réflexive, a son tour,
tente d’éliminer ces traces d’obscurité en s’efforcant de saisir le méca-
nisme de la pensée, en intériorisant son attention, en la dirigeant sur la
pensée elle-méme, non pas sur les objets naturels visés par cette pensée.

Brunschvicg se rattache délibérément a la tradition cartésienne
des idées claires et distinctes.

« Ce qui est au-dela de l'individualité psychologique, telle qu’elle
se présente d’elle-méme a l'observation immédiate, ce n’est pas la
transcendance théologique ou l'extériorité sociale, c’est ce redouble-
ment d’intériorité par quoi Descartes fondait le privilége du Cogito
et auquel I'idéalisme transcendantal demandait la justification de la
pensée rationnelle ». 2

1 WEBER et HuisMAN : Tableau de la philosophie contemporaine, p. 97-100.
:* P.C, p. 58s5.



152 MAURICE GEX

Voici quelques citations éclairantes :

« [La philosophie] repose sur la pensée réfliéchie, qui est la plus
haute forme d’activité, ou plutdt, dans sa clarté définitive, la forme
véritable de toute activité». « De toute découverte qui étend la
portée du savoir humain, [la philosophie] fait un moyen pour pousser
plus loin ’analyse réflexive de notre connaissance, pour nous donner
davantage conscience de notre conscience » « Tandis que la méthode
psychologique nous condamnait au scepticisme (...), la méthode
logique, 'analyse réflexive nous en affranchit, en distinguant de
I'illusion intellectuelle ce qui se fonde en raison ».

Nous voyons que non seulement Brunschvicg se réclame des
idées claires et distinctes de Descartes, mais encore il professe, comme
Spinoza, que 1'idée vraie posséde sa force contraignante en elle-méme,
qu’elle contient son propre critére de vérité. Voici un texte qui
posséde une résonance spécifiquement spinoziste : « [La pensée réflé-
chie] a pour but d’identifier ce qu’elle étudie avec cette réflexion
logique, et se vérifie perpétuellement, non par un procédé de démons-
tration extérieure, raisonnement ou expérimentation, mais par le
fait méme de cette identification ». 1

ROLE DE L’HISTOIRE DE LA PHILOSOPHIE

L’histoire révéle rétrospectivement le mouvement imprévisible
de I'esprit créateur, d’olt la nécessité de s’appuyer sur des références
historiques. Brunschvicg considére que l’histoire de la philosophie,
interrogée avec perspicacité, doit nous indiquer, d’'une maniere en
quelque sorte objective, quelles sont les philosophies qui témoignent
de la vérité. « L’histoire de la pensée est comme le laboratoire du
philosophe ». 2

Ainsi se trouve séparé l'ivraie du bon grain.

Nous ne discuterons pas cette conviction de Brunschvicg, qui
contient, selon nous, une grande part d’illusion, car la mise en pers-
pective historique de la philosophie est forcément influencée dés
le départ par les convictions personnelles de I'auteur, d’ou le cercle
vicieux.

L’historien de Brunschvicg prendra son interprétation personnelle
de I'histoire comme témoignage de ses convictions et nullement comme
leur justification.

Pythagore, Socrate, Platon, Descartes, Spinoza, Kant et Fichte,
telle est la liste des philosophes idoines auxquels il se référe constam-

1 I.C., p- 82, 8s.
* Revue de métaphysique et de morale, XXXII, novembre 1926, p. 146.



L'IDEALISME CRITIQUE DE LEON BRUNSCHVICG 153

ment. Précisons que sa béte noire est Aristote qui lui sert de repous-
soir dans sa quéte du vrai philosophique.

Il nous est impossible de développer ces options fondamentales
de Brunschvicg. Nous aurons l'occasion de parler incidemment de
quelques-unes d’entre elles par la suite.

DIEU ET LA RELIGION

Il est indiscutable que le probléme religieux a préoccupé Brun-
schvicg. Non seulement il lui a consacré nombre de pages dans la
plupart de ses livres, mais encore un ouvrage entier : La ratson et la
religion, paru en 1930.

Le maitre de la caractérologie frangaise, René Le Senne, propose
cette interprétation : Brunschvicg est un sanguin, soit un non-émotif,
actif, primaire, il appartient donc au type le moins religieux, ce qui
détermine chez lui une vive curiosité & I'égard du fait religieux qu'il
ne peut saisir de l'intérieur, faute d’émotivité et de systématicité,
d’ol sa grande édition de Pascal et ses études sur ce penseur qui
Uintriguait tellement — car il ne pouvait certes lui refuser l'intelli-
gence scientifique ! Le cas, parait-il, est fréquent chez les sanguins
intellectuels qui possédent une vaste curiosité. Les autres, les non-
intellectuels, vivent dans une indifférence totale a 1’égard de la religion.

Brunschvicg défend un immanentisme rvadical. 11 nous dissuade de
chercher Dieu la ol la tradition religieuse nous y invite, en un étre
supréme cause du monde et transcendant & I'’homme dont il serait
numériquement distinct. La seule preuve valable de 1l'existence de
Dieu est le mouvement que 'esprit trouve en lui pour aller toujours
plus avant en se dépassant sans cesse. Dieu, con¢u d’'une maniére
vraiment spirituelle, indépendamment de toute imagination mythique,
est ce par quoi il y a vérité, ce par quoi I'amour existe entre nous.
D’un tel Dieu nous n’avons pas a attendre secours et protection,
mais seulement l'intelligence du divin .

« On n’atteint Dieu qu’en s’arrachant 4 la nostalgie du transcen-
dant et du surnaturel ». 2 « Double mouvement de pensée, orienté
soit vers I'imagination d'un passé primitif, soit vers le progres de la
conscience réfléchie ». 3

I1 existe deux notions de Dieu :

« Le Dieu d’en haut, le Dieu de l'ordre surnaturel, est un Dieu; le
Dieu du dedans, le Dieu de la pensée spirituelle, en est un autre ». 4

HM.HI, p. 65.
V.F.C, p. 153.
V.E.C., p: 122.
V.F.C, p. 132

F T ]



154 MAURICE GEX

Rappelons a ce sujet que Teilhard de Chardin parle du Dieu d’en
haut et du Dieu de 1'en avant, c’est-a-dire du progrés humain, mais
pour les identifier, non pour les opposer. Il est clair que les termes
ne correspondent pas entre eux : le Dieu d’en haut selon Brunschvicg
n'est pas le Dieu d’en haut selon Teilhard, ce dernier pouvant étre
atteint par la voie mystique, laquelle est intériorisante.

« L’intelligence virile doit chercher Dieu par-deld le concept
physique de causalité, par-dela le concept biologique de paternité,
par-deld méme le concept philosophique de substance. Dieu n’est ni
Pére, ni Cause, encore moins Substance, mais selon la mystérieuse
Parole de Platon, au-deld de tout ce qui peut étre posé devant nous
comme un étre substantiel. » 1

« Le Dieu des guerres de religion peut-il étre le Dieu de la reli-
gion ?» 2 «Les religions ne peuvent pas prétendre a étre la religion». 3
«La ol finissent les religions commence la religion. » 4 « La critique
spiritualiste (...) [met] en évidence la connexion étroite, 1’'identité
fonciere, d’une philosophie pure et d'une religion pure. » 5

Cette religion pure est pour Brunschvicg le véritable accomplis-
sement du christianisme. « Aller jusqu’au bout dans la voie du sacri-
fice et de I'abnégation (...), nous avons a cceur de dire, une fois de
plus, que ce n’est nullement, selon nous, rompre 1’élan imprimé a
la vie religieuse par les confessions qui ont nourri la pensée de 1'Occi-
dent, contredire I'’exemple de leur héros et de leurs saints. » ¢ « Se
met-on réellement en dehors du christianisme et du catholicisme
méme, parce qu’on ne se résigne pas a en faire une religion fermée
sur la lettre de son symbole, parce que, suivant l'interprétation
profonde qu’en donnait Spinoza, on considére qu’elle a pour raison
d’étre de s’ouvrir a 1’élan infini d’une spiritualité pure ? »7

*

Brunschvicg a prospecté la religion au moyen de deux pierres de
touche : Pascal et Spinoza.

Pour Brunschvicg, Pascal défend l'interprétation judaique de la
religion, faisant appel aux miracles et aux prophéties, alors que
I'Israélite Spinoza dégage la religion de toute relation a des circons-
tances de temps et de lieu. Dieu doit étre congu en esprit et en vérité,

t Texte de JEAN BEAUFRET : « Hommage a un philosophe », Confluence 30,
p- 273. Ce texte se rapporte au P.C., p. 778.
V.F.C, p. 120
Thid., p- 7
C.S., p. 55.
V.F.C., p. 146
R.R., p. 264.
Ibid., p. 2.

b - NV V]



L'IDEALISME CRITIQUE DE LEON BRUNSCHVICG 155

il est ’esprit méme et seule une opération de l'intelligence peut nous
orienter vers lui.

Pour Brunschvicg, Pascal, aprés avoir déployé son génie scienti-
fique, est retourné a I'enfance par une sorte de régression de 'esprit
qui I'a livré aux dogmes et aux rites, produits de 1'imagination.

Spinoza représente pour Brunschvicg «le Philosophe, parce qu’il
a eu le privilége de comprendre au seuil des Temps modernes ce que
devait étre I'éternelle philosophie ».

On atteint Dieu par « une conversion a la lumiére intime de 'esprit,
a la conscience de la raison universelle ». 2

La science, dans son intériorité et dans son élan créateur, rem-
place la religion, car elle manifeste la véritable spiritualité et le

véritable désintéressement.
*

Une telle position religieuse ne pouvait manquer de susciter de
vives réprobations, et méme une vertueuse indignation dans le pays
d’Alexandre Vinet et de Charles Secrétan comme nous 'avons déja
dit. Notons cependant deux exceptions importantes qui, sans doute,
confirment la régle. Jean Piaget et Jean de la Harpe publiérent
ensemble en 1928 — donc une année aprés la parution du Progrés de
la conscience... — une plaquette de 8o pages environ pour exprimer
leur adhésion enthousiaste a la religion de 1’esprit de Brunschvicg.

« L'immanentisme revient a identifier Dieu non pas au moi
psychologique, mais aux normes de la pensée méme », écrit Piaget
(p. 36), aprés avoir loué Brunschvicg pour son attitude rationaliste.

Nul doute que nos deux penseurs romands firent alors figure de
vigoureux et malcommodes contestataires aux yeux des bien-pen-
sants ! 3

Nous croyons que l'attitude de Brunschvicg a I’égard de la reli-
gion est profondément révélatrice de I’essence méme de son idéalisme.
I1 oppose la philosophie de I'un a la philosophie de I’étre, la premiére
seule étant d'une pure inspiration idéaliste. La défiance de 1’étre se
traduit en défiance du réalisme. Traduisons « un » par norme et par
valeur, nous obtenons la vigoureuse formule de Georges Bastide, le
plus brunschvicgien de tous les philosophes récents : « L’homme est
un militant de la valeur, non un courtisan de 1’étre ». Voila bien la

1 JEAN GUITTON : Regards sur la pensée frangaise, p. 130.

2 V.F.C., p. 56.

3 Brunschvicg d’ailleurs ne manquera pas, par la suite, de louer les tra-
vaux de Piaget et de faire un sort a l'infantilisme de ce malheureux Aristote :
« Pour un réalisme métaphysique, a 1’dge intellectuel d’Aristote que les études
magistrales de Piaget permettent de fixer, en connexion avec notre civilisation
actuelle, entre 8 et 11 ans, le concret consiste dans les apparences immédiates
de la perception» (V.F.C., p. 130).



156 MAURICE GEX

plus heureuse expression des tendances religieuses de Brunschvicg
et, bien entendu, de Georges Bastide lui-méme. Ce dernier, qui est
personnaliste, peut étre considéré comme disciple de Brunschvicg
seulement dans le domaine de la morale, qui est son domaine propre,
et nullement dans celui de 1'épistémologie dont il ne s’est pas occupé *.

LA MYSTIQUE

Rappelant la parole de Lachelier: « Les dogmatiques font de
Dieu une sorte d’individu, situé quelque part dans I'espace»?,
Brunschvicg semble annoncer les critiques du théologien Paul Tillich
qui déclare qu’il faut en finir avec le théisme, lequel a fait de Dieu
une personne céleste qui réside au-dessus du monde et de I'humanité.
Cependant Tillich, avec les notions de réalité ultime et de profondeur,
rejoint les mystiques, alors que Brunschvicg leur tourne résolument
le dos. En effet, Brunschvicg juge le probléme du mysticisme en le
situant dans l’alternative de l'obscurité et de la lumiére rationnelle,
ce qui lui permet de le condamner au nom de cette clarté de l'intel-
ligence qui est sa visée de valeur et son critére de vérité, comme nous
I'avons vu en comparant sa notion de la réflexivité a celle de Lagneau.
« Une expérience qui se détache de la conscience claire et distincte
se refuse le moyen de justifier le caractére d’authenticité immédiate
qu’elle réclame pour soi». « Le mysticisme semble donc incapable de
subsister en équilibre & son propre niveau. Ou il acceptera de descendre,
et désavouera ce méme idéal de spiritualité qu’il avait commencé
par proclamer, ou bien le rationalisme interviendra pour le soulever
au-dessus de lui-méme et le mener jusqu’au bout « de son aspiration »,
jusqu’a la claire et pleine intelligence de 1'unité de 1'Un»3. «Le
rationalisme entiérement spiritualisé¢, qui transparait chez Platon et
et qui se constitue définitivement avec Spinoza, mérite d’étre considéré
comme supra-mystique plutét que comme antimystique » 4.

Nous retrouvons dans le domaine de la mystique la méme tendance
qui s’est manifestée dans celui de la religion proprement dite et qui
est profondément révélatrice de la spiritualité brunschvicgienne : ni
nier, ni repousser, mais accomplir et purifier. Mais en désincarnant
une doctrine, reste-t-on fidéle a son essence ? Henri Gouhier écrit

! Georges Bastide a été pris d’un soudain malaise a 'ouverture du Congrés
philosophique de Nice, en septembre 1969, et il est décédé quelques jours
plus tard. Signalons I'excellente étude d’ANDRE VOELKE : « Action morale et
analyse réflexive selon Georges Bastide », Studia philosophica, vol. XXIII, 1963.

: V.F.C., p. 202

3 HM.H.I., p. 63-64.

4+ R.R., p. 16.



L'IDEALISME CRITIQUE DE LEON BRUNSCHVICG 157

dans les Nouvelles littéraires (17 oct. 1931) : «La conscience religieuse
est cette réalité vivante et paradoxale ou l'histoire communie avec
I’éternel ; il est & craindre que la purification souhaitée par M. Brun-
schvicg ne soit ici une dénaturation » *.

La vraie mystique, pour Brunschvicg, devrait étre parfaitement
limpide, car il récuse, en intellectualiste impénitent, la notion d’expé-
rience ineffable, non rationalisable. Ce sont donc le rationnel, les idées
claires et distinctes qui commandent le choix des expériences valables.
Autant dire que ce qu’il nomme supra-mystique n’a rien a voir avec
la mystique au sens traditionnel qui, selon ses lignes générales, est
la méme dans les différentes religions, en Orient comme en Occident.

Ajoutons que, si 'on considére la mystique comme le noyau
solide de toute religion, on est en droit de conclure que la religion
épurée selon Brunschvicg n’est pas une véritable religion, que le
méme terme est employé dans deux acceptions radicalement diffé-
rentes.

LA MODALITE DU JUGEMENT

Chez un philosophe — et particulierement chez Brunschvicg —
il convient de distinguer, d’une part, sa visée axiale de valeur et,
d’autre part, les ajustements, peut-étre les compromissions, qu’elle
subit nécessairement par la suite en vue de son adaptation au réel
complexe et multiple.

La visée axiale de valeur chez notre philosophe est d’une limpi-
dité cristalline.

La clé de son idéalisme, qui réduit la métaphysique & la théorie
de la connaissance, se trouve dans «l'intériorité des idées les unes
aux autres»?. Brunschvicg poursuit cette intériorité des idées a
travers toute son ceuvre comme 1'idéal a réaliser dans l'acte de con-
naissance. Les mathématiques, qui se rapprochent le plus de cet
idéal d’intériorité réciproque, sont élevées au rang de science rectrice
et deviennent l'expression la plus pure de l'activité spirituelle.
L’intériorité réciproque étant le fondement de toute vérité ne peut
pas, elle-méme, étre démontrée.

La philosophie de Brunschvicg apparait ainsi comme un nouveau
pythagorisme qui proclame l'union des mathématiques et de la
spiritualité. Il s’agit naturellement d'un pythagorisme purement
mathématique, expurgé de toutes ses tendances acousmatiques et
mystiques.

r V.F.C,, p. 186-187.
2 M.]., p. 86; les références du présent paragraphe se rapportent toutes
a M.J.



158 MAURICE GEX

A 28 ans, en 1897, Brunschvicg défendit sa principale thése de
doctorat, intitulée La modalité du jugement, qui est une ceuvre phi-
losophique de tout premier ordre, le chef-d’ceuvre de l'auteur. Les
vastes enquétes qui ont suivi, et qui totalisent environ 2000 pages
serrées in-8, malgré l'extraordinaire richesse de leur information
n’atteignent pas a la fermeté de pensée et a la précision lucide de
cette admirable thése de 244 pages !

Pour Brunschvicg, comme pour Kant, le jugement est l'acte
fondamental de la pensée. « La vérité apparait avec le jugement,
c’est dans le jugement que les notions sont comprises par leurs con-
nexions réciproques ». « Le jugement est I'acte complet de l'activité
intellectuelle, et 1’acte unique », il est «’esprit lui-méme» (p. 24).

Dans le jugement, la copule exprime 'unité qui définit 'esprit.

La copule peut revétir trois modalités différentes.

10 Les jugements assertoriques ou de réalité.
20 Les jugments apodictiques ou nécessaires.
3% Les jugements problématiques.

Le développement de 1l'esprit est commandé par deux principes
idéaux : la forme d’intériorité et celle d’extériorité. Il s’agit de deux
termes fixes entre lesquels I'esprit oscille sans cesse, mais qu’il ne peut
jamais atteindre d'une fagon absolue et définitive (p. 241).

La forme d’intériorité est I'idéal dont il convient de se rapprocher
autant que possible dans I'effort scientifique et dans la vie morale.

« L’esprit est essentiellement unification idéale, intériorité, la forme
de 'extériorité est nécessairement un en dehors par rapport a 'esprit
(-..) et indéterminable par lui ; cette nécessité est un échec a l'idéa-
lisme métaphysique » (p. 99-100). Par la forme d’extériorité, «1’esprit
s’y reconnait lié a quelque autre chose que lui» (p. 94). « L'intério-
rité est affirmation de l'esprit ; I'extériorité est négation de ’esprit ».
« La nécessité de tenir compte de ce qui n’est pas 'intelligible et 1'un,
et, sinon de le justifier, du moins d’en reconnaitre la réalité, tel est
le trait essentiel qui distingue du monisme idéaliste la philosophie
critique » (p. 100).

Donc, I'idéalisme critique, selon Brunschvicg, évite les difficultés
de l'idéalisme absolu, qualifié tour 4 tour dans le texte cité, d’idéa-
lisme métaphysique puis de monisme idéaliste.

Les correspondances entre le couple intériorité— extériorité et
les trois ordres de modalité du jugement s’établissent ainsi.

« L’étre du jugement d’intériorité est pour l'esprit 1'étre néces-
sité, parce que c’est I'esprit méme (...).»

L’étre du jugement d’extériorité est 1'étre réalité, parce qu’il est
pour l'esprit sans étre pourtant fondé dans la nature de I'esprit.



L’IDEALISME CRITIQUE DE LEON BRUNSCHVICG 159

Enfin I'étre du jugement mixte est 1’étre possibilité, parce que,
ne se rattachant ni a la loi interne, ni au choc externe, il demeure
quelque chose de confus et d’incomplet » (p. 109).

Jugements : Intériorité Extériorité Mixte

Modalité : Nécessité Réalité Possibilité

RAISON ET EXPERIENCE

« Loin de prétendre s’isoler et s’ignorer, raison et expérience se
tournent 1'une vers l'autre ; elles se joignent et s’étreignent, pour
substituer a l'univers de la perception comme a celui du discours,
I'univers de la science qui est le monde véritable. »

« L’expérience résiste, et dans le domaine spéculatif cela est
avantageux, parce que, griace a cette résistance, la mathématique
s’est lestée de réalité. » 2

Nous sommes en présence d'un «idéalisme a hauteur d’homme »
selon I'heureuse expression de M. Deschoux, c’est-a-dire d'un huma-
nisme 3.

« L'homme n’est pas connu avant l'univers. (...) Sujet et objet
relevent d'un méme plan de réalité, c’est-a-dire qu’ils dépendent d’un
méme systéme d’affirmations. (...) Il n’y a pas plus de mor avant le
non-mot que de non-moi avant le moi, car moi et non-mot sont deux
résultats solidaires d’'un méme processus d’intelligence. (...) L’homme,
au cours de son dialogue ininterrompu avec l'univers, s’apparait
a lul-méme comme esprit, et I'univers devient le monde de la science. » 4

Que signifie I’expérience pour notre philosophe ? « L’étre, dans son
sens primitif, est (...) une négation de 'activité intellectuelle, qui n'a
de sens que par rapport a cette activité tout en étant inexplicable
par elle. C’est, pour parler comme Fichte, un choc, mais a condition
de vider ce concept métaphorique de tout contenu positif, d’entendre
par la uniquement I'impénétrabilité et l'irréductibilité a la notion,
I'autre que le méme, comme disait Platon. » 5

Remarquons que sur le terrain purement épistémologique, la
conception de Brunschvicg est parfaitement acceptable. La nature

1 AT, p. 104.

* P.E; pox.

3 Brunschvicg, par MarceL DEescHoux, philosophes de tous les temps,
Seghers éd., 1969, p. 6.

4 EHCP, p. 611-612.

5 M.J.,, p. 92.



160 MAURICE GEX

interrogée dans un laboratoire ne dit jamais que «oui» ou «non »
a I'expérimentateur, et le sens de ce « oui » et de ce « non » est donné
exclusivement par le systéme théorique élaboré par l'esprit du savant
qui constitue le langage de la question posée. Autrement dit, une
expérience brute est sans signification.

« Puisque la base, sur laquelle est élevé I'édifice de la science, est
un choc initial, insaisissable et impénétrable, (...) il s’ensuit que
I'esprit ne peut trouver dans cet univers de quoi se 1’assimiler direc-
tement (...). Il faut d’abord que l'esprit le dissolve pour en adapter
les éléments a ses propres procédés d’intellection. » *

Brunschvicg, qui s’interdit de faire de la métaphysique au sens
classique du mot, réduisant toute métaphysique valable a la théorie
de la connaissance, parait parfois admettre la théorie de Fichte,
selon laquelle le moi, seule et unique réalité fondamentale, engendre
des obstacles sur sa route qui sont le non-moi, pour que le moi —
I'esprit dans le langage de Brunschvicg — ait de quoi exercer son
activité.

Jean Guitton écrit : « Comment peut-on justifier ce choc expéri-
mental ? Comment l'esprit humain s’empéche-t-il lui-méme ? S’il
est tout, comment se fait-il qu’il se crée perpétuellement un obstacle,
un choc ? » 2

Ou chercher le réel ? La réalité du monde se définit par la conver-
gence de ses expressions rationnelles, ce qui signifie, selon le mot de
Gaston Bachelard que Brunschvicg cite avec complaisance : « Notre
pensée va au réel ; elle n’en part pas. » 3

Nous dirons que la vection réalisante de la connaissance est a
sens unique : elle va des sensations vers les constructions théoriques,
vers ’édifice scientifique, qui est la seule réalité.

Finalement, I'idéalisme devient une philosophie tronquée qui ne
peut mordre que sur ce qu’il y a de plus épuré, de plus spirituel.

« L’homme ne peut s’évader du circuit de ses propres jugements ».
« L'esprit répond pour l'esprit ; il ne répond pas pour la matiére et
pour la vie, dont les origines lui échappent, non parce qu’elles sont
au-dessus, mais parce qu’elles sont au-dessous de lui. »

« Le fait humain consiste dans la création d'un ordre capable de
conquérir sur l'ordre de la matiére ou de la vie purement organique
la gloire de son propre avénement. » 4

«Il n’y a sans doute rien, dans 'impulsion de la vie au sens bio-
logique du mot, qui annonce et qui prépare le désintéressement de
I'esprit. Art et science sont des créations gratuites, marquant, a

M.J., p. 142.

Regards sur la pensée frangaise, p. 139.
ATy P 137

P.C., p. 782, 793, 794.

LR R~



L'IDEALISME CRITIQUE DE LEON BRUNSCHVICG 161

I'encontre de linstinct animal, le triomphe de ce mouvement de
conversion ou nous cherchons la caractéristique de ’homme en tant
quhomme. » * « Comme M. Lalande en a multiplié les preuves (...), la
vie proprement biologique et la vie spirituelle sont orientées en sens
contraire ». « Né pour étre simple animal, ’homme a rompu l'entrave
de sa finalité biologique. » 2 « L’intelligence est tout autre chose qu’'une
faculté de concepts qui procéderaient du sensible. » 3

Brunschvicg déclare avec Lachelier: « C’est bien la pensée qui
précede l'existence et qui la fonde.»4

La philosophie n’a pas a se préoccuper du probléme de 1'évolution
du monde vivant : « Le probléme est dans le passage... du présent
temporel au présent éternel. » 5 « [Le] présent, par la réflexion sur soi,
se détache du devenir et acquiert le sentiment de sa suffisance intrin-
séque et de son éternité. » ¢

L’abbé Sertillanges dit fort bien que la pensée de Brunschvicg
«se caractérise par une opposition irréductible au matérialisme et
a tout ce qui, dans la pensée de l'auteur, 1'avoisine ou s’y apparente.
C’est pourquoi I'existence méme de la matiére et de la vie constitue
a ses yeux un scandale. Le réel est esprit ; I'homme est esprit ; la
destinée est une destinée de 1'esprit. » 7

Si tout est esprit, 'origine de 'esprit est un faux probléme qu’il
faut éviter de poser, I'esprit étant ingénérable. De méme, le probléme
de la pluralité des consciences est volontairement écarté du champ
de la philosophie, car il reléve, selon Brunschvicg, de la mentalité
primitive.

Une philosophie de la pure intellectualité ne saurait s’appuyer
sur le sentiment ou sur la volonté : I'intelligence seule est sa référence
légitime.

Dans cette sorte de philosophie de 1’autruche, Brunschvicg sauve
I’absolue pureté de l'idéalisme en refusant de prendre en considéra-
tion des problémes cependant fort importants 3.

r CS, p. 115.

2 V.F.C,, p. 169 et 177.

3 P.C., p. 146.

4 V.F.C, p. 179.

5 VP, . 177

6 V.F.C, p. 147.

7 JEaAN GUITTON : Regards sur la pensée frangaise, p. 129.

8 M. Edouard Mauris nous a fait judicieusement remarquer que I’épuration
spirituelle progressive constitue une véritable finalité dans la perspective
humaniste, ol se place Brunschvicg. Or celui-ci récuse explicitement «cette
vision finaliste des choses, cette tradition archaique de mythologie» (A.I.,
p. 67). La seule finalité qu’il admet implicitement est une finalité vers 1'ou-
verture et la liberté, sans aucune préfiguration du but & atteindre, celui-ci se
déterminant & nouveau d’une maniére mouvante a chaque nouvel effort de
création — comme dans la finalité bergsonienne.

Le probléme de la finalité est proprement éludé par l'idéalisme critique.

II



162 MAURICE GEX

L’idéalisme de Brunschvicg doit étre considéré selon nous surtout
comme une philosophie de 1'idéal — et non pas seulement de I'idéel —
car il cite complaisamment ce mot d’African Spir: « La philosophie
pose le jugement sur ce qui doit étre, la norme de la pratique intel-
lectuelle et morale, elle affirme la réalité divine de I'idéal. » * Malgré
son intense aspiration a 1'unité, il est incontestable que la philosophie
de Brunschvicg est un dualisme d’inspiration platonicienne qui oppose
le monde intelligible au monde sensible. Ce qui dissimule en apparence
ce dualisme tient au fait que l'auteur finit par négliger, méme par
ignorer complétement 1’élément inférieur : il s’en détourne.

CRITIQUE DE L’IDEALISME

Brunschvicg refuse le réalisme en tant que philosophie statique
qui pose des réalités figées définitivement dans leur nature: seul
I'idéalisme permet, a ses yeux, un progrés indéfini et imprévisible.

Cette critique du réalisme n’est pas valable, car il suffit pour la
réfuter de concevoir que le dynamisme régne également dans le
non-moi, ce qu'admettent le matérialisme dialectique et, dans le
camp du spiritualisme, la philosophie organique de Whitehead, par
exemple. Il est question dans cette derniére, de «l’avance créatrice
de la nature», la nature étant profondément consubstantielle a
I'esprit. Tous les réalistes revendiquent les droits de I'immédiat : ce
qui est réel pour eux est ce qui apparait. Le choc de l'expérience
recouvre une réalité structurée qui existe pour elle-méme.

Qu’on nous permette d’esquisser rapidement notre solution per-
sonnelle du probléme né du conflit entre 1'idéalisme et le réalisme.

L’idéalisme contient, a notre sens, une profonde vérité qu'un
philosophe ne peut méconnaitre : c’est 'affirmation de l'intériorité
comme fondement du réel. Une réalité dépourvue d’intériorité est
un néant — donc ce n’est plus une réalité. Le terme d’intériorité est
pris dans un sens large : l'intériorité n’est pas nécessairement une
activité spirituelle telle qu’elle est vécue par I’homme, elle peut étre
une activité différente, telle que celle qui se manifeste dans ’atome,
par exemple. Mais précisons que toute activité a quelque analogie,
méme lointaine, avec 1'activité de I'esprit — ce qui revient & élargir
la notion d’esprit.

Le véritable idéalisme ne peut étre qu'un réalisme intégral, dont
le principe fondamental est: fous les objets sont des sujets ou des
combinaisons de sujets — ce qui signifie qu'ils ont une intériorité qui
les fonde, qui leur confére une consistance ontologique.

t V.F.C, p. 171.



L'IDEALISME CRITIQUE DE LEON BRUNSCHVICG 163

Ne pouvant développer cette conception, nous renvoyons a la
psycho-biologie de Raymond Ruyer, qui est un monadisme assoupli
et transposé. Une telle philosophie ne prononce aucune exclusive —
comme le fait Brunschvicg — a 1’égard du monde biologique, dont
elle cherche les rapports avec le psychisme.

MISE AU POINT FINALE

Ayant développé un théme brunschvicgien précis — celui de
son idéalisme critique — nous avons forcément di négliger certains
aspects trés importants de sa philosophie.

Nous nous proposons de les signaler pour terminer.

Brunschvicg est radicalement opposé a toute dialectique ternaire
— la dialectique platonicienne ascendante étant tout autre chose —
car «Le propre de l'idéalisme rationnel, c’est qu’il ne pose jamais
d’alternative » 1. La lumiére de la vérité suffit a écarter 1’erreur, sans
avoir recours a la négation. Donc, opposition a Hegel et a sa descen-
dance spirituelle. « [La philosophie]| est une étude positive, et elle a
un objet concret, I'objet concret par excellence, 1'esprit méme qu’est
effectivement chacun de nous. » 2

Nous sommes en présence d'un authentique spiritualisme et
nullement d'un idéalisme qui fait manceuvrer des idées imperson-
nelles comme des soldats sur le terrain d’exercice de la métaphysique :
I'idéalisme critique de Brunschvicg a donc rejoint le spiritualisme en
tant que philosophie du concret. La question qui reste mystérieuse,
et que Brunschvicg n’a jamais abordée de front, est le rapport entre
les esprits individuels et 1'esprit universel.

La science ne I'intéresse pas en tant que résultat, mais en tant
que méthode : c’est le travail de l'esprit dans sa quéte de la vérite
scientifique, dans son pouvoir créateur, qui mérite l’attention du
philosophe. Nous sommes incontestablement en présence d’une philo-
sophie du concret, mais d'un concret trés spécialisé, d’'une nature
exclusivement intellectuelle.

Pour atteindre la pleine intelligence des idées il faut « dénoncer
les piéges et repousser les complaisances du langage. » 3

Brunschvicg nous invite & accomplir une véritable conversion
intérieure pour passer de la connaissance d’imagination, soutenue
par le langage, a la connaissance de raison qui s’épanouit dans les
mathématiques : toute sa philosophie est en réalité un appel a cette
conversion.

1 PC, p. 184.
3 I.C., p. 169.
3 HM.H.I, p. xI1.



164 MAURICE GEX

Le progrés moral et le progrés religieux sont axés comme le pro-
grés scientifique : ils expriment tous trois le méme élan spirituel, la
méme tendance au dépassement et au désintéressement.

La fonction éminemment intellectuelle de réciprocité nous permet
de nous placer au point de vue des autres dans l'action. La charité
qui nous pousse a l'action désintéressée permettant de surmonter
I'instinct animal, posséde le méme fondement philosophique que le
mouvement de l'intelligence qui dépasse 1’égocentrisme et 1'anthropo-
morphisme, tel qu’il se révele a 1’état pur dans la pensée mathéma-
tique.

« Le dernier mot de cette philosophie, ce n’est pas une affirma-
tion, c’est un appel», écrit Raymond Aron. Appel a l'activité de
I'esprit, toujours imprévisible, toujours ouverte. « Aucune proposi-
tion démontrée ne saurait limiter I’élan vers le vrai, aucun progres
moral n’épuise la volonté du bien. » * L’homme est ainsi invité a se
dépasser perpétuellement lui-méme. Il s’agit d’'un humanisme décidé,
d'un antistructuralisme. L’activité connaissante fait partie intégrante
de notre science qui est ceuvre humaine : elle ne se laisse pas éliminer
de ses résultats z. Appel a la liberté. « La liberté est le caractére qui
définit I'esprit. » 3 « Il n’y a rien au-dela de la liberté (...), conclusion
nécessaire d’'une philosophie de la conscience pure ». 4

MAURICE GEX.

H.M.H.I,, p. 66.
EH.CP., p. 610.
I.V.E., p- 135,

AW B -



	L'idéalisme critique de Léon Brunschvicg

