
Zeitschrift: Revue de Théologie et de Philosophie

Herausgeber: Revue de Théologie et de Philosophie

Band: 20 (1970)

Heft: 2

Artikel: André Dumas : interprète de Bonhoeffer

Autor: Faessler, Marc

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-380943

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 09.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-380943
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


ANDRE DUMAS

INTERPRÈTE DE BONHOEFFER

i. L'enjeu

Au début du siècle, la réflexion théologique affrontait la mise
en doute kantienne de Dieu comme objet, et elle refusait son aUé-

geance à une transcendance régulatrice sans réahté constitutive.
EUe se débat aujourd'hui avec la mise en cause de l'homme comme
sujet, déterminée à refuser qu'U soit dépossédé de toute substantialité
au profit d'instances impersonnelles dont les sciences humaines nous
offrent l'expression formalisée. Atteinte par l'effondrement des
transcendances classiques, la théologie, désireuse d'éviter les écueus
du labyrinthe exégétique ou des orthodoxies figées, est ainsi mise
en demeure de rendre compte de son objet propre et des constituants
de l'epistemologie qui donne corps à son discours. C'est pourquoi
le long de ce cheminement difficile, la pensée ramassée, forte et
tendue de Bonhoeffer s'impose de plus en plus comme une féconde
source d'inspiration *. Il convient donc de saluer la pénétrante et
stimulante interprétation qu'André Dumas, professeur à la Faculté
de théologie de Paris, nous en offre aujourd'hui2. Son hvre nous aide

1 Indépendamment des interprétations proprement dites de Bonhoeffer, il
faut mentionner les travaux de Heinrich Ott : Wirklichkeit und Glaube,
Göttingen, Vandenhoek und Ruprecht, 1966, et ceux de la théologie radicale
américaine, notamment J. J. Altizer, W. Hamilton : Radical Theology and
the Death of God, New York, Bobbs-Merill, 1966 ; en Allemagne, D. Solle :

Stellvertretung, Stuttgart, Kreuz Verlag, 1965.
1 A. Dumas : Une théologie de la réalité, Dietrich Bonhoeffer, Genève, Labor

et Fides, 1968. Parmi les innombrables articles et publications de l'auteur,
dispersés à tout vent de revues, nous voudrions signaler certaines contributions
de grande valeur : Des prolégomènes dogmatiques à l'insertion éthique dans
l'exégèse de Karl Barth, in Antwort, Munich, Kaiser Verlag, 1956 ; Le contrôle
des naissances, opinions protestantes, Paris, Les Bergers et les Mages, 1965 ;

Constance et contingence, in Oikonomia, Hambourg, H. Reich Verlag, 1965,
p. 287-292 ; De l'objectivité de Dieu, Rev. Hist. Phil. Rei., 1966, n° 4, p. 309-
322 ; La fonction idéologique, in Eglise et société (documents préparatoires),
tome IV, Genève, Labor, 1966, p. 33-46 ; Loi naturelle et irruption évangélique,
Suppl. La Vie Spirituelle, n° 81, mai 1967, p. 230-250 ; Bible et violence, Signes
du temps, décembre 1967, p. 8-10 ; Espérance chrétienne et espérance marxiste.
Bull, du CPE, Genève, 1967, n° 6 ; Tragique et foi, Bull, du CPE, Genève,



I08 MARC FAESSLER

par sa clarté, nous fortifie par la richesse de sa substance théologique
et ouvre à l'appétit inteUectuel des horizons que l'on a hâte d'aUer
explorer. Un tel ouvrage est un gage d'espérance pour une nouvelle
« reprise » de la parole théologique au cœur d'une culture occidentale
où la froideur néopositiviste des exigences technologiques à satisfaire,
masque souvent la plénitude des finalités à dévoiler.

On sait que l'œuvre de Bonhoeffer tient tout entière en quelques
livres denses ' et qu'eUe a donné lieu à une querelle des classiques
et des modernes dans l'interprétation que l'on a proposée de son
développement interne. La controverse a surgi à la suite de la
publication, en 1951, des lettres écrites par Bonhoeffer de sa prison de

Tegel et qui contiennent ses réflexions sur les trois thèmes devenus
désormais célèbres : le monde majeur (die mündige Welt), l'interprétation

non rehgieuse de la présence du Christ et la disciphne de
l'arcane. Certains y ont vu l'aboutissement d'un itinéraire intérieur, qui,
parti d'une concentration ecclésiologique de la présence du Christ
existant en forme de communauté, franchissait finalement les limites
de tout ghetto ecclésiastique pour découvrir que l'Eglise n'est rien
d'autre que l'humanité eUe-même, où Dieu a pris corps et où 1'« homme

pour les autres » devient l'expression d'un christianisme anonyme
vécu dans le mutisme et l'attente 2. Contre cette interprétation où

1968, n° 1-2, p. 45-54 ; Sociologie de la société industrielle et ecclésiologie, Et.
Théol. Rei., 1968, n° 4, p. 265-283 ; La critique de l'objectivité de Dieu dans
la théologie protestante, in Procès de l'objectivité de Dieu, Paris, Ed. du Cerf,
1969, p. 147-168 (suivi d'une discussion). André Dumas prépare actuellement
un ouvrage sur Les christologies protestantes contemporaines : de Schleiermacher
à Pannenberg. A paraître aux Editions du Cerf, Paris.

1 Ce sont, par ordre chronologique (que suit presque fidèlement le
commentaire d'André Dumas) : 1930, Sanctorum Communio, rééd. Munich, Kaiser,
1954 J I93I. Akt und Sein, rééd. Kaiser 1956 ; 1933, Schöpfung und Fall,
Kaiser, 1958 (nombreuses rééditions) ; 1937, Nachfolge, trad. fr. Le prix de la
grâce, Neuchâtel, Delachaux, 1962 ; 1939, Gemeinsames Leben, trad. fr. De la
vie communautaire, Delachaux, 1947 ; 1940, Das Gebetbuch der Bibel, trad. fr.
Bible, ma prière..., Bruxelles, Desclée, 1968 ; 1949, Ethik, trad. fr. Ethique,
Genève, Labor, 1965 ; 1951, Widerstand und Ergebung, trad. fr. Résistance et
soumission, Labor, 1963 ; 1953, Versuchung, trad. fr. Tentation, Labor, 1961.
Ces trois derniers ouvrages ont été édités grâce aux soins d'E. Bethge, l'ami
intime de Bonhoeffer, auquel on doit une monumentale biographie : Dietrich
Bonhoeffer. Eine Biographie, Munich, Kaiser, 1967 (trad. fr. : Dietrich
Bonhœffer : vie, pensée, témoignage, Genève, Labor et Fides, 1969, ne contenant
pas les documents édités en appendice de l'édition allemande). Tous les autres
textes de Bonhoeffer (conférences, notes, cours, etc.) ont été rassemblés dans
quatre volumes de Gesammelte Schriften, Munich, Kaiser, 1958-1961, où l'on
trouvera notamment le texte, reconstitué par Bethge, du cours de christologie
donné à Berlin en 1933 (tome III, p. 166-242 ; texte édité à part sous le titre
Wer ist und wer war Jesus-Christus Hambourg, Furche Verlag, 1962).

2 Outre les théologiens radicaux américains, il convient de citer H. Müller :

Von der Kirche zur Welt, Leipzig, Koehler Amelang, 1963. Notons cependant
que le thème récent de « la mort de Dieu » n'est pas un thème bonhoefférien ;



ANDRÉ DUMAS INTERPRÈTE DE BONHOEFFER IOÇ

la foi se confond avec un anonymat indéfini et un engagement sans
identité, André Dumas maintient, à juste titre, la cohérence
christologique et la continuité profonde de la problématique bonhœffé-
rienne : ce qui unit le Bonhoeffer de 1927, défenseur de la Volkskirche
établie, à celui de 1933, refusant l'hérésie chrétienne allemande en
fondant l'Eglise confessante, et à celui de 1943 vivant sa foi dans la
discipline du secret, c'est sa manière originale de thématiser l'incarnation.

Cette dernière est comprise comme une spatialité unissant
Dieu et le réel en une structure recréatrice du monde, qui à chaque
moment de l'histoire trouve sa concrétion propre en fonction du heu
où la vérité est à attester dans le réel. Ainsi l'interprétation non
religieuse de la présence du Christ n'a-t-elle pas de valeur en soi.
EUe s'intègre à une lutte constante de Bonhoeffer pour que le dire
théologique ne soit ni tentative de s'abstraire du monde par spéculation

sur l'au-delà métaphysique, ni expression du repli vers l'au-
dedans par intimisme existentiel, mais incarnation responsable d'un
dire de l'identité de Dieu au cœur d'une identification aux diverses
situations historiques rencontrées.

Par sa mise en évidence du caractère spatial et structurant de
la christologie bonhœfférienne, André Dumas pose les jalons d'une
problématique théologique susceptible et de surmonter les impasses
où nous a confinés l'histoire des rapports entre philosophie et théologie,

nature et grâce, engagement profane et fidélité croyante, et
d'amorcer, dans la clarté, un dialogue polémique avec les sciences
humaines.

2. L'objet de la théologie : l'être-là du Christ présent

Certains événements parlent ; Dieu se livre dans le lieu contesté
d'un langage et d'une incarnation ; il se qualifie lui-même dans

l'objectivité d'une présence accessible et il qualifie ainsi l'histoire du
monde comme celle d'un dialogue entre la révélation d'une parole
et la foi de l'homme en cette parole : telle est la prétention de la foi
chrétienne. Cette dernière est dès lors mise en demeure d'articuler
un dire « théo-logique » de la transcendance dans l'historique, le
contingent, l'incarné. Cette tâche requiert une fondation théorique
établissant le statut épistémologique de l'objet (en l'occurrence : Dieu
se hvrant au cœur de la facticité) dont le discours théologique cherche
à rendre compte. L'œuvre de Bonhoeffer est reprise fondamentale
de cette requête, poursuivie jusqu'en ses conséquences éthiques.

il se rattache à un certain type de christologie kénotique unitarien. Bonhoeffer
parle seulement de l'abandon, de la souffrance et de la faiblesse de Dieu, ce
qui ne signifie pas son évacuation... Cf. A. Dumas : Les théologiens de la mort
de Dieu, La Nouvelle Critique, n° 24, mai 1969, p. 16-19.



HO MARC FAESSLER

Dans le processus de connaissance propre à la science exacte,
l'objectivité apparaît comme la garantie externe de la vérité, comme
ce qui résiste au sujet. Elle le contraint à nommer l'objet de telle
manière que le sujet puisse accéder à l'universalité du concept. Mais
le concept lui-même n'acquiert sa validité qu'en fonction d'un retour
à l'extériorité objective qui en vérifie le caractère opératoire. Tandis
que l'objectivité spécifique du Dieu de la foi se rattache à un tout
autre mode de présence : celui d'une interpeUation requérante et non
celui d'un réel disponible. Présence cachée dans l'incognito d'une
incarnation manifestée, Dieu est objectivement connu par la foi
comme la hmite constitutive de l'obéissance croyante et de l'unité
recréée du réel, mais il n'est pas objectivable selon le processus de la
raison. A la manière dont le sens se conquiert objectivement, par
objection au non-sens ou au contresens, Dieu se donne comme être-
présent dans l'acte qui dit le monde en Dieu, c'est-à-dire en sa vérité.
Bonhoeffer localise donc dans le mystère de l'incarnation un spécifique
conceptuel, présupposant certes un « être connu par Dieu » préalable
au connaître par l'homme, mais manifestant surtout que Dieu donne
à connaître sa réalité non à la limite mais au centre de la réahté du
monde. De sorte que les hommes peuvent se dire existants non seulement

face au Christ, mais en lui.
Le questionnement fondateur de la christologie n'est plus dès

lors de se demander « comment » • le Christ est ce qu'il dit être, mais
« qui » h est en tant que Ueu où l'existence humaine, l'histoire et la
nature retrouvent la réahté de leur réelJ, à nouveau orienté vers

1 A la manière des réflexions christologiques de l'ancienne Eglise sur la
substance et les natures. Bonhoeffer se situe également en dehors des théologies
de l'expérience, réfléchissant à partir de la question : « que » m'apporte l'expérience

intérieure que j'ai du Christ
2 Cette opposition entre réel et réalité joue d'un artifice de langage « pour

marquer la différence entre la platitude de la facticité (faktisch) et la réalité,
où Dieu est présent-caché, effectif-efficace, effectuant-effectué (wirklich) »

(A. Dumas, op. cit., p. 229, note 2). Mais cet apparent jeu de mots recouvre,
dans la pensée bonhœfférienne, une réflexion approfondie sur la création comme
lieu théologique. Dans Création et chute, cours professé à l'Université de Berlin
au semestre d'hiver 1932-1933, Bonhoeffer montre que les récits bibliques de
la création ne visent pas à satisfaire notre curiosité sur les origines mais à
informer notre connaissance et notre obéissance sur la structure et la configuration

du « réel/réalité ». Ces deux termes couplés peuvent en effet être introduits

pour indiquer que les quatre structures, que la Parole créatrice a pour
effet décisif de faire apparaître, se répartissent en deux ordres distincts. Les
trois premières, celles par lesquelles d'informe le monde devient création,
décrivent le réel offert à la science et aux pouvoirs de l'homme. Elles constituent

la nature comme devenir, déterminisme et nécessité. Ce sont les structures

de la dialectique naturelle du repos et du mouvement, de la loi
impersonnelle du fixe et des nombres, enfin de la fécondité du vivant. La quatrième
structure, celle par laquelle, en l'homme son image, le Créateur habite sa



ANDRÉ DUMAS INTERPRÈTE DE BONHOEFFER III
Celui qui en est le mUieu caché. La réflexion est ainsi conduite à la
description (car la méthode théologique ne pouvant plus être ni
analytique ni synthétique, est désormais descriptive) d'une « ontologie

christologique ». Une telle formule provoque généralement dans
la tradition réformée une levée de boucliers. Mais André Dumas
montre que sous l'influence de Hegel (d'un Hegel logicien plutôt que
philosophe du devenir), Bonhoeffer cherche à décrire l'être-là du Christ
présent (structure spatio-temporelle saisie comme parole fondatrice,
sacrement réalisé et communauté déployée) et l'être-là du Christ
historique (délimitation, sans cesse reprise par la théologie, du lieu
où s'effectue culturellement la christologie, aux frontières des non-
lieux dénoncés de l'hérésie) '. Dans la formule « ontologie christologique

», l'accent est à porter résolument sur l'adjectif « christologique ».

Il ne s'agit ni d'un immanentisme latent, ni d'une réouverture à la
spéculation métaphysique sur l'être, mais d'une tentative d'articuler
une théologie de l'engagement de Dieu dans le monde à un réalisme
concret du retour responsable de l'homme au monde. L'objet de la
théologie n'est plus désormais un au-delà détournant l'homme du
réel ou un au-dedans le confinant dans l'intimisme de son individualité
pieuse. Il est « Christ présent ici-bas comme l'ontologie de la
transcendance incarnée »2. En insistant si fortement sur l'incarnation,
l'ecclésiologie et la mondanisation (Weltlichkeit) de Dieu, Bonhoeffer
veut délivrer la théologie des significations métaphysiques pour lui
conférer le statut sohde d'une science de l'objet de foi Jésus-Christ,

créature, décrit la réalité comme structuration par la liberté humaine du réel
naturel de la création et du réel culturel de la relation à autrui. Elle constitue
la culture (au sens large d'instauration de tous les rapports humains) comme
liberté structurante, mission concrète et limite acceptée. La réalité peut donc
se définir comme la structuration par la liberté humaine du réel des structures
théologiques de la création que Dieu confie à l'homme. Elle intègre par conséquent

le factuel (faktisch, sachlich) à l'effectif (wirklich), ou en termes moins
précis, les faits reconnus par le savoir scientifique à l'être dévoilé par la connaissance

théologique de la liberté. Vivre la réalité du réel, c'est vivre le réel dans
la destination et l'origine que Dieu lui confère, c'est vivre avec Dieu et devant
Dieu au milieu du monde, c'est vivre la liberté (en tant que structuration des
relations) comme image de Dieu donnant sa structure au monde. C'est ce que
le Christ a accompli, alors que l'homme, continuellement égaré, ne cesse de
déstructurer le réel qui lui est offert et de manquer la réalité de sa liberté, en
substituant au concret de sa relation au prochain l'illimitation de son désir.

1 Le Christ présent est ainsi à la fois structure et lieu (milieu de l'existence
humaine, milieu de l'histoire et milieu entre Dieu et la nature). Dans son cours
de christologie, Bonhoeffer avait prévu une troisième partie sur le Christ éternel

; elle n'a malheureusement jamais été mise en forme. L'originalité de cette
christologie qui cherche à déceler ce qui, dans la réalité, est ontologiquement
déterminant, repérable et fondateur, permet de définir la théologie comme la
mémoire de l'Eglise réfléchissant l'étant de l'être de Dieu dans le monde.

2 A. Dumas, op. cit., p. 128.



112 MARC FAESSLER

transcendance de l'ici-bas, spatialité concrète et objective, faisant
devenir Dieu dans la réalité et la réalité en Dieu.

Il s'agira donc de formuler cette ontologie christologique comme
la saisie d'une structure active et cachée, propriété effective du réel,
appréhendée par le « description de ce qui peut donner sens au mot
Dieu comme au mot réalité, si le travail de Jésus-Christ consiste à
faire apparaître l'un et l'autre dans le vis-à-vis unitif qui les dévoile » ».

Les outils conceptuels nécessaires seront forgés au creuset d'un
vocabulaire à dominante spatiale, logique et structurale, en une reprise
reflexive du climat de l'Ancien Testament où Dieu n'est jamais éprouvé
que dans les limites de la vie et du corps. Les mots-clefs de Bonhœffer
sont en effet : structure (Gestalt, mieux traduit ainsi que par « forme »,

à relent trop aristotélicien), structuration (Gestaltung), représentativité

(Stellvertretung), effectivité (Wirklichkeit, ainsi traduit par
Hyppolite chez Hegel), lieu (Ort), milieu (Mitte), mode d'être
(Seinart), habitation dans (Sein in). A ce vocabulaire correspond une
logique, non plus dialectique, au sens où un terme récupère son
opposé par dépassement (par exemple l'assomption de la religion
par la foi chez Barth), mais paradoxale. C'est une logique qui juxtapose,

dans une unité confessée, des termes en tension radicale, en
les situant par contrepoint, sans séparation ni confusion. En quoi
Bonhoeffer rompt avec toute tentation hégélianisante pour se
rapprocher des stades du cheminement kierkegaardien 2. L'élaboration
dogmatique sera donc philosophique en sa formulation et biblique
en sa matière 3. EUe tentera de décrire réflexivement, en articulant
certaines affirmations axiales de l'Ecriture, l'habitation du Créateur
dans sa créature, dont Jésus-Christ est le milieu médiateur, la structure

médiane.

3. L'ÉLABORATION DOGMATIQUE COMME DESCRIPTION DE LA RÉALITÉ
RÉUNIFIÉE EN CHRIST

L'incarnation est révélation d'un appel irrévocable à reconnaître
la réahté de la présence ontologique de Dieu dans le monde. EUe est,
dans son effectivité particuhère, extension universalisante de la foi

1 A. Dumas, op. cit., p. 236.
2 La pointe de l'antihégélianisme de Bonhoeffer se marque en ce que pour

lui, Jésus-Christ est médiateur concret entre les hommes et non pas médiation
symbolique à effectuer conceptuellement. Cf. la note de Bonhœffer sur Hegel
retrouvée et publiée par Bethge dans sa biographie, Ed. ail., op. cit., p. 266-267.

3 Le meilleur exemple en est fourni par Schöpfung und Fall, dans lequel
la matière biblique des six jours de la création en Genèse 1 et 2 est explicitée
comme instauration des structures du nécessaire, du vivant et du libre (cf.
infra, p. 110, note 2).



ANDRÉ DUMAS INTERPRÈTE DE BONHOEFFER II3

d'Israël confessant que Dieu est au müieu du monde sans se
confondre ni avec la facticité du mondain, ni avec l'irréalité des arrière-
mondes religieux. Christ saisit l'homme au centre de sa vie et sauve
le monde en le portant, en s'en rendant responsable. En représentant
jusqu'au bout de lui-même le monde devant Dieu, il le structure, le
réunifie, le recrée en sa réalité bonne, lui rend son véritable milieu.
La structuration du monde en Christ trouve son contenu dans cette
fidélité au réel pour y dire et y vivre l'obéissance concrète à l'unité
de la réalité en Dieu, pour en assumer la représentativité responsable
devant Dieu. « La structure indique le lieu qui n'est jamais quitté.
La représentativité indique le sens de ce qui est vécu. Les deux mots
se rejoignent pour exprimer non religieusement l'extension et l'effec-
tuation du salut qu'est Jésus-Christ. »" En maintenant paradoxalement

et polémiquement unis le réel pécheur de l'homme, assumé dans
la croix, et la réalité restaurée de Dieu, manifestée par la résurrection,

Jésus-Christ effectue la mise en mouvement qualifiée de la
responsabilité humaine en abohssant la dualité métaphysique des
transcendances illusoires. Désormais la vérité de Dieu est cachée dans
la réahté du monde.

La « suivance » (Nachfolge) du Christ devient dès lors engagement
coûteux de l'obéissance dans le concret, car le commandement de
Dieu accompli par Jésus est désormais structure de l'ici-bas. Cette
« suivance » consiste à reconnaître le « déjà là » de l'ordre de Dieu
dans les réalités natureUes, réflectivité de sa présence ontologique
dans le monde, par abohtion des fausses alternatives de la conscience
religieuse au profit de la simphcité du risque de l'action responsable.
La prétention adamique et pharisienne à connaître le bien et le mal,
fait place à l'immédiateté de l'obéissance et à l'attente cachée du
jugement de Dieu. L'appel de Dieu maintient le croyant dans la
distance salutaire de la foi qui reconnaît le Christ comme seul médiateur

unifiant la réalité en l'interpeUant. Mais passer par Christ c'est
également discerner dans la multiplicité des possibles, la structure
d'un nécessaire qui donne la liberté de lui obéir. Pour aider à ce

discernement, la tâche de l'éthique consiste à décrire ce qui dans la
réahté est commandement de Dieu. André Dumas décèle chez
Bonhoeffer trois tentatives d'accès à cette présence de Dieu au milieu
du réel : la théorie des mandats, la structure de la vie responsable,
et la relation entre le dernier et l'avant-dernier ; elles forment ensemble
« le compte rendu ontologique du monde où Dieu ordonne »2. Les
mandats (le travaU, le mariage, les autorités, et, curieusement,
l'Eglise) manifestent le Christ existant en forme de commandement

1 A. Dumas, op. cit., p. 40.
2 A. Dumas, op. cit., p. 170.



114 MARC FAESSLER

dans le monde. Ils ne sont pas des ordres de création mais des missions
de Dieu prenant la forme d'instances terrestres où se concrétise, dans
la liberté et la soumission, l'unité de la réalité devant Dieu *. La
structure de la vie responsable est par contre la description de la
« suivance » à partir de l'œuvre de Jésus-Christ, le prochain, l'incarné,
le chargé, le décidé. Conformité au réel, responsabilité pour les autres,
disposition à assumer la faute et engagement de la liberté pour que
soit réunifié le réel disloqué, en sont les articulations essentielles 2.

Enfin la relation entre l'avant-dernier de la nature et de la culture,
et le dernier de la grâce et de la justification accordée, est comprise
comme une relation où le dernier fonde, précède et sauvegarde l'avant-
dernier de sa déstructuration. Le salut ne parachève pas le réel
mais nous y renvoie. Il nous tourne vers les réalités humaines, qui
ne sont pas abolies par l'attente de Dieu, mais bénies par sa venue,
rendues à leur consistance de créatures. Ainsi le nature et le culturel
peuvent-ils être pensés comme des lieux qui ont pour fonction de
médiatiser et d'universaliser le message de la révélation, dans la
mesure où la foi saura les rattacher à une lecture de leur origine et
de leur destination en Christ 3.

On comprend mieux dès lors le refus que Bonhoeffer n'a cessé

d'opposer à une distinction entre l'Eglise spiritueUe, invisible, d'en
haut et l'EgUse empirique, visible, sociologique, d'en bas. Car l'Eglise
est la réalisation du monde en Jésus-Christ, l'effectuation continuée
de l'incarnation dont eUe maintient le lieu, effectué et caché, au miheu
du monde. Elle est le corps extensif du Christ, c'est-à-dire le rappel
concret que l'humanité a été recréée une, réunifiée. Elle est le monde
pris en Christ, le corps de la société manifesté sans brisures, en un
mot Jésus-Christ existant en forme de communauté. L'Eglise est

toujours avec l'humanité, non pas simplement solidaire de sa réalité,
mais représentatif d'eUe, de même que le Christ se constitue serviteur
responsable et représentatif du monde. Ce n'est pas l'organisation

1 Dans l'Ethique, ce qui est dit des mandats peut souvent paraître quelque
peu formel. Mais il faut les envisager comme des concrétions de la nécessité,
en lesquelles est appelée à s'incarner la liberté. Travail, mariage, autorités et
Eglise, en tant que mandats, ne doivent jamais être confondus et assimilés
aux formes sociales qu'ils ont revêtues historiquement.

2 Cf. Ethique, Genève, Labor, 1965, p. 182-215.
3 Cf. Ethique, op. cit., p. 93-181. L'importance de cette médiation du naturel

et du culturel entre le dernier et l'avant-dernier ne saurait être trop soulignée.
Si on en méconnaît le rôle, on succombe soit à la tentation fondamentaliste
qui court-circuite la culture par la Bible, soit à la tentation sectaire qui
supprime le monde au profit de l'Eglise. On s'interdit d'autre part de poser les
fondements solides d'une lecture christologique de la culture contemporaine
(théâtre, cinéma, etc.) et d'une éthique politique évangélique. Voir à ce propos
l'essai récent de A. Manaranche : Y a-t-il une éthique sociale chrétienne
Paris, Ed. du Seuil, 1969.



ANDRÉ DUMAS INTERPRÈTE DE BONHOEFFER II5

de ses ministères qui importe, mais l'effectuation de la communauté

par laqueUe eUe réalise la société telle que Dieu la veut : nouveUe.
C'est pourquoi le problème soulevé par Bonhoeffer dans ses lettres
de prison n'est pas d'accommodation apologétique, mais d'attestation

véridique. Comment être l'Eglise parmi les hommes d'un monde
majeur ', vivant l'absence de toute expérience de Dieu dans un présent
de souffrances où a disparu toute nostalgie enfantine d'un surnaturel
protecteur et où la finitude et l'abandon sont l'horizon quotidien du
combat enduré, de la résistance assumée et de la mort subie L'arcane,
l'Eglise non religieuse du secret, devient alors la forme adéquate de
la foi devant Dieu dans un monde sans Dieu. Portion du monde qui
partage le secret de la souffrance de Dieu, l'Eglise s'effectue dans la
certitude cachée de l'arcane, offrant à autrui, non les stériles consolations

du religieux sur l'au-delà, mais l'active présence, pleinement
humaine et disponible, du croyant. Par fidélité à l'incarnation, l'Eglise
trouve ainsi son lieu concret dans l'existence libre. Elle vit la
transcendance comme une vie tournée vers autrui, assumant, dans l'acte
de la prière devant Dieu, la majorité non solitaire du monde, et dans
la souffrance de la soumission avec Dieu, la passion restructurante
de l'homme exécuté Jésus-Christ. Même dans le secret de l'arcane,
le Christ reste ainsi la structure qui oriente le lieu de l'Eglise, tandis
que l'Eglise demeure le lieu d'existence où se déchiffre et se vit la
structuration du monde par le Christ présent2.

4. Théologie, philosophie et sciences humaines

En quittant les catégories événementielles et temporalisantes de
la théologie dialectique, Bonhoeffer ouvrait, dès sa première thèse
universitaire, un dialogue serré avec les sciences humaines au niveau
des catégories structurales de la facticité spatiale 3. Cette ouverture

1 A la suite de Bethge, A. Dumas souligne à son tour l'origine kantienne
du terme « majeur » désignant, épistémologiquement, l'autonomie humaine du
monde moderne, sans préjuger de sa valeur (op. cit., p. 201).

* Dans notre société actuelle, technocratique, bureaucratique et de consommation,

l'enjeu pour l'Eglise semble être moins le secret que la réalisation
communautaire d'un contre-modèle face aux fatalités du monde. Aujourd'hui
le Christ prend forme dans toute communauté en laquelle il n'y a plus d'oubliés
de la croissance (prolétariat, tiers monde), en laquelle la finalité l'emporte sur
l'organisation (participation aux décisions, créativité) et en laquelle les tensions
sont vécues, non dans l'intégration du conformisme, mais dans l'espérance de
leur dépassement.

3 Sanctorum Communio est en effet une élaboration dogmatique de
l'ecclésiologie à l'aide des catégories de la philosophie sociale de Troeltsch, Tönnies,
Simmel, Weber et Durkheim. Il s'agit toujours pour Bonhoeffer de fonder
dogmatiquement une réflexion culturelle déjà existante, en en rattachant les
catégories à leur origine christologique cachée.



Il6 MARC FAESSLER

(qu'établira théoriquement la distinction entre dernier et avant-
dernier dans l'Ethique) trouve son fondement dans le refus de
contraindre le réel à se plier à des schémas déduits de la foi, puisque le
discours théologique est le compte rendu, à l'aide des analogies de
langage de la philosophie ou des sciences humaines, de la façon dont
Dieu fait surgir son ordre salutaire pour l'homme. Ecarter la tentation

mauvaise de s'en tenir à des assurances bibliques acultureUes,
signifie donc qu'est reconnue à l'universahté de la culture sa fonction
de médiation par où s'effectue la prise de sens entre l'annonce du salut
et la consistance des créatures. De même qu'en exégèse le contrôle
sociologique et anthropologique est indispensable pour situer les textes
dans l'engagement déterminé qu'ils attestent, de même en dogmatique
c'est la particularité intégrée de l'homme dans la culture de son temps
qui permet l'effet de sens des paroles de la foi. « La théologie ne vit
jamais en dehors des possibilités de signification de la philosophie » '.
Mais sa prétention croyante pose simultanément la hmite de la
philosophie, non dans une accession à l'être qui la parachèverait,
mais dans l'effectuation de Jésus-Christ qui la précède. Là est la
grande originalité de l'ontologie christologique de Bonhoeffer : elle
articule la compréhension reflexive ou analytique de la philosophie
et la confession croyante de la théologie, dans l'unité d'une réalité
concrète, effectuée en son origine, mais à dévoiler en son historicité
cultureUe. Ainsi théologie et philosophie, en leur vérité dialogale, se

gardent-eUes mutuellement de leurs tentations respectives, soit la
spéculation abstraite à partir d'un donné révélé faussement objectivé,
soit l'illimitation de la pensée dans la cohérence infinie des systèmes.
Le statut même de leurs concepts devient un statut historiquement
incarné, refusant d'emprisonner le mystère dans l'insondable et la
facticité dans le déterminisme, combattant pour dire le réel en l'objectivité

d'un logos fondateur, mais à travers le risque d'une formulation
phUosophique adéquate à notre présent historique.

Il reste que cette ontologie christologique, en tant que thématique
structurale du spécifique conceptuel de l'incarnation, se trouve
confrontée aujourd'hui aux discours formalisés des sciences humaines,
opérant par modèles logiques dont les fondations constitutives sont
peu à peu mises en lumière par la philosophie analytique. La diachronie
historique à laqueUe s'est toujours idéologiquement rattachée la
théologie, se voit réordonnée à la connaissance objective de ce que
Lévi-Strauss a appelé « l'histoire pure », à savoir la temporalité
propre à l'agencement interne de la structure se constituant
synchroniquement par succession de formes. Le champ d'exploration qui
s'ouvre dès lors à la christologie se trouve délimité par l'horizon

1 A. Dumas, op. cit., p. 211.



ANDRE DUMAS INTERPRETE DE BONHOEFFER II7

d'une double requête. Il convient tout d'abord d'élaborer le statut
spécifique d'une herméneutique du langage humain dans sa prétention

à dire l'effectuation de la Parole de Dieu incarnée, en partant
de la décantation critique qu'opèrent, chacune dans leur ordre, une
sémantique marxiste du travail, une sémantique freudienne du désir
et une sémantique linguistique voire sémiologique de la culture.
Mais il faut ensuite passer de la structure à la structuration, de la
succession au dépassement, de la discontinuité du sens porté par des
instances qui traversent l'homme à la continuité ontologique du
Christ présent dans la réalité. C'est pour penser ce passage du décentrement

du sujet à la réorientation christologique des structures qui
le constituent moment historique, que la problématique bonhœffé-
rienne nous aide de ses suggestives formulations. Car en concentrant
sur la responsabihté représentative la connaissance théologique du
hen, étabh par l'incarnation, entre Dieu et le réel, Bonhoeffer a forgé
l'outü conceptuel capable de thématiser la christologie en termes de

praxis sociale totahsatrice, sans que Dieu se dissolve dans le pratico-
inerte des structures, ni que le réel se distance définitivement de
Dieu. Mais pour y réussir, il faudrait insister plus que Bonhœffer ne
l'a fait, sur le pôle eschatologique et espérantiel de la représentativité.
Car, bibhquement, c'est l'espérance de la foi qui préserve l'ontologie
de la présence christologique d'un immanentisme qui excluerait toute
extériorité de Dieu face au monde. L'eschatologie est l'élément de
tension qui permet de parler du Dieu attendu par l'homme responsable
du monde, comme de celui qui à la fois est présent et advient. EUe
est le constituant originaire de toute réflexion théologique, et donc
le fer de lance polémique qui peut seul briser la prétention déterministe

des sciences humaines et leur utilisation technocratique.

Son hvre, André Dumas l'a voulu interprétation fidèle et interrogative

de l'œuvre de Bonhoeffer. Son écoute est devenue mûrissement
intérieur, réappropriation d'une originalité de formulation propre
à faire progresser l'aventure théologique de notre temps. Les chemins
qui restent à explorer et à parcourir, participent de cette polyphonie
de la vie qu'aimait à célébrer Bonhoeffer comme le terrain propice
à une préparation de l'avènement. Souhaitons qu'ils soient pour
beaucoup le Ueu d'une théologie de l'engagement de Dieu dans le
monde, instaurant l'homme, sa culture et sa pohtique, en une responsabihté

incarnée et décisive devant Lui.
Marc Faessler.


	André Dumas : interprète de Bonhoeffer

