
Zeitschrift: Revue de Théologie et de Philosophie

Herausgeber: Revue de Théologie et de Philosophie

Band: 20 (1970)

Heft: 2

Artikel: Quel est le principal usage de la loi?

Autor: Peter, Marc

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-380941

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 11.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-380941
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


QUEL EST LE PRINCIPAL USAGE DE LA LOI

L'ouvrage de Wilfried Joest, intitulé Gesetz und Freiheit. Das
Problem des Tertius usus legis bei Luther und die neutestamentliche
Parainese, est d'une portée considérable. Il conduit au cœur de la
théologie du réformateur. Il permet de confronter l'enseignement de
Luther avec les positions du précatholicisme, de la théologie scolastique

et de la théologie catholique actueUe. Il présente l'attitude des

successeurs immédiats du réformateur. Il situe la théologie réformée

par rapport à la théologie luthérienne et dresse le bilan de l'œuvre
barthienne. Il dégage deux grands courants dans la théologie des
luthériens du XXe siècle. Il offre une étude des différentes lignes de
force de la théologie néotestamentaire, propose les principes d'une
herméneutique et préconise quelques règles pour la prédication. Cet

ouvrage, enfin, introduit à une réflexion d'ordre éthique.
Luther, lorsqu'il affirme qu'un bon théologien doit savoir faire

la différence entre la loi et l'Evangile, exprime sa rupture avec Rome
et sa volonté de revenir aux sources. Il veut rendre à la théologie son
objet premier : « Christ est la fin de la loi » (Rom. io : 4 ; 3 : 21).
Il met fin au mouvement nomiste qui le précède. Très tôt déjà, une
sorte de synthèse entre la loi et l'Evangile était apparue. Saint Augustin

excepté, Hermas, Justin, Barnabas, Clément tendaient à réduire
le Christ au rôle d'un nouveau législateur. Ils ébauchaient ainsi une
théologie qui allait conduire à vider la grâce de son contenu en
identifiant cette dernière à une amnistie des péchés antérieurs au baptême
et en faisant dépendre la justification au jugement dernier de l'obéissance

à la volonté divine.
Rappelons le schéma dogmatique devenu traditionnel depuis la

Réforme. On le désigne du nom de triplex usus legis. Le primus usus
legis, appelé aussi civilis, poUticus, désigne la loi que Dieu a donnée
à l'humanité afin que l'homme ne sombre pas dans le chaos. Le
secundus usus legis, appelé aussi theologicus, elenchticus, paedagogicus,
spiritualis, précise comment Dieu se sert de la loi pour rendre le péché
manifeste (Gai. 3 : 24 ; Rom. 5:2o;7:7;7:o,;7:i3;I Cor. 15 :56,
etc.). La loi s'oppose à l'Evangile. Le tertius usus legis, appelé aussi

usus in renatis, usus didacticus, désigne un office positif de la loi
réservé aux croyants. La loi retrouve une unité avec l'EvangUe.



66 MARC PETER

Luther, Mélanchthon et Calvin s'entendent pour dissoudre la
synthèse catholique entre la loi et l'Evangile. Pourtant, ils ne sont

pas unanimes. D'une part, le principal usage de la loi n'est pas le
même pour les luthériens et les réformés. Pour Calvin, principal est
le troisième, pour Luther et ses successeurs, le deuxième. L'un accentue
l'unité de la loi et de l'Evangile, l'autre leur opposition. D'autre part,
Luther ne mentionne jamais exphcitement un tertius usus legis. Il
ne connaît que les deux premiers. L'enseignement sur les trois fonctions

de la loi a été introduit par Mélanchthon. Ce dernier voulait
perpétuer l'enseignement du maître, tout en le clarifiant et en écartant

les risques de mal le comprendre. Cette différence dans la
formulation, toutefois, se montra propre à susciter la controverse, et
au XVIe siècle déjà, les gnésio-luthériens, nommés aussi antinomistes
(Agricola, Poach, Otho, Neander, Musculus), s'accordaient pour
déclarer fidèle à Luther celui qui maintenait le duplex usus, et
infidèle, celui qui, comme les phihppistes, disciples de Mélanchthon,
préconisait le triplex usus. Le problème apparaît clairement : pourquoi

Luther ne mentionne-t-il pas un troisième usage de la loi
Transmet-il pourtant un enseignement qui en recouvre le contenu
A l'heure actuelle, les théologiens luthériens ne s'entendent toujours
pas sur les réponses qu'il faut donner à ces questions et se divisent,
grosso modo, en deux courants.

Dans son introduction, Joest confronte Luther et Barth entre
eux. Pour Luther, la subdivision de la Parole de Dieu en deux formes,
la loi et l'Evangile, constitue le centre de la théologie. La loi a le

premier mot, l'Evangile le dernier. La loi exige et accuse, l'Evangile
offre. Conformément à la volonté de Dieu, l'homme meurt à la loi
et vit en Christ qui a remph l'exigence de la loi. L'amour émerge de
la colère, le don de l'exigence, l'Evangile de la loi. Nous reconnaissons
dans cet exposé le deuxième usage de la loi.

Barth conteste cet enseignement. En faisant de la loi l'œuvre
étrangère qui précède l'Evangile, œuvre propre, Luther amorçait un
processus qui devait provoquer l'abandon de l'Etat et du droit à
leur autonomie ». A l'encontre du réformateur, Barth affirme l'unité

1 Cf. Guérison des Allemands, p. 9. L'opposition entre la loi et l'Evangile
a fatalement imprégné les sphères théologiques, sociales et politiques
allemandes d'un « esprit dialectique » : les Allemands ont acquis la redoutable
« capacité de vivre la conscience partagée entre les deux règnes opposés »,

séparant par conséquent « leur vie intérieure de leur vie publique, tout en
construisant un va et-vient de l'une à l'autre ». Il en est résulté une accoutumance

à se taire, à fermer les yeux sur le processus commencé dès Bismarck,
au cours duquel le peuple allemand allait se diviniser lui-même dans son Etat.



QUEL EST LE PRINCIPAL USAGE DE LA LOI 67

de la loi et de l'Evangile. La loi n'est pas le rival, mais la forme de

l'Evangile.
L'Evangile ne désigne pas un point d'émergence, mais le contenu

de la loi. Il ne suit pas, mais précède la loi. Nous reconnaissons dans
cette position un rejet de l'enseignement traditionnel sur les trois
usages de la loi et une radicalisation du troisième.

Joest loue Barth d'avoir barré la route à l'esprit des « deutsche
Christen » et d'avoir jeté « les bases théologiques d'une intervention
efficace de la prédication ecclésiale » dans le domaine social et
pohtique. Mais alors, Joest garde la conviction que Luther n'a pas sombré
dans un illuminisme qui attribue au croyant la possibihté d'obéir
à la volonté de Dieu sans entendre les directives évangéliques, ni dans

un dualisme qui abandonne l'Etat à son autonomie. Critique
maintenant à l'égard de Barth, il lui demande s'il est légitime d'affirmer
que l'opposition entre la loi et l'Evangile n'est pas bibhque et s'U
n'est pas dangereux d'affirmer unilatéralement le renversement
« Evangile-loi ».

L'ouvrage de Joest comporte deux subdivisions. Dans la première,
intitulée « Loi et liberté chez Luther », l'auteur expose comment le
réformateur conçoit la fin de la loi proclamée par l'Evangile, et
comment il réintroduit, sans craindre de se contredire, une mission
parénétique de la loi, qui s'exerce dans le cadre de l'Evangile. Dans la
deuxième, intitulée « L'enseignement de Luther et la parénèse dans
le Nouveau Testament », il confronte l'enseignement du réformateur
au donné scripturaire.

Premier chapitre : « La loi prend fin dans l'Evangüe ». Luther ne
porte pas l'accent de cette proclamation sur l'abohtion du contenu
de la loi, mais sur la dissolution, par Christ, d'une relation légale entre
Dieu et l'homme. Joest expose celle-ci en quatre schémas existentiels.

1. « Liberté contre réclamation d'une dette. » « Celui qui vit sous
la loi se trouve placé sous la pression d'une norme étrangère, tandis
que celui qui vit dans la foi accomplit dans une liberté spontanée et
joyeuse la volonté de Dieu. » Toutefois, à maintes reprises, Luther
affirme que l'Evangile fait aimer la loi. Une ambiguïté subsiste donc
et empêche de comprendre cette spontanéité de l'homme nouveau
au sens d'une action inconsciente et instinctive.

2. « Passivité évangélique contre activité légale. » « La loi, écrit
Luther... est toute entière axée sur nos actions... Car Dieu, au travers
d'elle, ordonne : 'fais cela'. L'EvangUe au contraire nous dit : 'regarde
Voici ce que Dieu a fait pour toi !' » L'homme doit passer au stade
où il ne fait que recevoir, où il confesse que l'œuvre bonne ne peut



68 MARC PETER

venir que de Dieu. L'ambiguïté réapparaît cependant : Luther déclare
souvent que l'Evangile nous inscrit dans une vie active. La passivité
évangéhque se trouve aux antipodes d'une vie contemplative, d'une
mystique de l'abandon à Dieu, d'un repos quiétiste.

3. « Sagesse divine contre raison humaine. » L'homme de la loi
édifie un système qui lui permet de mesurer le degré de sa justice.
S'il accomplit l'œuvre exigée par la loi, Dieu l'aime ; sinon Dieu le

punit. Il dispose en maître et seigneur de Dieu et cette logique légaliste

tend à le rendre aveugle aux besoins d'autrui. L'Evangile met
fin à une teUe mainmise. L'homme de l'Evangile est à chaque instant
surpris par une Parole qui le libère pour Dieu et son prochain, l'arrache
à son conformisme, le renouvelle, le met en mouvement, l'oriente.
La logique miraculeuse du don prend la place du calcul égocentrique.

4. « L'orientation consécutive contre l'orientation finale des

œuvres. » Tandis que « les œuvres de la loi » ont un caractère final
(tu dois afin que), « la vie qui procède de la force de l'Evangile » a
un caractère consécutif (tu peux parce que). Dans le premier cas,
les actes humains sont orientés vers la constitution d'un tout (Aris-
totelicum Dogma). Dans le deuxième, toute idée de progression est
exclue, car le tout est préalablement donné. Christ est notre justice,
ce tout vers lequel l'homme veut justement progresser. A la conception

cathohque d'une ascension continue, Luther oppose celle d'un
point où le néant et la plénitude s'entrechoquent. L'ambiguïté
subsiste une fois encore : Luther parle souvent d'une loi qui demeure
et qui place l'homme en face d'un devoir.

L'enjeu est le suivant : cette loi, dans sa mission, est-eUe de
provenance divine ou bien n'est-eUe qu'un signe des fausses interprétations

de l'homme En d'autres termes, dans l'opposition entre la loi
et l'Evangile, avons-nous à faire à une dialectique intérieure à la
Parole de Dieu (Dieu contre Dieu), ou bien au contraire à une
dialectique extérieure à Dieu entre l'Evangile et une fausse opinion
humaine (Dieu contre l'homme) La divergence fondamentale entre
Barth et Luther se précise. Le théologien bâlois voit dans l'opposition
entre la loi et l'Evangile la marque des égarements légalistes de
l'homme et rejette l'idée luthérienne d'une dialectique interne à
Dieu. Joest estime que Barth perd quelque chose d'essentiel et rappeUe

que Luther a farouchement défendu cette opposition au sens d'une
dialectique entre deux paroles de Dieu. L'exigence de la loi exerce
une fonction relative à l'Evangile et s'inscrit dans un mouvement
qui tend vers le Christ.

Le réformateur désigne du nom de per motum contrarium ce
mouvement au cours duquel la loi s'éloigne de son « but secret », l'Evangile.
Dieu prend l'homme au mot. Il souscrit à sa religion des œuvres dans



QUEL EST LE PRINCIPAL USAGE DE LA LOI 69

le secret dessein de la briser et d'amener l'homme à l'Evangile. Il
devient rationnel afin de bannir toute construction rationnelle hors
des frontières de l'Evangile. La loi et l'Evangile s'opposent l'une à
l'autre et entretiennent une relation finale : « la loi maintient l'homme
dans son propre être face à Dieu, AFIN QUE l'Evangile introduise
l'être de l'homme dans l'être de Dieu ».

Deuxième chapitre : « le double aspect du simul Justus ac peccator
et sa signification pour le problème de la permanence de la fonction
de la loi ». Tantôt Luther affirme l'achèvement de la fonction de la
loi dès l'instant où l'Evangile a fait irruption, tantôt sa nécessaire

permanence puisqu'il n'existe point d'homme complètement changé
dans sa nature. Joest confronte ces affirmations paradoxales avec la
thèse du simul Justus ac peccator. La confrontation se corse, car on
rencontre deux hgnes contraires dans l'enseignement du réformateur :

l'aspect total du simul côtoie son aspect partiel. Dans le premier cas,
le simul désigne le choc de deux réalités : le chrétien est totalement
pécheur et totalement juste. Dans le deuxième, le simul désigne le
vis-à-vis de deux grandeurs qui se hmitent l'une l'autre : le chrétien
est encore partieUement pécheur et déjà partiellement juste.

Dans l'aspect total du simul, Luther juxtapose deux contraires
dans le même sujet et dans le même temps. Le chrétien est en même
temps hbre et esclave. Il est citoyen du règne de la valeur imputée,
quant à Christ, citoyen du règne de l'état de fait, quant à lui-même.
Il n'est pas question d'un plus ou moins. La vie chrétienne, la
sanctification, s'identifie à un mouvement qui conduit l'homme du péché
à la justification. Ce passage (transitus) doit sans cesse être répété
et nécessite par conséquent la constante intervention de la loi, sinon
l'homme cesserait d'être affamé de l'action de Dieu. L'aspect partiel
du simul, par contre, introduit l'idée d'un « plus ou moins », antithétique

au « tout ou rien » affirmé dans l'aspect total. La vie chrétienne
ne correspond pas seulement à la perpétuelle osciUation entre la
totalité d'en-bas et celle d'en-haut, mais aussi à la diminution
constante de la grandeur d'en-bas et à la croissance progressive de celle
d'en-haut.

Quant à la loi, elle remplit une fonction négative au niveau total
du simul et une fonction positive au niveau partiel. Werner Elert a
démontré que Luther ne mentionnait jamais explicitement le tertius
usus legis et en a conclu qu'il ne savait rien de son contenu ». Joest
souscrit à la démonstration, mais refuse la conclusion. Pour Joest,

1 La position d'O. Ritschl, de Seeberg, d'Elert et de l'école scandinave
peut se résumer en ces mots : « La foi accomplit la volonté de Dieu dans une
liberté spontanée, sans qu'il faille pour autant qu'elle y soit poussée par la
loi. »



70 MARC PETER

Luther connaît les composantes du troisième usage de la loi. Il parle
fréquemment de cette Parole de Dieu qui assiste l'homme de ses

encouragements et de ses directives, sur le chemin de l'obéissance
concrète.

Troisième chapitre : « loi et paraclèse dans la vie du chrétien ».

Joest définit le rapport entre l'aspect total et l'aspect partiel du simul.
L'aspect total du simul décrit le vis-à-vis de la valeur imputée et de
l'état de fait ; l'aspect partiel, celui de l'état de fait nouveau et de
l'état de fait ancien. Pour Luther, il existe une relation interne entre
l'aspect «valeur imputée contre état de fait » et l'aspect «nouvel état
de fait contre ancien état de fait ». La « justice imputée » ne plane pas
au-dessus de l'homme pris au niveau de son état de fait. Elle l'assaiUe.
Le péché est hvré à une force qui le diminue. Un hen indissoluble
rehe la justification à la sanctification, la foi à la charité.

La sanctification n'est pas faite d'une addition d'œuvres temporelles.

Elle est ordonnée à sa source. Le croyant n'attend pas ce qui
n'existe « pas encore ». Par sa justification, U est greffé sur le « déjà
maintenant », sur la force résurrectionnelle qui travaiUe les réalités
anciennes, sur la venue de l'éternité dans le temps. La sanctification
s'identifie à une réahté nouvelle et actueUe, qui, quoique invisible et
non mesurable, fait irruption dans le monde concret. Ainsi donc,
l'affirmation de la sanctification progressive ne contredit pas ceUe

de la plénitude déjà présente de la sanctification.
Le maintien paradoxal de la sanctification totale et de la sanctification

progressive résoud du même coup le problème posé par une
loi qui conserve une mission alors même que sa fin a été proclamée.
La loi détient la double mission de contraindre l'homme ancien au
transitus et d'assister l'homme nouveau, par ses directives concrètes,
dans le cheminement de la sanctification (progressus). Dans le
premier cas, la loi énonce un « tu dois afin que », dans le deuxième, un
« tu peux parce que ». Tantôt eUe est un joug pour le moi ancien,
tantôt une parole encourageante et exhortative qui confirme le moi
nouveau dans sa hberté. Pour l'homme ancien, la question du salut
reste devant lui et l'angoisse ; pour l'homme nouveau, elle est derrière
lui parce que résolue en Christ.

QueUe solution faut-il donner au problème du tertius usus legis
Joest propose qu'on respecte, chez Luther, l'absence de toute mention
exphcite de cette notion. Le troisième usage de la loi fait problème
parce qu'il évoque la loi alors que l'Evangile a proclamé sa fin. Il ne
met pas l'accent sur le renversement absolu qu'opère Dieu. Il ne
rend pas clairement compte du paradoxe : le plan où la loi et l'Evangile

s'opposent l'un à l'autre voisine celui où ils sont unis. Joest
trouve chez Luther lui-même la proposition d'une nomenclature plus



QUEL EST LE PRINCIPAL USAGE DE LA LOI 7I

conforme aux composantes du problème. Le réformateur recourt au
mot « loi » lorsqu'U évoque le deuxième usage, et au mot « commandement

» lorsqu'U expose le contenu du troisième. Aussi parlons de
Yusus elenchticus et de l'usus practicus evangelii, ou encore de l'usus
legalis et de Yusus evangelicus du commandement. Cela évitera tout
compromis fatal entre la loi et l'Evangile : ou bien le commandement
est loi, ou bien U est parénèse, paraclèse, parole d'encouragement,
directive, EvangUe.

** *

La deuxième partie de l'ouvrage est intitulée «l'enseignement
de Luther et la parénèse dans le Nouveau Testament ». On a souvent
accusé Luther de développer un système qui convenait à une
conscience humaine angoissée, et non pas à une conscience assoupie.
On lui a reproché de majorer la théologie pauhnienne et de trahir
Matthieu et Jacques. Joest confronte ces critiques au Nouveau Testament.

Nous avons vu que Luther maintenait côte à côte, sans les

harmoniser, l'usage légal et l'usage évangéhque du commandement,
le jugement dernier déjà prononcé dans la justification et le jugement
dernier de la fin des temps. Le problème tient en ces termes : le
Nouveau Testament connaît-il une teUe antinomie S'engage-t-U ou
non sur une voie harmonisante

Au terme de sa démonstration, Joest posera la thèse de l'accord
entre Luther et le Nouveau Testament. Sa réflexion se déroule en
trois étapes : dans la première, il présente une ligne néo-testamentaire
qui gravite autour de la proclamation de la fin de la loi ; dans la
deuxième, il analyse une autre ligne néo-testamentaire qui contredit
la précédente ; dans la troisième, il examine le problème de l'unité
de ces deux lignes contradictoires.

I. Beaucoup de textes pauliniens présentent le Christ comme la
fin de la loi *. Pour Luther, la loi revêt le sens général de « norme
morale » universeUe, pour l'apôtre, le sens historique de « loi donnée
à Israël au Sinaï ». Cette divergence n'enlève rien à leur entente
fondamentale : l'un comme l'autre n'annoncent pas la fin du contenu
de la loi, mais le renversement de la relation que Dieu entretient avec
l'homme. Luther, en radicalisant la loi, confirme une vérité bibhque
essentieUe : une certaine forme que revêt la volonté de Dieu pour
rencontrer l'homme ne concerne pas seulement Israël, mais tous les
hommes 2.

1 Rom. 2 : 27-29 ; 6 : 14 ; 7 : 1-6 ; 8 : 3 ; 10 : 4 ; II Cor. 3 : 6-11 ; Gai. 3 :

11-13 ; 3 : 24 s. ; 4 : 1-6, etc.
2 La place nous manque pour parler de la théologie johannique et de celle

de l'épître aux Hébreux. Pour Joest, elles proclament chacune à leur manière
la fin de la loi, et en tirent les mêmes conséquences que Paul. On peut donc
affirmer l'existence de la ligne paulino-johannique.



72 MARC PETER

L'accord entre Luther et Paul se retrouve au niveau de leur
compréhension des conséquences de la justification. Bultmann, Wendland,
Schlatter, Preisker et d'autres ont montré que la justification exprime
l'actualité du jugement dernier '. Ensuite, la Parole libératrice de la
justification est une Parole créatrice 2. L'Evangile est une force 3.

Paul n'opère pas une distinction, devenue traditionnelle dans la
démarche dogmatique scolastique, entre la justification et la
sanctification. Il les unit étroitement. Ainsi la sanctification est le jugement
même de la justification dans son accomplissement efficace.

L'accord entre Luther et Paul se perpétue au niveau de la signification

qu'ils confèrent à l'impératif de la parénèse apostolique. La
coexistence chez Paul de l'indicatif et de l'impératif a longtemps
déconcerté l'exègète et suscité des solutions qui aboutissaient à
violenter l'un ou l'autre. Plusieurs exégètes contemporains, dont
Bultmann et Braun, ont sorti la théologie de cette impasse et ont enseigné
à respecter la tension pauhnienne. Cet impératif, en fait, ne revendique
pas un développement moral de la part de l'homme, mais invite le
croyant à l'accueil des réalités qui viennent d'en-haut. Les textes
parénétiques du Nouveau Testament fondent leur exhortation sur la
présence efficace du Christ 4.

2. Une deuxième hgne néo-testamentaire s'oppose à la
précédente. On la rencontre souvent dans l'évangile de Matthieu et dans
l'épître de Jacques. EUe comporte une parénèse qui place l'exigence
de la sanctification sous le signe de la crainte. EUe fait dépendre de
l'obéissance humaine aux œuvres la décision finale du salut au
jugement dernier. Alors que Paul et Jean opposent l'échelle de la justification

à ceUe de la loi, Matthieu renforce et approfondit l'exigence
de la loi 5.

Le dissensus entre les deux lignes néo-testamentaires est donc
bien marqué. Il faut pourtant se garder de le comprendre comme une
opposition entre la ligne synoptique et celle pauhno-johannique. Il
existe, en effet, une autre série de textes synoptiques dans lesquels
retentit la prédication du règne et de la victoire déjà présents en
Christ6. Ces textes fondent l'existence d'un consensus entre la théologie

de Paul et de Jean et celle de Matthieu et de Jacques. De même,
il existe un certain nombre de textes où Paul enseigne une parénèse

1 Rom. 5:1, 2, 9 ; Jean 3 : 18 ; 5 : 29 ; 10 : 28 ; 12 : 3 ; 16:11, etc.
1 Rom. 4 : 17.
3 Rom. 1 : 17 ; I Thess. 1:5; Col. 1 : 6, etc.
4 Rom. 12 : i ; 14 : 30 ; I Cor. 1 : 10 ; Eph. 4 : 17, etc.
5 Mat. 3 : 10-12 ; 5 : 21 s. ; 7 : 16-23 ; *3 : 24-3° ; 13 : 39-43 ; »5 : L 23 ;

21 : 28-32. Joest se désolidarise des théologiens luthériens qui, comme G. Kittel,
ont harmonisé en interprétant le sermon sur la montagne, par exemple, à la
lumière de l'usus elenchticus.

6 Mat. 3 : 21 ; 12 : 28 s. ; 20 : 28 ; 26 : 28.



QUEL EST LE PRINCIPAL USAGE DE LA LOI 73

fondée sur le jugement, antithèse de la parénèse du pardon. Rom. 2:6s.
et 7 : 10 introduisent la justification par les œuvres. L'antinomie
paraît aussi dans le cadre du jugement dernier : tantôt Paul le
comprend comme un événement passé, tantôt comme un événement
futur. Elle paraît encore au niveau du Christ : tantôt Paul voit en lui
l'intercesseur (Rom. 8 :34), tantôt le juge devant lequel nous
comparaîtrons (II Cor. 5 :10). Le caractère dialectique du Nouveau
Testament ressort dans toute son ampleur.

3. Comment faut-il interpréter la coexistence de ces deux lignes
néo-testamentaires contradictoires D'innombrables solutions ont
été proposées. Nous recommandons tout particuhèrement la lecture
des pages où Joest expose la synthèse de E. Kühl (théorie du jugement
annexe), ceUe de Frédéric Godet, de Zahn, de Wernle et de Schlatter
(théorie de la double justification), celle de F. Büchsel (théorie de
la foi qui justifie dans la mesure où eUe est hée à l'amour), ceUe de
Wendland (théorie du caractère non méritoire de la récompense au
jugement), ceUe enfin de Wrede et de Pfleiderer (théorie du résidu
judéo-légaliste chez Paul). Au terme de son analyse, Joest est amené
à refuser chacune de ces solutions, parce qu'eUes cèdent au goût de
la systématisation. Bannissant tout système, il veut maintenir l'unité
du contenu scripturaire à travers ses contradictions, car c'est en
toute conscience et dans une pleine maturité que les auteurs du
Nouveau Testament ont énoncé, côte à côte, deux lignes
contradictoires.

La solution proposée par Joest se résume en ces mots : unité
existentielle des deux hgnes contradictoires. L'antinomie doit être
maintenue sinon la grâce et la foi sont vidées de leur contenu. Il
faut que la prédication de la parénèse du jugement retentisse, sinon
la grâce devient une vérité générale et la foi une connaissance objective.

La loi doit être prêchée autant au croyant qu'à l'incroyant, car
eUe permet à la grâce d'être événement, et à la foi d'être un saut vers
Jésus-Christ. Voilà pourquoi Paul prêche au croyant le canon de la
loi : « sont justifiés ceux qui mettent la loi en pratique » *. Examinés
à la lumière de 1'« unité existentielle », cette proclamation pauhnienne
ne porte pas atteinte à la proclamation de la fin de la loi, mais rap-
peUe que « la connaissance de l'Evangile en tant que dernier mot
n'est pas une possession dont l'homme dispose » (p. 179).

Aussi longtemps que le théologien veut résoudre l'unité des deux
lignes contradictoires sur le terrain logique et objectif, il acquiert la
certitude que Paul n'a pas su maîtriser son exposé théologique. Il
émerge de cette impasse dans la mesure où il reconnaît que la Parole

1 Cf. Rom. 2 : 13 ; 10 : 5 ; II Cor. 5:9, 10 ; Gai. 3 : 12. Cf. tous les textes
de la parénèse du jugement.



74 MARC PETER

de Dieu est véhiculée à travers ses contradictions. Seul Dieu peut
conférer l'unité aux deux lignes : l'unité du témoignage se réalise au
fur et à mesure que la Parole de Dieu me rencontre à travers ses
contradictions, moi qui suis en ce lieu-ci. Moi qui ne sais qu'une seule
chose : ce qui m'est dit maintenant a sa pleine valeur. Le croyant
rencontre tantôt une parénèse finale, tantôt une parénèse consécutive.

Parvenu au terme de son ouvrage, Joest conclut que l'enseignement

de Luther s'accorde avec celui du Nouveau Testament. En
développant l'antinomie « loi-Evangile », le réformateur s'est conformé
à la dialectique interne à l'Ecriture. Joest prend ses distances à

l'égard des réformés, comme à l'égard du courant luthérien qui ne
veut rien savoir du contenu du tertius usus legis. Dans la tradition
réformée, le principal usage de la loi est le troisième ; dans la tradition

luthérienne, le deuxième. Les uns accentuent l'unité de la loi
et de l'Evangile, les autres leur opposition. Joest, quant à lui, veut
rendre compte à la fois de leur opposition et de leur unité. Ce n'est
pas l'usus legalis ou bien l'usus evangelicus du commandement qui
est principal. L'un et l'autre sont tour à tour principaux.

Joest rend hommage à Barth d'avoir rappelé aux luthériens
l'importance du commandement divin positif, riche en directives dans
les questions concrètes. Avec raison, il a condamné l'insistance outran-
cière sur l'opposition entre la loi et l'Evangile ; car eUe aboutit à
unir l'homme et Dieu dans une relation mystique, où il n'y a plus ni
Parole qui retentit, ni homme qui écoute et obéit. Pourtant Joest
reproche à Barth d'avoir prêté à Luther l'erreur de type illuministe
qu'il combat. Il l'accuse, ensuite, de trahir la dialectique interne au
Nouveau Testament lorsque, radicalisant le troisième usage de la loi,
il affirme que l'Evangile précède la loi. Il n'est pas possible de prétendre
que Yusus elenchticus legis n'a rien à voir avec la Parole de Dieu et
résulte d'une fausse compréhension de l'homme. Joest, enfin, se
demande si Barth n'ouvre pas la porte au danger de mélanger le
« tu peux parce que » au « tu dois afin que », la parénèse du salut à
ceUe du jugement. Certes il n'a pas fait cette confusion ; mais, en
supprimant l'opposition entre la loi et l'Evangile, il laisse planer
sur la théologie la menace qu'eUe réduise leur unité à un principe
général et Dieu à un principe de grâce.

Nous voulons maintenant dégager la portée de l'ouvrage de Joest.

i. Contribution de Joest au problème d'une herméneutique du
Nouveau Testament. Certains reprocheront à Joest de trahir l'exégèse



QUEL EST LE PRINCIPAL USAGE DE LA LOI 75

lorsqu'il rassemble en une seule gerbe, et sous la même question
systématique, les différents livres saints, malgré leurs contradictions.
Il prévient cette critique : après une première étude séparée des
couches httéraires et des auteurs, il est nécessaire d'affronter
l'ensemble scripturaire. Le Nouveau Testament n'est pas une fiction
ecclésiastique, mais un fait. Il constitue un tout qui, tel un faisceau,
réunit un ensemble de tensions '. La prédication, par conséquent,
n'a pas pour tâche d'enseigner l'ensemble de la dogmatique, mais
ceUe d'interpréter le texte donné. Tour à tour retentissent la
prédication de la parénèse du jugement et celle du salut, l'annonce du
salut eschatologique et ceUe de l'actualité du salut. De même, dans
la cure d'âme, il ne s'agit pas de tout dire à chacun, mais ce dont il
a besoin à tel ou tel moment2.

2. Joest et Bultmann. La réflexion de Joest bénéficie largement
des travaux de Bultmann sur l'actuahté du salut eschatologique
dans la justification pauhnienne et johannique. Joest, pourtant,
diverge foncièrement de Bultmann dans l'appréciation des textes où
Paul et Jean parlent du jugement dernier comme d'un événement
futur. Bultmann attribue à un rédacteur postérieur l'accent futur
du jugement et en déduit qu'il représente un élément secondaire.
Joest ne le suit pas et lui reproche de dissoudre l'antinomie entre le
futur et le présent du jugement dernier dans une majoration de
l'actuahté. Qu'il y ait révision ultérieure ou pas, l'antinomie est là
et constitue un trait essentiel du kérygme évangélique.

3. Position du problème : dans ce débat sur les rapports entre la
loi et l'Evangile, on peut dégager schématiquement trois grandes
orientations :

a) Un premier courant, au lendemain de la parution de l'ouvrage
de Joest, a maintenu son option en faveur de la position barthienne.
Retenons en particulier la contribution de H. Gollwitzer et ceUe

d'Otto Weber (cf. bibliographie). Gollwitzer dégage deux lignes
opposées dans la pensée de Luther : dans le premier cas, le réformateur

accorde à la loi le rôle de pédagogue qui conduit à Christ et

1 Une telle herméneutique interdit que l'on expulse du canon Jacques 2 : 24,
par exemple (sic Althaus).

2 La confrontation de l'ouvrage de Joest à d'autres projets herméneutiques,
celui de Käsemann, par exemple (cf. bibliographie), est féconde. Elle conduit
à demander à ce dernier s'il est légitime de dégager, comme centre des
Ecritures, l'unanimité de Jésus, de Paul et de Jean dans la proclamation du salut
des « sans-Dieu ». Pour Käsemann, Christ est venu annoncer « que l'homme
en tant que tel est corrompu et qu'il a besoin du pardon » (p. 219). Est-ce que
cette thèse du canon à l'intérieur du canon ne majore pas l'opposition de la
loi à l'Evangile aux dépens de leur unité, la loi qui condamne aux détriments
de la loi qui exhorte et oriente L'herméneutique de Joest est certainement
plus acceptable que celle de Käsemann, pour un héritier de Calvin.



76 MARC PETER

maintient l'opposition entre l'opus alienum et l'opus proprium, dans
le deuxième, il ne prête à la loi que le seul rôle de nous exhorter à
l'action et ignore toute dialectique à l'intérieur de Dieu. Gollwitzer
invite à opter contre le premier Luther et en faveur du deuxième,
celui que l'on a trop longtemps oublié.

Weber estime que le schéma dialectique luthérien aboutit à une
impasse, car il atténue le sérieux de la rencontre de l'homme avec
la loi et l'Evangile. « Lorsqu'éprouvant l'une, je sais déjà ou toujours
encore l'autre, alors je n'éprouve plus existentiellement ni l'une ni
l'autre. » Weber reproche à Luther de s'être livré à une abstraction
intellectuelle. Barth a montré que cette dialectique ne se résoud qu'au
moment où on quitte le plan anthropologique pour passer au plan
christologique. Nous ne connaissons la loi qui tue l'homme qu'en
contemplant la croix. L'homme n'est acculé à se reconnaître coupable
que lorsqu'il reçoit la grâce de Dieu. Ce n'est pas l'exigence absolue,
mais le don concret de Dieu qui nous révèle à notre péché.

b) Un deuxième courant groupe un certain nombre de théologiens

luthériens qui s'orientent dans le même sens que Joest. Tout
en conservant la dialectique « loi-Evangile » de Luther, Us accueillent
avec reconnaissance la révolution barthienne et insistent sur
l'importance de la paraclèse néo-testamentaire. Citons, entre autres, les
noms d'Althaus, de Thielicke, de Schlink et de Wingren (cf.
bibhographie).

c) Un troisième courant luthérien diverge autant de la position
barthienne que de celle de Joest. Werner Eiert, Haikola, Ebeling,
Bultmann laissent entendre explicitement ou implicitement que
Luther ignore tout du contenu du tertius usus legis (cf. bibliographie).

Haikola affirme que Joest est tombé dans l'erreur de la théologie
postérieure à Luther. Les philippistes ont trahi le réformateur en
cessant d'annoncer le renouvellement total et quotidien au cours
duquel l'homme est arraché au règne terrestre des œuvres et
transplanté dans le règne de la liberté et de la spontanéité évangéhques.
Haikola ne veut rien savoir du bon commandement de Dieu, de la
parénèse de la grâce. L'homme saisi par la foi obéit spontanément
et n'est pas sollicité par une loi qui lui donnerait des directives.

Ebeling affirme que Luther ne connaît qu'un « duplex usus legis ».

La difficulté tient au fait qu'on interprète faussement ce concept
lorsqu'on sépare l'usus civilis de Yusus theologicus. Luther n'a jamais
fait une telle distinction. Celle-ci n'est apparue qu'avec Mélanchthon.
Pour Luther Yusus legis n'est pas un concept formel qui rassemble,
comme pour son disciple, les différentes fonctions de la loi, mais il est
une catégorie existentielle. « C'est pourquoi la loi ne recouvre pas une
idée ou une somme de principes, mais la réahté de l'homme déchu »



QUEL EST LE PRINCIPAL USAGE DE LA LOI 77

(Wort und Glaube, p. 65). Dès lors, Ebeling ferme la voie, suivie par
Joest, d'une distinction entre la lex impleta et la lex implenda, l'usus
evangelicus et l'usus legalis du commandement. La loi ne peut qu'être
lex non impleta, à savoir « lex accusans, reos agens, exactrix et efficax ».

Il n'y a qu'un usage légitime de la loi : le paedagogus in Christum.
Dans un deuxième article intitulé « Erwägungen zur Lehre vom

Gesetz », Ebehng se désolidarise de Barth et des théologiens vétéro-
testamentaires qu'il a inspirés. Il conteste l'affirmation de von Rad
selon laquelle Paul est entré en conflit avec la loi devenue une grandeur
absolue au lendemain de l'exil et non pas avec la loi deutéronomique
préexilique, articulée sur l'alliance. Alors que Barth, Noth, von Rad
et Kraus comprennent la différenciation entre la loi et l'Evangile à
l'intérieur et à partir de l'essence de la Parole de Dieu, Ebeling
comprend l'essence de la Parole de Dieu à partir de leur différenciation.

Bultmann déjà préconisait une interprétation de ce type. Pour
lui, l'Ancien Testament est le miroir de l'échec de chaque individu
qui rêve d'un salut sans la croix. L'Ancien Testament et la loi sont
actuels puisque l'homme doit faire à chaque instant l'expérience de
l'échec pour savoir ce qu'est la grâce. « PerpétueUement nous connaissons

la tentation des œuvres ou de l'autojustification, et la foi n'est
pas autre chose que le constant anéantissement de ce désir » (p. 183).

Quelle position adopter face à ces trois courants D'un côté, nous
avons Barth et ses disciples. Ils aboutissent à identifier l'Ancien et
le Nouveau Testament, en voyant dans le Christ le miheu des
Ecritures et en oubhant qu'il en est aussi le tournant. A la Umite, ne
risquent-ils pas de faire de l'Evangile un principe de grâce et ne
mettent-ils pas en danger le caractère historique de la révélation
De l'autre côté, nous trouvons Bultmann et ses épigones. Ceux-ci
ne courent-ils pas le risque d'enfermer l'homme dans le schéma
existentiel de la décision de la foi, dans le mouvement sans cesse

répété « repentance-pardon » N'est-ce pas appauvrir l'anthropologie

et l'eschatologie bibliques Dans ce débat, Joest nous paraît
montrer la voie médiane propre à récupérer les apports enrichissants
du barthisme et du bultmannisme.

4. Joest et sa contribution au problème de l'éthique. L'ouvrage de

Joest est décisif pour qui veut réfléchir aux fondements de l'éthique,
car la réflexion sur la responsabihté de l'Eglise à l'égard des domaines
sociaux et pohtiques est directement tributaire de l'option prise sur
les rapports entre la loi et l'Evangile.

QueUe est pour Barth la relation entre l'Eglise et le monde
Poursuivant sur la lancée du renversement « Evangile-loi » et sans
craindre de s'opposer à tous les réformateurs, il affirme que l'essence
de l'Etat relève de l'ordo redemptionis et non pas de l'ordo creationis.



78 MARC PETER

Le monde peut être représenté comme un grand cercle qui entoure
l'Eglise, cercle plus petit. Le centre commun, autour duquel gravitent
ces deux cercles, est le Christ. Il en résulte cette thèse capitale : « de
même que la justification divine constitue le seul et véritable élément
de continuité de la justice humaine, de même l'Eglise constitue le
seul et véritable élément de continuité de la politique » (cf. « Justification

divine et justice humaine »).

A n'en pas douter, une teUe concentration christologique a rendu
un très grand service à l'Eglise, au moment où elle a dû se préparer
à contrecarrer la main-mise du Führer et la soumission des « Deutsche
Christen ». L'Eglise sait ce que l'Etat ne sait pas. Elle lui fait connaître
qu'il est un instrument de la grâce divine. Elle lui rappelle qu'il est

dépendant d'eUe. EUe lui fait connaître ses Umites, sa mission, son
fondement et sa raison d'être.

Aujourd'hui, pourtant, il importe de considérer l'enseignement
barthien sur le rapport entre l'Eglise et le monde à la lumière des

appréciations luthériennes. Tout en rendant hommage à Barth de
les avoir obhgés à prendre davantage au sérieux la question de la
signification de la foi en Christ, pour la vie dans le monde et pour les
décisions concrètes de l'homme, les luthériens refusent de le suivre
dans son concentrisme christologique. Christ ne peut être pour eux
le fondement de l'Etat et de la justice mondaine. Ils conservent
l'enseignement des deux règnes. Les cercles ne sont pas l'un dans
l'autre, mais côte à côte.

Voici quelques-unes des questions critiques des luthériens : à

force de prêcher l'homme nouveau, les yeux fixés sur le Christ qui
est en un « le Dieu qui sanctifie et l'homme sanctifié », ne court-on
pas le danger d'oubher que cet homme nouveau fait corps avec
l'homme ancien Peut-on ne parler de l'éon présent qu'à partir de
l'éon qui vient N'est-ce pas se condamner tôt ou tard à faire entendre
à un homme désincarné, sorti de sa situation spatiale et temporelle,
une prédication intemporelle de la grâce Cette question est décisive

pour le pasteur aujourd'hui. EUe rappeUe l'urgence de s'interroger
non seulement sur la puissance de la grâce, mais aussi sur l'homme
qu'elle concerne «.

1 André Dumas s'est inquiété, dans un article, du désintérêt dont font
preuve un certain nombre de disciples de Barth à l'égard des sciences
historiques et anthropologiques. Elles sont propres, pourtant, à dévoiler le vrai
visage de l'homme moderne à qui s'adresse le message de la grâce. Dumas
trouve le germe de ce désintérêt à l'égard des tâtonnements anthropologiques
et sociologiques dans la démarche exégétique de Barth lui-même, tout en
affirmant que ce dernier n'est pas tombé dans le piège. On peut se demander
si le diagnostic de Dumas est suffisant et si la majoration du principe aux
dépens de la rencontre, de la grâce au détriment de l'homme rencontré par
la grâce dans sa situation, n'est pas inhérent à la compréhension concentrique
du rapport entre l'Eglise et le monde.



QUEL EST LE PRINCIPAL USAGE DE LA LOI 79

Il faut que tous les lecteurs de Barth lisent ces pages où Wingren
dénonce les dangers de lier exclusivement la sphère mondaine à la
connaissance de la communauté chrétienne. Il faut lire aussi les pages
où Thielicke, dans un va-et-vient entre l'un et l'autre cercle et une
réflexion sur le schéma inductif I de l'éthique, invite le théologien à
demander aux sciences anthropologiques profanes de lui fournir le
relevé du terrain dans lequel s'incarne la parénèse évangéhque ».

Barth ne se trompe-t-il pas quand il affirme que la connaissance du
cercle intérieur est le seul chemin qui permet de bien structurer la
communauté civile Les critiques des luthériens ne peuvent que nous
apprendre à bien user de Barth et à éviter les dangers inhérents à sa
radicalisation et à son concentrisme christologiques.

Parvenu au terme de cette étude, nous espérons avoir montré
la fécondité de l'ouvrage de Joest. L'auteur nous paraît renouveler
le dialogue entre luthériens et réformés sur cette question du
troisième usage de la loi. Il offre une connaissance approfondie de Luther
et un tremphn pour pénétrer au cœur de la théologie de Barth. Il
demeure dans la ligne d'un dialogue où les héritages luthérien et
calviniste s'affrontent, se critiquent, s'enrichissent, sans toutefois
s'enfermer dans leur tour d'ivoire.

En raison de la richesse du contenu scripturaire dans cette question

des rapports entre la loi et l'Evangile, Schlink affirme que les

théologiens ont la tâche de remettre sans cesse en chantier le développement

systématique, à partir de la différenciation ou de la relation
entre l'Evangile et la loi d'une part et en fonction de la situation
historique du monde et des tendances théologiques du moment d'autre
part. Le génie de Barth tient au fait qu'il a su développer ce rapport
de manière à sortir la théologie de l'engrenage du « Kulturprotestan-
tismus » et, par la suite, les théologiens de leur silence dramatique
face au nazisme et aux « Deutsche Christen ». Aujourd'hui un examen
du mouvement œcuménique révèle que la question du rapport de

l'Eglise au monde se pose avec urgence. Elle est en effet préalable
à la construction d'une éthique sociale. Joest a montré que cette
question était tributaire de l'option prise quant au rapport de la

1 Inductif : qui procède du réel et non du principe (déductif).
2 Je suis préalablement en situation et « je ne peux trouver une directive

qu'en interrogeant le message biblique à partir des problèmes actuels et concrets
qui me concernent et inversement en me laissant interroger par le message
biblique sur ces problèmes » (cf. préface à Glaube und Handeln).



8o MARC PETER

loi et de l'EvangUe. La solution qu'U préconise nous paraît propre à
bien préparer le terrain et à nous introduire au cœur des recherches
actueUes.

Marc Peter.

BIBLIOGRAPHIE SOMMAIRE

P. Althaus : Gebot und Gesetz (Beiträge zur Förderung christlicher Theo¬

logie. Gütersloh, 1952).

K. Barth : Evangelium und Gesetz (Theologische Existenz heute,
Heft 32. München, 1935).

— Justification divine et justice humaine (Cahiers bibliques de
« Foi et Vie », 3e année, n° 5).

— Communauté chrétienne et communauté civile (CPE, Genève,
1947)-

— Dogmatique. Tome II** (Genève, 1959).

— Les Allemands et nous (Neuchâtel, 1945).

— Guérison des Allemands (Neuchâtel, 1945).

— Une voix suisse 1939-1944 (La chrétienté au creuset de

l'épreuve. Genève).
Bultmann : Glauben und Verstehen (Bultmann II).
A. Dumas : Des prolégomènes dogmatiques à l'insertion éthique dans

l'exégèse de K. Barth (K. Barth zum 70. Geburtstag, 1956.

p. 208-216).

G. Ebeling : Zur Lehre vom triplex usus legis in der reformatorischen
Theologie (1950) ; in : Wort und Glaube ; 2e édition (Tübingen,

1962).

— Erwägungen zur Lehre vom Gesetz (1958) ; id.

W. Elert : Eine theologische Fälschung zur Lehre vom tertius usus legis
(Zeitschrift für Religions- und Geistesgeschichte, Heft 2,
1948).

— Zwischen Gnade und Ungnade. Abwandlungen des Themas
Gesetz und Evangelium (1948).

H. Gollwitzer : Zur Einheit von Gesetz und Evangelium (Barth-Geburtstag,
1956. p. 288-309).

L. Haikola : Usus legis (Uppsala universitets Arsskrift 1958, 3. Acta uni-
versitatis upsaliensis).

W. Joest : Gesetz und Freiheit. Das Problem des tertius usus legis bei
Luther und die neutestamentliche Parainese (Göttingen,
1951, 1961, 3e éd.).

E. Käsemann : Begründet der neutestamentliche Kanon die Einheit der
Kirche (1951, in : Exegetische Versuche und Besinnungen)
(3e éd., 1964, Göttingen, i960).



QUEL EST LE PRINCIPAL USAGE DE LA LOI 8l

Marc Peter :

E. Schlink :

H. Thielicke :

O. Weber :

G. Wingren :

Du principal usage de la loi chez les luthériens et les réformés
(thèse de la Faculté de théologie de l'Eglise évangélique libre
du canton de Vaud. Bibliothèque des pasteurs, Lausanne,
1966).

Gesetz und Paraklese (Barth-Geburtstag, 1956. p. 323-335).

Zur Frage « Gesetz und Evangelium ». Eine Auseinandersetzung

mit K. Barth. In : Theologie der Anfechtung (1949).

Glaube und Handeln (Bremen, 1961).

Grundlagen der Dogmatik (Neukirchen, Moers, 1962).

Evangelium und Gesetz (Barth-Geburtstag, 1956. p. 310-
322).


	Quel est le principal usage de la loi?

