Zeitschrift: Revue de Théologie et de Philosophie
Herausgeber: Revue de Théologie et de Philosophie

Band: 20 (1970)

Heft: 2

Artikel: Quel est le principal usage de la loi?
Autor: Peter, Marc

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-380941

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 11.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-380941
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

QUEL EST LE PRINCIPAL USAGE DE LA LOI?

L’ouvrage de Wilfried Joest, intitulé Gesetz und Freiheit. Das
Problem des Tertius usus legis ber Luther und die neutestamentliche
Parainese, est d'une portée considérable. Il conduit au cceur de la
théologie du réformateur. Il permet de confronter 1'enseignement de
Luther avec les positions du précatholicisme, de la théologie scolas-
tique et de la théologie catholique actuelle. Il présente 1'attitude des
successeurs immédiats du réformateur. Il situe la théologie réformée
par rapport a la théologie luthérienne et dresse le bilan de 1'ceuvre
barthienne. Il dégage deux grands courants dans la théologie des
luthériens du XXe siécle. Il offre une étude des différentes lignes de
force de la théologie néotestamentaire, propose les principes d’'une
herméneutique et préconise quelques régles pour la prédication. Cet
ouvrage, enfin, introduit a une réflexion d’ordre éthique.

Luther, lorsqu’il affirme qu'un bon théologien doit savoir faire
la différence entre la loi et ’Evangile, exprime sa rupture avec Rome
et sa volonté de revenir aux sources. Il veut rendre a la théologie son
objet premier : « Christ est la fin de la loi» (Rom. 10:4; 3:2I1).
Il met fin au mouvement nomiste qui le précéde. Trés tot déja, une
sorte de synthése entre la loi et 'Evangile était apparue. Saint Augus-
tin excepté, Hermas, Justin, Barnabas, Clément tendaient a réduire
le Christ au rdéle d'un nouveau législateur. Ils ébauchaient ainsi une
théologie qui allait conduire a vider la grace de son contenu en iden-
tifiant cette derniére a une amnistie des péchés antérieurs au baptéme
et en faisant dépendre la justification au jugement dernier de 1’obéis-
sance a la volonté divine.

Rappelons le schéma dogmatique devenu traditionnel depuis la
Réforme. On le désigne du nom de #riplex usus legis. Le primus usus
legrs, appelé aussi civilis, politicus, désigne la loi que Dieu a donnée
a I'humanité afin que 'homme ne sombre pas dans le chaos. Le
secundus usus legis, appelé aussi theologicus, elenchticus, paedagogicus,
spiritualis, précise comment Dieu se sert de la loi pour rendre le péché
manifeste (Gal. 3:24; Rom. 5:20;7:%;%7:9;%7:13;1 Cor. 15: 56,
etc.). La loi s’oppose a I'Evangile. Le fertius usus legis, appelé aussi
usus wn rematrs, usus didacticus, désigne un office positif de la loi
réservé aux croyants. La loi retrouve une unité avec I'Evangile.



66 MARC PETER

Luther, Mélanchthon et Calvin s’entendent pour dissoudre la
synthése catholique entre la loi et I'Evangile. Pourtant, ils ne sont
pas unanimes. D’une part, le principal usage de la loi n’est pas le
méme pour les luthériens et les réformés. Pour Calvin, principal est
le troisiéme, pour Luther et ses successeurs, le deuxiéme. L'un accentue
I'unité de la loi et de ’Evangile, 1'autre leur opposition. D’autre part,
Luther ne mentionne jamais explicitement un fertius usus legis. 11
ne connait que les deux premiers. L’enseignement sur les trois fonc-
tions de la loi a été introduit par Mélanchthon. Ce dernier voulait
perpétuer ’enseignement du maitre, tout en le clarifiant et en écar-
tant les risques de mal le comprendre. Cette différence dans la for-
mulation, toutefois, se montra propre a susciter la controverse, et
au XVTIe siécle déja, les gnésio-luthériens, nommés aussi antinomistes
(Agricola, Poach, Otho, Néander, Musculus), s’accordaient pour
déclarer fideéle & Luther celui qui maintenait le duplex usus, et infi-
déle, celui qui, comme les philippistes, disciples de Mélanchthon,
préconisait le #riplex usus. Le probléme apparait clairement : pour-
quoi Luther ne mentionne-t-il pas un troisitme usage de la loi ?
Transmet-il pourtant un enseignement qui en recouvre le contenu ?
A T’heure actuelle, les théologiens luthériens ne s’entendent toujours
pas sur les réponses qu’il faut donner a ces questions et se divisent,
grosso modo, en deux courants.

*
* %

Dans son introduction, Joest confronte Luther et Barth entre
eux. Pour Luther, la subdivision de la Parole de Dieu en deux formes,
la loi et I’Evangile, constitue le centre de la théologie. La loi a le
premier mot, I’Evangile le dernier. La loi exige et accuse, 'Evangile
offre. Conformément a la volonté de Dieu, ’homme meurt a la loi
et vit en Christ qui a rempli 1'exigence de la loi. L’amour émerge de
la colére, le don de I'exigence, 'Evangile de la loi. Nous reconnaissons
dans cet exposé le deuxiéme usage de la loi.

Barth conteste cet enseignement. En faisant de la loi I'ceuvre
étrangére qui précéde I'Evangile, ceuvre propre, Luther amorgait un
processus qui devait provoquer I'abandon de I'Etat et du droit a
leur autonomie . A I'encontre du réformateur, Barth affirme 1'unité

1 Cf. Guérison des Allemands, p. 9. L'opposition entre la loi et 1'Evangile
a fatalement imprégné les sphéres théologiques, sociales et politiques alle-
mandes d’un ¢«esprit dialectique » : les Allemands ont acquis la redoutable
«capacité de vivre la conscience partagée entre les deux régnes opposés »,
séparant par conséquent «leur vie intérieure de leur vie publique, tout en
construisant un va et-vient de l'une a 'autre ». Il en est résulté une accoutu-
mance 2 se taire, 4 fermer les yeux sur le processus commencé dés Bismarck,
au cours duquel le peuple allemand allait se diviniser lui-méme dans son Etat.



QUEL EST LE PRINCIPAL USAGE DE LA LOI ? 67

de la loi et de 'Evangile. La loi n’est pas le rival, mais la forme de
I’Evangile.

L’Evangile ne désigne pas un point d’émergence, mais le contenu
de la loi. Il ne suit pas, mais précéde la loi. Nous reconnaissons dans
cette position un rejet de l’enseignement traditionnel sur les trois
usages de la loi et une radicalisation du troisiéme.

Joest loue Barth d’avoir barré la route a l'esprit des « deutsche
Christen » et d’avoir jeté «les bases théologiques d'une intervention
efficace de la prédication ecclésiale » dans le domaine social et poli-
tique. Mais alors, Joest garde la conviction que Luther n’a pas sombré
dans un illuminisme qui attribue au croyant la possibilité d’obéir
a la volonté de Dieu sans entendre les directives évangéliques, ni dans
un dualisme qui abandonne I’Etat a son autonomie. Critique main-
tenant a 'égard de Barth, il lui demande s’il est légitime d’affirmer
que l'opposition entre la loi et I'Evangile n’est pas biblique et s’il
n’est pas dangereux d’affirmer unilatéralement le renversement
« Evangile-loi ».

L’ouvrage de Joest comporte deux subdivisions. Dans la premiére,
intitulée « Loi et liberté chez Luther», 'auteur expose comment le
réformateur congoit la fin de la loi proclamée par I’Evangile, et com-
ment il réintroduit, sans craindre de se contredire, une mission paré-
nétique de la loi, qui s’exerce dans le cadre de I’Evangile. Dans la
deuxiéme, intitulée « L’enseignement de Luther et la parénése dans
le Nouveau Testament », il confronte I’enseignement du réformateur
au donné scripturaire.

*
* *

Premier chapitre : « La loi prend fin dans ’Evangile ». Luther ne
porte pas l'accent de cette proclamation sur I’abolition du contenu
de la loi, mais sur la dissolution, par Christ, d'une relation légale entre
Dieu et 'homme. Joest expose celle-ci en quatre schémas existentiels.

I. « Liberté contre réclamation d'une dette. » « Celui qui vit sous
la loi se trouve placé sous la pression d’une norme étrangere, tandis
que celui qui vit dans la foi accomplit dans une liberté spontanée et
joyeuse la volonté de Dieu.» Toutefois, a maintes reprises, Luther
affirme que I’Evangile fait aimer la loi. Une ambiguité subsiste donc
et empéche de comprendre cette spontanéité de 'homme nouveau
au sens d’une action inconsciente et instinctive.

2. « Passivité évangélique contre activité légale.» « La loi, écrit
Luther... est toute entiére axée sur nos actions... Car Dieu, au travers
d’elle, ordonne : ‘fais cela’. L’Evangile au contraire nous dit : ‘regarde !
Voici ce que Dieu a fait pour toi!’» L’homme doit passer au stade
ou il ne fait que recevoir, ou il confesse que I'ceuvre bonne ne peut



68 MARC PETER

venir que de Dieu. L’ambiguité réapparait cependant : Luther déclare
souvent que I’Evangile nous inscrit dans une vie active. La passivité
évangélique se trouve aux antipodes d’une vie contemplative, d'une
mystique de I’abandon a Dieu, d'un repos quiétiste.

3. «Sagesse divine contre raison humaine.» L’homme de la loi
édifie un systéme qui lui permet de mesurer le degré de sa justice.
S’il accomplit ’ceuvre exigée par la loi, Dieu I’aime ; sinon Dieu le
punit. Il dispose en maitre et seigneur de Dieu et cette logique léga-
liste tend a le rendre aveugle aux besoins d’autrui. L'Evangile met
fin 4 une telle mainmise. L’homme de I’Evangile est a chaque instant
surpris par une Parole qui le libére pour Dieu et son prochain, I’arrache
A son conformisme, le renouvelle, le met en mouvement, 1'oriente.
La logique miraculeuse du don prend la place du calcul égocentrique.

4. « L'orientation consécutive contre l'orientation finale des
ceuvres. » Tandis que «les ceuvres de la loi» ont un caractére final
(tu dois afin que), «la vie qui procéde de la force de I'Evangile » a
un caractére consécutif (tu peux parce que). Dans le premier cas,
les actes humains sont orientés vers la constitution d'un tout (Aris-
totelicum Dogma). Dans le deuxieéme, toute idée de progression est
exclue, car le tout est préalablement donné. Christ est notre justice,
ce tout vers lequel I'homme veut justement progresser. A la concep-
tion catholique d’'une ascension continue, Luther oppose celle d'un
point out le néant et la plénitude s’entrechoquent. L’ambiguité
subsiste une fois encore : Luther parle souvent d'une loi qui demeure
et qui place I'homme en face d’un devoir.

L’enjeu est le suivant : cette loi, dans sa mission, est-elle de pro-
venance divine ou bien n’est-elle qu'un signe des fausses interpréta-
tions de I'homme ? En d’autres termes, dans 1'opposition entre la loi
et I’Evangile, avons-nous a faire & une dialectique intérieure a la
Parole de Dieu (Dieu contre Dieu), ou bien au contraire & une dia-
lectique extérieure a Dieu entre I'Evangile et une fausse opinion
humaine (Dieu contre 'homme) ? La divergence fondamentale entre
Barth et Luther se précise. Le théologien balois voit dans 1'opposition
entre la loi et 'Evangile la marque des égarements légalistes de
I’homme et rejette 1'idée luthérienne d'une dialectique interne a
Dieu. Joest estime que Barth perd quelque chose d’essentiel et rappelle
que Luther a farouchement défendu cette opposition au sens d'une
dialectique entre deux paroles de Dieu. L’exigence de la loi exerce
une fonction relative & I’Evangile et s’inscrit dans un mouvement
qui tend wvers le Christ.

Le réformateur désigne du nom de per motum contrarium ce mou-
vement au cours duquel la loi s’éloigne de son « but secret », I'Evangile.
Dieu prend I'’homme au mot. Il souscrit a sa religion des ceuvres dans



QUEL EST LE PRINCIPAL USAGE DE LA LOI ? 69

le secret dessein de la briser et d’amener I’homme a I’Evangile. 11
devient rationnel afin de bannir toute construction rationnelle hors
des frontiéres de I’Evangile. La loi et I'Evangile s’opposent I'une a
I'autre et entretiennent une relation finale : « la loi maintient ’homme
dans son propre étre face a Dieu, AFIN QUE I’Evangile introduise
‘étre de ’homme dans I’étre de Dieu ».

Deuxiéme chapitre : «le double aspect du simul justus ac peccator
et sa signification pour le probléme de la permanence de la fonction
de la loi». Tantdt Luther affirme I'achévement de la fonction de la
loi dés l'instant ou 1I’Evangile a fait irruption, tant6t sa nécessaire
permanence puisqu’il n’existe point d’homme complétement changé
dans sa nature. Joest confronte ces affirmations paradoxales avec la
thése du simul justus ac peccator. La confrontation se corse, car on
rencontre deux lignes contraires dans I’enseignement du réformateur :
I'aspect total du simul cotoie son aspect partiel. Dans le premier cas,
le simul désigne le choc de deux réalités : le chrétien est totalement
pécheur et totalement juste. Dans le deuxiéme, le simul désigne le
vis-a-vis de deux grandeurs qui se limitent 1'une 'autre : le chrétien
est encore partiellement pécheur et déja partiellement juste.

Dans 1'aspect total du simul, Luther juxtapose deux contraires
dans le méme sujet et dans le méme temps. Le chrétien est en méme
temps libre et esclave. Il est citoyen du régne de la valeur imputée,
quant a Christ, citoyen du régne de I’état de fait, quant a lui-méme.
Il n’est pas question d'un plus ou moins. La vie chrétienne, la sancti-
fication, s’identifie & un mouvement qui conduit I’homme du péché
a la justification. Ce passage (transitus) doit sans cesse étre répété
et nécessite par conséquent la constante intervention de la loi, sinon
I’homme cesserait d’étre affamé de 1’action de Dieu. L’aspect partiel
du szmul, par contre, introduit 1'idée d’un « plus ou moins », antithé-
tique au « tout ou rien » affirmé dans l’aspect total. La vie chrétienne
ne correspond pas seulement a la perpétuelle oscillation entre la
totalité d’en-bas et celle d’en-haut, mais aussi 4 la diminution cons-
tante de la grandeur d’en-bas et a la croissance progressive de celle
d’en-haut.

Quant a la loi, elle remplit une fonction négative au niveau total
du simul et une fonction positive au niveau partiel. Werner Elert a
démontré que Luther ne mentionnait jamais explicitement le ferfrus
usus legis et en a conclu qu’il ne savait rien de son contenu *. Joest
souscrit a la démonstration, mais refuse la conclusion. Pour Joest,

1 La position d’0. Ritschl, de Seeberg, d’Elert et de 1'école scandinave
peut se résumer en ces mots : « La foi accomplit la volonté de Dieu dans une
liberté spontanée, sans qu’il faille pour autant qu’elle y soit poussée par la
loi. »



70 MARC PETER

Luther connait les composantes du troisiéme usage de la loi. Il parle
fréquemment de cette Parole de Dieu qui assiste 'homme de ses
encouragements et de ses directives, sur le chemin de l’obéissance
concréte.

Troisiéme chapitre : «loi et paraclése dans la vie du chrétien ».
Joest définit le rapport entre ’aspect total et 'aspect partiel du simul.
L’aspect total du simul décrit le vis-a-vis de la valeur imputée et de
I’état de fait ; 1'aspect partiel, celui de 1'état de fait nouveau et de
I’état de fait ancien. Pour Luther, il existe une relation interne entre
I'aspect «valeur imputée contre état de fait » et I'aspect «nouvel état
de fait contre ancien état de fait». La « justice imputée» ne plane pas
au-dessus de I’homme pris au niveau de son état de fait. Elle 1’assaille.
Le péché est livré & une force qui le diminue. Un lien indissoluble
relie la justification A la sanctification, la foi a la charité.

La sanctification n’est pas faite d’'une addition d’ceuvres tempo-
relles. Elle est ordonnée a sa source. Le croyant n’attend pas ce qui
n’existe « pas encore ». Par sa justification, il est greffé sur le « déja
maintenant », sur la force résurrectionnelle qui travaille les réalités
anciennes, sur la venue de l'éternité dans le temps. La sanctification
s’identifie & une réalité nouvelle et actuelle, qui, quoique invisible et
non mesurable, fait irruption dans le monde concret. Ainsi donc,
I'affirmation de la sanctification progressive ne contredit pas celle
de la plénitude déja présente de la sanctification.

Le maintien paradoxal de la sanctification totale et de la sanctifi-
cation progressive résoud du méme coup le probléme posé par une
loi qui conserve une mission alors méme que sa fin a été proclamée.
La loi détient la double mission de contraindre I’homme ancien au
transitus et d’assister ’homme nouveau, par ses directives concrétes,
dans le cheminement de la sanctification (progressus). Dans le pre-
mier cas, la loi énonce un «tu dois afin que », dans le deuxiéme, un
«tu peux parce que». Tantot elle est un joug pour le moi ancien,
tantot une parole encourageante et exhortative qui confirme le moi
nouveau dans sa liberté. Pour I’homme ancien, la question du salut
reste devant lui et 1’angoisse ; pour ’homme nouveau, elle est derriére
lui parce que résolue en Christ.

Quelle solution faut-il donner au probléme du fertius usus legis ?
Joest propose qu’on respecte, chez Luther, 'absence de toute mention
explicite de cette notion. Le troisi¢éme usage de la loi fait probléme
parce qu’il évoque la loi alors que I’Evangile a proclamé sa fin. Il ne
met pas 'accent sur le renversement absolu qu’opére Dieu. Il ne
rend pas clairement compte du paradoxe : le plan ot la loi et I'Evan-
gile s'opposent 'un a l'autre voisine celui ol ils sont unis. Joest
trouve chez Luther lui-méme la proposition d’une nomenclature plus



QUEL EST LE PRINCIPAL USAGE DE LA LOI ? 7X

conforme aux composantes du probléme. Le réformateur recourt au
mot « loi » lorsqu’il évoque le deuxiéme usage, et au mot « commande-
ment » lorsqu’il expose le contenu du troisiéme. Aussi parlons de
Vusus elenchticus et de 1'usus practicus evangelii, ou encore de 'usus
legalis et de 1'usus evangelicus du commandement. Cela évitera tout
compromis fatal entre la loi et I’Evangile : ou bien le commandement
est loi, ou bien il est parénése, paraclése, parole d’encouragement,
directive, Evangile.

*
% *

La deuxiéme partie de 1'ouvrage est intitulée «l’enseignement
de Luther et la parénése dans le Nouveau Testament ». On a souvent
accusé Luther de développer un systéme qui convenait a une con-
science humaine angoissée, et non pas a4 une conscience assoupie.
On lui a reproché de majorer la théologie paulinienne et de trahir
Matthieu et Jacques. Joest confronte ces critiques au Nouveau Testa-
ment. Nous avons vu que Luther maintenait céte a cote, sans les
harmoniser, I'usage légal et 'usage évangélique du commandement,
le jugement dernier déja prononcé dans la justification et le jugement
dernier de la fin des temps. Le probléme tient en ces termes: le
Nouveau Testament connait-il une telle antinomie ? S’engage-t-il ou
non sur une voie harmonisante ?

Au terme de sa démonstration, Joest posera la thése de I'accord
entre Luther et le Nouveau Testament. Sa réflexion se déroule en
trois étapes : dans la premiére, il présente une ligne néo-testamentaire
qui gravite autour de la proclamation de la fin de la loi; dans la
deuxiéme, il analyse une autre ligne néo-testamentaire qui contredit
la précédente ; dans la troisiéme, il examine le probléme de l'unité
de ces deux lignes contradictoires.

1. Beaucoup de textes pauliniens présentent le Christ comme la
fin de la loi &. Pour Luther, la loi revét le sens général de « norme
morale » universelle, pour I’apbtre, le sens historique de «loi donnée
a Israél au Sinai». Cette divergence n’enléve rien a leur entente
fondamentale : I'un comme l’autre n’annoncent pas la fin du contenu
de la loi, mais le renversement de la relation que Dieu entretient avec
I’homme. Luther, en radicalisant la loi, confirme une vérité biblique
essentielle : une certaine forme que revét la volonté de Dieu pour
rencontrer ’homme ne concerne pas seulement Israél, mais tous les
hommes 2.

* Rom. 2:27-29; 6:14; 7:1-6; 8:3; 10:4; II Cor. 3:6-11; Gal. 3:
I1I-I13; 3:248S.; 4:1-6, etc.

2 La place nous manque pour parler de la théologie johannique et de celle
de I'épitre aux Hébreux. Pour Joest, elles proclament chacune a leur maniere
la fin de la loi, et en tirent les mémes conséquences que Paul. On peut donc
affirmer I'existence de la ligne paulino-johannique.



72 MARC PETER

L’accord entre Luther et Paul se retrouve au niveau de leur com-
préhension des conséquences de la justification. Bultmann, Wendland,
Schlatter, Preisker et d’autres ont montré que la justification exprime
I'actualité du jugement dernier . Ensuite, la Parole libératrice de la
justification est une Parole créatrice 2. L’Evangile est une force 3.
Paul n’opére pas une distinction, devenue traditionnelle dans la
démarche dogmatique scolastique, entre la justification et la sancti-
fication. Il les unit étroitement. Ainsi la sanctification est le jugement
méme de la justification dans son accomplissement efficace.

L’accord entre Luther et Paul se perpétue au niveau de la signifi-
cation qu’ils conférent a l'impératif de la parénese apostolique. La
coexistence chez Paul de l'indicatif et de l'impératif a longtemps
déconcerté I'exégeéte et suscité des solutions qui aboutissaient & vio-
lenter I'un ou l'autre. Plusieurs exégétes contemporains, dont Bult-
mann et Braun, ont sorti la théologie de cette impasse et ont enseigné
a respecter la tension paulinienne. Cet impératif, en fait, ne revendique
pas un développement moral de la part de I'homme, mais invite le
croyant a l'accueil des réalités qui viennent d’en-haut. Les textes
parénétiques du Nouveau Testament fondent leur exhortation sur la
présence efficace du Christ 4.

2. Une deuxiéme ligne néo-testamentaire s’oppose a la précé-
dente. On la rencontre souvent dans 'évangile de Matthieu et dans
I’épitre de Jacques. Elle comporte une parénése qui place l'exigence
de la sanctification sous le signe de la crainte. Elle fait dépendre de
I'obéissance humaine aux ceuvres la décision finale du salut au juge-
ment dernier. Alors que Paul et Jean opposent I'échelle de la justifi-
cation a celle de la loi, Matthieu renforce et approfondit ’exigence
de la loi 5.

Le dissensus entre les deux lignes néo-testamentaires est donc
bien marqueé. Il faut pourtant se garder de le comprendre comme une
opposition entre la ligne synoptique et celle paulino-johannique. Il
existe, en effet, une autre série de textes synoptiques dans lesquels
retentit la prédication du régne et de la victoire déja présents en
Christ 6. Ces textes fondent ’existence d'un consensus entre la théo-
logie de Paul et de Jean et celle de Matthieu et de Jacques. De méme,
il existe un certain nombre de textes ot Paul enseigne une parénése

I Rom. 5:1, 2, 9; Jean 3:18; 5:29; 10:28; 12:3; 16: 11, etc.

2 Rom. 4: 17.

3 Rom. 1:17; I Thess. 1:5; Col. 1:6, etc.

4 Rom. 12:1; 14:39; I Cor, 12 10; Eph. 4 17, ete,

5 Mat. 3:10-12; 5:2IS8.; 7:16-23; I3:24-30; I3:39-43; I5:1, 23;
21 : 28-32. Joest se désolidarise des théologiens luthériens qui, comme G. Kittel,
ont harmonisé en interprétant le sermon sur la montagne, par exemple, i la
lumiere de I'usus elenchiicus.

6 Mat. 3:21; 12:288.; 20:28; 26: 28,



QUEL EST LE PRINCIPAL USAGE DE LA LOI? 73

fondée sur le jugement, antithése de la parénése du pardon. Rom.2: 6s.
et 7:10 introduisent la justification par les ceuvres. L’antinomie
parait aussi dans le cadre du jugement dernier : tantét Paul le com-
prend comme un événement passé, tantdt comme un événement
futur. Elle parait encore au niveau du Christ : tant6t Paul voit en lui
I'intercesseur (Rom. 8 : 34), tantét le juge devant lequel nous com-
paraitrons (II Cor. 5:10). Le caractére dialectique du Nouveau
Testament ressort dans toute son ampleur.

3. Comment faut-il interpréter la coexistence de ces deux lignes
néo-testamentaires contradictoires ? D’innombrables solutions ont
été proposées. Nous recommandons tout particuliérement la lecture
des pages ou Joest expose la synthése de E. Kiihl (théorie du jugement
annexe), celle de Frédéric Godet, de Zahn, de Wernle et de Schlatter
(théorie de la double justification), celle de F. Biichsel (théorie de
la foi qui justifie dans la mesure ou elle est liée & I'amour), celle de
Wendland (théorie du caractére non méritoire de la récompense au
jugement), celle enfin de Wrede et de Pfleiderer (théorie du résidu
judéo-légaliste chez Paul). Au terme de son analyse, Joest est amené
a refuser chacune de ces solutions, parce qu’elles cédent au gofit de
la systématisation. Bannissant tout systéme, il veut maintenir 1'unité
du contenu scripturaire a travers ses contradictions, car c’est en
toute conscience et dans une pleine maturité que les auteurs du
Nouveau Testament ont énoncé, cOte a codte, deux lignes contra-
dictoires.

La solution proposée par Joest se résume en ces mots: unité
existentielle des deux lignes contradictoires. L’antinomie doit étre
maintenue sinon la griace et la foi sont vidées de leur contenu. Il
faut que la prédication de la parénése du jugement retentisse, sinon
la grice devient une vérité générale et la foi une connaissance objec-
tive. La loi doit étre préchée autant au croyant qu’a l'incroyant, car
elle permet a la grace d’étre événement, et a la foi d’étre un saut vers
Jésus-Christ. Voila pourquoi Paul préche au croyant le canon de la
loi : « sont justifiés ceux qui mettent la loi en pratique » 1. Examinés
a la lumiére de I’« unité existentielle », cette proclamation paulinienne
ne porte pas atteinte a la proclamation de la fin de la loi, mais rap-
pelle que «la connaissance de I’Evangile en tant que dernier mot
n’est pas une possession dont I’homme dispose » (p. 179).

Aussi longtemps que le théologien veut résoudre 1'unité des deux
lignes contradictoires sur le terrain logique et objectif, il acquiert la
certitude que Paul n’a pas su maitriser son exposé théologique. Il
émerge de cette impasse dans la mesure ol il reconnait que la Parole

1 Cf. Rom. 2:13; 10:5; II Cor. 5:9, 10; Gal. 3: 12. Cf. tous les textes
de la parénese du jugement.



74 MARC PETER

de Dieu est véhiculée a travers ses contradictions. Seul Dieu peut
conférer I'unité aux deux lignes : I'unité du témoignage se réalise au
fur et & mesure que la Parole de Dieu me rencontre a travers ses
contradictions, moi qui suis en ce lieu-ci. Moi qui ne sais qu'une seule
chose : ce qui m'est dit maintenant a sa pleine valeur. Le croyant
rencontre tantdét une parénése finale, tantét une parénése consécu-
tive.
* 7 %

Parvenu au terme de son ouvrage, Joest conclut que l'enseigne-
ment de Luther s’accorde avec celui du Nouveau Testament. En
développant I'antinomie « loi-Evangile », le réformateur s’est conformé
a la dialectique interne a 1l'Ecriture. Joest prend ses distances a
I'égard des réformés, comme a I'égard du courant luthérien qui ne
veut rien savoir du contenu du fertius usus legis. Dans la tradition
réformée, le principal usage de la loi est le troisiéme ; dans la tradi-
tion luthérienne, le deuxiéme. Les uns accentuent 'unité de la loi
et de I’Evangile, les autres leur opposition. Joest, quant a lui, veut
rendre compte a la fois de leur opposition et de leur unité. Ce n’est
pas 'usus legalis ou bien 1'usus evangelicus du commandement qui
est principal. L'un et I'autre sont tour a tour principaux.

Joest rend hommage a Barth d’avoir rappelé aux luthériens
I'importance du commandement divin positif, riche en directives dans
les questions concrétes. Avec raison, il a condamné l'insistance outran-
ciere sur l'opposition entre la loi et I'Evangile ; car elle aboutit a
unir ’homme et Dieu dans une relation mystique, ot il n’y a plus ni
Parole qui retentit, ni homme qui écoute et obéit. Pourtant Joest
reproche a Barth d’avoir prété a Luther l'erreur de type illuministe
qu’il combat. Il I'accuse, ensuite, de trahir la dialectique interne au
Nouveau Testament lorsque, radicalisant le troisieme usage de la loi,
il affirme que ’Evangile précéde la loi. Il n’est pas possible de prétendre
que 'usus elenchticus legis n’a rien A voir avec la Parole de Dieu et
résulte d’une fausse compréhension de 1’homme. Joest, enfin, se
demande si Barth n’ouvre pas la porte au danger de mélanger le
« tu peux parce que » au «tu dois afin que», la parénése du salut a
celle du jugement. Certes il n’a pas fait cette confusion ; mais, en
supprimant l'opposition entre la loi et 1’Evangile, il laisse planer
sur la théologie la menace qu’elle réduise leur unité a un principe
général et Dieu a un principe de grace.

*
* *

Nous voulons maintenant dégager la portée de I'ouvrage de Joest.

1. Contribution de Joest au probleme d’umne herméneutique du
Nowveau Testament. Certains reprocheront a Joest de trahir I'exégése



QUEL EST LE PRINCIPAL USAGE DE LA LOI ? 75

lorsqu’il rassemble en une seule gerbe, et sous la méme question
systématique, les différents livres saints, malgré leurs contradictions.
Il prévient cette critique: aprés une premiére étude séparée des
couches littéraires et des auteurs, il est nécessaire d’affronter 1’en-
semble scripturaire. Le Nouveau Testament n’est pas une fiction
ecclésiastique, mais un fait. Il constitue un tout qui, tel un faisceau,
réunit un ensemble de tensions . La prédication, par conséquent,
n’a pas pour tiche d’enseigner ’ensemble de la dogmatique, mais
celle d'interpréter le texte donné. Tour & tour retentissent la prédi-
cation de la parénése du jugement et celle du salut, I’annonce du
salut eschatologique et celle de 1'actualité du salut. De méme, dans
la cure d’ame, il ne s’agit pas de tout dire a chacun, mais ce dont il
a besoin a tel ou tel moment 2.

2. Joest et Bultmann. La réflexion de Joest bénéficie largement
des travaux de Bultmann sur l'actualité du salut eschatologique
dans la justification paulinienne et johannique. Joest, pourtant,
diverge foncierement de Bultmann dans ’appréciation des textes ol
Paul et Jean parlent du jugement dernier comme d'un événement
futur. Bultmann attribue a un rédacteur postérieur I'accent futur
du jugement et en déduit qu’il représente un élément secondaire.
Joest ne le suit pas et lui reproche de dissoudre 1’antinomie entre le
futur et le présent du jugement dernier dans une majoration de
Pactualité. Qu’il y ait révision ultérieure ou pas, 'antinomie est 1a
et constitue un trait essentiel du kérygme évangélique.

3. Position du probléme : dans ce débat sur les rapports entre la
loi et 'Evangile, on peut dégager schématiquement trois grandes
orientations:

a) Un premier courant, au lendemain de la parution de 1'ouvrage
de Joest, a maintenu son option en faveur de la position barthienne.
Retenons en particulier la contribution de H. Gollwitzer et celle
d’Otto Weber (cf. bibliographie). Gollwitzer dégage deux lignes
opposées dans la pensée de Luther : dans le premier cas, le réforma-
teur accorde a la loi le role de pédagogue qui conduit a Christ et

T Une telle herméneutique interdit que I'on expulse du canon Jacques 2 : 24,
par exemple (sic Althaus).

2 La confrontation de 'ouvrage de Joest & d’autres projets herméneutiques,
celui de Kdsemann, par exemple (cf. bibliographie), est féconde. Elle conduit
a4 demander a ce dernier s’il est légitime de dégager, comme centre des Ecri-
tures, I'unanimité de Jésus, de Paul et de Jean dans la proclamation du salut
des ¢sans-Dieu ». Pour Kisemann, Christ est venu annoncer « que I’homme
en tant que tel est corrompu et qu’il a besoin du pardon » (p. 219). Est-ce que
cette thése du canon a l'intérieur du canon ne majore pas l'opposition de la
loi a I’Evangile aux dépens de leur unité, la loi qui condamne aux détriments
de la loi qui exhorte et oriente ? L’herméneutique de Joest est certainement
plus acceptable que celle de Kidsemann, pour un héritier de Calvin.



76 MARC PETER

maintient 'opposition entre 'opus alienum et 'opus proprium, dans
le deuxiéme, il ne préte a la loi que le seul rdle de nous exhorter a
I’action et ignore toute dialectique & l'intérieur de Dieu. Gollwitzer
invite a opter contre le premier Luther et en faveur du deuxiéme,
celui que 'on a trop longtemps oublié.

Weber estime que le schéma dialectique luthérien aboutit & une
impasse, car il atténue le sérieux de la rencontre de ’homme avec
la loi et ’Evangile. « Lorsqu’éprouvant 1'une, je sais déja ou toujours
encore 'autre, alors je n’éprouve plus existentiellement ni 1'une ni
I'autre. » Weber reproche & Luther de s’étre livré a une abstraction
intellectuelle. Barth a montré que cette dialectique ne se résoud qu’au
moment ol on quitte le plan anthropologique pour passer au plan
christologique. Nous ne connaissons la loi qui tue I'homme qu’en
contemplant la croix. L’homme n’est acculé a se reconnaitre coupable
que lorsqu'’il recoit la grace de Dieu. Ce n’est pas I'exigence absolue,
mais le don concret de Dieu qui nous révéle a notre péché.

b) Un deuxiéme courant groupe un certain nombre de théolo-
giens luthériens qui s’orientent dans le méme sens que Joest. Tout
en conservant la dialectique « loi-Evangile » de Luther, ils accueillent
avec reconnaissance la révolution barthienne et insistent sur 1'im-
portance de la paraclése néo-testamentaire. Citons, entre autres, les
noms d’Althaus, de Thielicke, de Schlink et de Wingren (cf. biblio-

graphie).

¢) Un troisiéme courant luthérien diverge autant de la position
barthienne que de celle de Joest. Werner Elert, Haikola, Ebeling,
Bultmann laissent entendre explicitement ou implicitement que
Luther ignore tout du contenu du tertsus usus legis (cf. bibliographie).

Haikola affirme que Joest est tombé dans l'erreur de la théologie
postérieure a Luther. Les philippistes ont trahi le réformateur en
cessant d’annoncer le renouvellement total et quotidien au cours
duquel I’homme est arraché au régne terrestre des ceuvres et trans-
planté dans le régne de la liberté et de la spontanéité évangéliques.
Haikola ne veut rien savoir du bon commandement de Dieu, de la
parénése de la grace. L’homme saisi par la foi obéit spontanément
et n’est pas sollicité par une loi qui lui donnerait des directives.

Ebeling affirme que Luther ne connait qu'un « duplex usus legis ».
La difficulté tient au fait qu’on interpréte faussement ce concept
lorsqu’on sépare 'usus civilis de 1'usus theologicus. Luther n’a jamais
fait une telle distinction. Celle-ci n’est apparue qu’avec Mélanchthon.
Pour Luther I'usus legis n’est pas un concept formel qui rassemble,
comme pour son disciple, les différentes fonctions de la loi, mais il est
une catégorie existentielle. « C’est pourquoi la loi ne recouvre pas une
idée ou une somme de principes, mais la réalité de ’homme déchu»



QUEL EST LE PRINCIPAL USAGE DE LA LOI ? 77

(Wort und Glaube, p. 65). Dés lors, Ebeling ferme la voie, suivie par
Joest, d'une distinction entre la lex impleta et la lex implenda, I'usus
evangelicus et 'usus legalis du commandement. La loi ne peut qu’étre
lex nown impleta, a savoir « lex accusans, reos agens, exactrix et efficax ».
Il n’y a qu'un usage légitime de la loi: le paedagogus in Christum.

Dans un deuxiéme article intitulé « Erwdgungen zur Lehre vom
Gesetz », Ebeling se désolidarise de Barth et des théologiens vétéro-
testamentaires qu’il a inspirés. Il conteste I'affirmation de von Rad
selon laquelle Paul est entré en conflit avec la loi devenue une grandeur
absolue au lendemain de 1’exil et non pas avec la loi deutéronomique
préexilique, articulée sur 1’alliance. Alors que Barth, Noth, von Rad
et Kraus comprennent la différenciation entre la loi et I’'Evangile a
I'intérieur et a partir de l'essence de la Parole de Dieu, Ebeling
comprend l'essence de la Parole de Dieu a partir de leur différencia-
tion. Bultmann déja préconisait une interprétation de ce type. Pour
lui, I’Ancien Testament est le miroir de I’échec de chaque individu
qui réve d’un salut sans la croix. L’Ancien Testament et la loi sont
actuels puisque 'homme doit faire a chaque instant I’expérience de
I’échec pour savoir ce qu’est la grace. « Perpétuellement nous connais-
sons la tentation des ceuvres ou de l'autojustification, et la foi n'est
pas autre chose que le constant anéantissement de ce désir » (p. 183).

Quelle position adopter face a ces trois courants ? D’un c6té, nous
avons Barth et ses disciples. Ils aboutissent a identifier I’Ancien et
le Nouveau Testament, en voyant dans le Christ le milieu des Ecri-
tures et en oubliant qu’il en est aussi le tournant. A la limite, ne
risquent-ils pas de faire de I’Evangile un principe de grace et ne
mettent-ils pas en danger le caractére historique de la révélation ?
De l'autre c6té, nous trouvons Bultmann et ses épigones. Ceux-ci
ne courent-ils pas le risque d’enfermer 'homme dans le schéma
existentiel de la décision de la foi, dans le mouvement sans cesse
répété «repentance-pardon» ? N’est-ce pas appauvrir I'anthropo-
logie et ’eschatologie bibliques ? Dans ce débat, Joest nous parait
montrer la voie médiane propre a récupérer les apports enrichissants
du barthisme et du bultmannisme.

4. Joest et sa contribution au probléme de I'éthique. L' ouvrage de
Joest est décisif pour qui veut réfléchir aux fondements de 1’éthique,
car la réflexion sur la responsabilité de I'Eglise a I’égard des domaines
sociaux et politiques est directement tributaire de I'option prise sur
les rapports entre la loi et I’Evangile.

Quelle est pour Barth la relation entre 1’Eglise et le monde ?
Poursuivant sur la lancée du renversement « Evangile-loi» et sans
craindre de s’opposer a tous les réformateurs, il affirme que I'essence
de I’Etat reléve de V'ordo redemptionis et non pas de l'ordo creationis.



78 MARC PETER

Le monde peut étre représenté comme un grand cercle qui entoure
I’Eglise, cercle plus petit. Le centre commun, autour duquel gravitent
ces deux cercles, est le Christ. Il en résulte cette thése capitale : « de
méme que la justification divine constitue le seul et véritable élément
de continuité de la justice humaine, de méme I'Eglise constitue le
seul et véritable élément de continuité de la politique » (cf. « Justifi-
cation divine et justice humaine »).

A n’en pas douter, une telle concentration christologique a rendu
un trés grand service a 1’Eglise, au moment ou elle a dfi se préparer
a contrecarrer la main-mise du Fiihrer et la soumission des « Deutsche
Christen ». L’Eglise sait ce que I'Etat ne sait pas. Elle lui fait connaitre
qu’il est un instrument de la grace divine. Elle lui rappelle qu’il est
dépendant d’elle. Elle lui fait connaitre ses limites, sa mission, son
fondement et sa raison d’étre.

Aujourd’hui, pourtant, il importe de considérer l’enseignement
barthien sur le rapport entre I'Eglise et le monde a la lumiere des
appréciations luthériennes. Tout en rendant hommage a Barth de
les avoir obligés a4 prendre davantage au sérieux la question de la
signification de la foi en Christ, pour la vie dans le monde et pour les
décisions concrétes de ’homme, les luthériens refusent de le suivre
dans son concentrisme christologique. Christ ne peut étre pour eux
le fondement de 1’Etat et de la justice mondaine. Ils conservent
I'enseignement des deux régnes. Les cercles ne sont pas 'un dans
I'autre, mais cOte & cote.

Voici quelques-unes des questions critiques des luthériens: a
force de précher 'homme nouveau, les yeux fixés sur le Christ qui
est en un «le Dieu qui sanctifie et ’homme sanctifié », ne court-on
pas le danger d’oublier que cet homme nouveau fait corps avec
I’homme ancien ? Peut-on ne parler de 1’éon présent qu’a partir de
I’éon qui vient ? N’est-ce pas se condamner toét ou tard a faire entendre
a un homme désincarné, sorti de sa situation spatiale et temporelle,
une prédication intemporelle de la grace ? Cette question est décisive
pour le pasteur aujourd’hui. Elle rappelle 'urgence de s’interroger
non seulement sur la puissance de la grace, mais aussi sur 1’homme
qu’elle concerne 1.

 André Dumas s’est inquiété, dans un article, du désintérét dont font
preuve un certain nombre de disciples de Barth a I'égard des sciences histo-
riques et anthropologiques. Elles sont propres, pourtant, a dévoiler le vrai
visage de 'homme moderne & qui s’adresse le message de la grice. Dumas
trouve le germe de ce désintérét a 1'égard des tatonnements anthropologiques
et sociologiques dans la démarche exégétique de Barth lui-méme, tout en
affirmant que ce dernier n’est pas tombé dans le piége. On peut se demander
si le diagnostic de Dumas est suffisant et si la majoration du principe aux
dépens de la rencontre, de la grace au détriment de I’homme rencontré par
la grice dans sa situation, n’est pas inhérent a la compréhension concentrique
du rapport entre 1'Eglise et le monde.



QUEL EST LE PRINCIPAL USAGE DE LA LOI ? 79

I1 faut que tous les lecteurs de Barth lisent ces pages ot Wingren
dénonce les dangers de lier exclusivement la sphére mondaine a la
connaissance de la communauté chrétienne. Il faut lire aussi les pages
ou Thielicke, dans un va-et-vient entre 1'un et l'autre cercle et une
réflexion sur le schéma inductif * de 1’éthique, invite le théologien a
demander aux sciences anthropologiques profanes de lui fournir le
relevé du terrain dans lequel s’incarne la parénése évangélique 2.
Barth ne se trompe-t-il pas quand il affirme que la connaissance du
cercle intérieur est le seul chemin qui permet de bien structurer la
communauté civile ? Les critiques des luthériens ne peuvent que nous
apprendre a bien user de Barth et a éviter les dangers inhérents a sa
radicalisation et & son concentrisme christologiques.

Parvenu au terme de cette étude, nous espérons avoir montré
la fécondité de I'ouvrage de Joest. L’auteur nous parait renouveler
le dialogue entre luthériens et réformés sur cette question du troi-
siéme usage de la loi. Il offre une connaissance approfondie de Luther
et un tremplin pour pénétrer au cceur de la théologie de Barth. Il
demeure dans la ligne d’'un dialogue ol les héritages luthérien et
calviniste s’affrontent, se critiquent, s’enrichissent, sans toutefois
s’enfermer dans leur tour d’ivoire.

En raison de la richesse du contenu scripturaire dans cette ques-
tion des rapports entre la loi et 1’Evangile, Schlink affirme que les
théologiens ont la tache de remettre sans cesse en chantier le dévelop-
pement systématique, & partir de la différenciation ou de la relation
entre I’Evangile et la loi d’'une part et en fonction de la situation
historique du monde et des tendances théologiques du moment d’autre
part. Le génie de Barth tient au fait qu’il a su développer ce rapport
de maniére a sortir la théologie de I'’engrenage du « Kulturprotestan-
tismus » et, par la suite, les théologiens de leur silence dramatique
face au nazisme et aux « Deutsche Christen ». Aujourd’hui un examen
du mouvement cecuménique réveéle que la question du rapport de
I’Eglise au monde se pose avec urgence. Elle est en effet préalable
a la construction d’une éthique sociale. Joest a montré que cette
question était tributaire de l'option prise quant au rapport de la

1 Inductif : qui procéde du réel et non du principe (déductif).

2 Je suis préalablement en situation et «je ne peux trouver une directive
qu’en interrogeant le message biblique a partir des problémes actuels et concrets
qui me concernent et inversément en me laissant interroger par le message
biblique sur ces problémes » (cf. préface a Glaube und Handeln).



8o

MARC PETER

loi et de I'Evangile. La solution qu’il préconise nous parait propre a
bien préparer le terrain et & nous introduire au cceur des recherches

actuelles.

P. ALTHAUS :

K. BARTH :

BULTMANN :

A. DumMas :

G. EBELING :

W. ELERT :

H. GOLLWITZER :

L. HaikoLra :

W. JoEsT:

E. KASEMANN :

MARC PETER.

BIBLIOGRAPHIE SOMMAIRE

Gebot und Gesetz (Beitrige zur Forderung christlicher Theo-
logie. Giitersloh, 1952).

Evangelium und Gesetz (Theologische Existenz heute,
Heft 32. Miinchen, 1935).

Justification divine et justice humaine (Cahiers bibliques de
« Foi et Vie», 3° année, n° 5).

Communauté chrétienne et communauté civile (CPE, Genéve,
1947).

Dogmatique. Tome II** (Genéve, 1959).

Les Allemands et nous (Neuchitel, 1945).

Guérison des Allemands ? (Neuchatel, 1945).

Une voix suisse 1939-1944 (La chrétienté au creuset de
I’épreuve. Genéve).

Glauben und Verstehen (Bultmann II).

Des prolégoménes dogmatiques a l'insertion éthique dans
I'exégése de K. Barth (K. Barth zum 70. Geburtstag, 1956.
p. 208-216).

Zur Lehre vom #riplex usus legis in der reformatorischen
Theologie (1950) ; in : Wort und Glaube ; 2¢ édition (Tiibin-
gen, 1962).

Erwagungen zur Lehre vom Gesetz (1958) ; id.

Eine theologische Filschung zur Lehre vom ferfius usus legis
(Zeitschrift fiir Religions- und Geistesgeschichte, Heft 2,
1948).

Zwischen Gnade und Ungnade. Abwandlungen des Themas
Gesetz und Evangelium (1948).

Zur Einheit von Gesetz und Evangelium (Barth-Geburtstag,
1956. p. 288-309).

Usus legis (Uppsala universitets Arsskrift 1958, 3. Acta uni-
versitatis upsaliensis).

Gesetz und Freiheit. Das Problem des fertius usus legis bei

Luther und die neutestamentliche Parainese (Gottingen,
1951, 1961, 3° éd.).

Begriindet der neutestamentliche Kanon die Einheit der
Kirche ? (1951, in : Exegetische Versuche und Besinnungen)
(3¢ éd., 1964, Gottingen, 1960).



QUEL EST LE PRINCIPAL USAGE DE LA LOI ? 81

MARc PETER :

E. SCcHLINK :
H. THIELICKE :

O. WEBER :
G. WINGREN :

Du principal usage de la loi chez les luthériens et les réformés
(theése de la Faculté de théologie de 1I'Eglise évangélique libre
du canton de Vaud. Bibliothéque des pasteurs, Lausanne,
1966).

Gesetz und Paraklese (Barth-Geburtstag, 1956. p. 323-335).

Zur Frage ¢« Gesetz und Evangelium ». Eine Auseinander-
setzung mit K. Barth. In : Theologie der Anfechtung (1949).

Glaube und Handeln (Bremen, 1961).
Grundlagen der Dogmatik (Neukirchen, Moers, 1962).

Evangelium und Gesetz (Barth-Geburtstag, 1956. p. 310-
322).



	Quel est le principal usage de la loi?

