Zeitschrift: Revue de Théologie et de Philosophie
Herausgeber: Revue de Théologie et de Philosophie

Band: 19 (1969)

Heft: 1

Artikel: Société romande de philosophie : les origines stoiciennes de la notion
de volonté

Autor: Voelke, André-Jean

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-380911

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 10.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-380911
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

SOCIETE ROMANDE DE PHILOSOPHIE ———

LES ORIGINES STOICIENNES
DE LA NOTION DE VOLONTE

Malgré tout ce que notre pensée doit aux philosophes grecs, ceux-
ci semblent avoir ignoré ou singuliérement méconnu certains concepts
que nous considérons comme fondamentaux. C’est ainsi qu’on ne
trouve chez eux aucune notion correspondant pleinement a notre
notion de volonté : les équivalents qu’on serait tenté de proposer au
premier abord — spécialement boulésis et prohairésis — ont mani-
festement une signification beaucoup plus pauvre. Certains philo-
logues actuels — et parmi ceux-ci des savants aussi renommeés que
B. Snell ou M. Pohlenz — soutiennent sans hésiter que la notion de
volonté est absente des perspectives de la philosophie hellénique ¥,
et un professeur néerlandais, J. C. Opstelten, a méme fait de cette
absence le théme d’'une étude pénétrante 2. Les défenseurs de ce point
de vue prétendent en général que notre notion de volonté a sa source
pour une part dans le génie romain et pour une autre part dans le
message chrétien.

La thése que je viens de rappeler m’a donné beaucoup a réfléchir,
et, comme le seul moyen d’en vérifier le bien-fondé était de reprendre
les textes, je me suis engagé dans une étude visant & déterminer dans
quelle mesure et sous quelle forme la notion de volonté apparait
dans la philosophie antique.

Une telle étude pose d’emblée un probléme de méthode. Vais-je
commencer par définir avec précision ce que j'entends par volonté,
puis, nouveau Diogéne, me servir de cette définition comme d'une
lanterne qui me permettra d’éclairer tous les méandres de la philo-
sophie antique et d’y retrouver la notion que je cherche ou, au con-

1 Cf. par exemple B. SNELL : Die Entdeckhung des Geistes, 3. Aufl.,, Hamburg,
1955, P- 249 ; M. PoHLENzZ : Der hellenische Mensch, Gottingen, 1947, pp. 210-
212, 304-306.

2 J. C. OPSTELTEN : Beschouwingen naav aanleiding van het ontbreken van
ons ethisch wilsbegrip in de oud-griekse ethiek, Amsterdam, 1959.



2 ANDRE-JEAN VOELKE

traire, d’en constater définitivement 1'absence ? Mais, pour que cette
définition puisse valablement me guider, il faudrait qu’elle rallie autour
d’elle une certaine unanimité et que d’autre part elle ait la précision
d’'un bon instrument de recherche. Or je ne suis pas en mesure de
proposer une telle définition et je me sens un peu dans la situation,
évoquée dans le Ménon, de ’'homme qui ne sait pas ce qu’il cherche
et ne dispose d’aucun moyen lui permettant de le reconnaitre.

Je suis donc contraint de me rabattre sur une méthode beaucoup
plus tatonnante. J’admets a titre d’hypothése I'existence d'un rapport
de filiation entre la volonté telle qu’elle apparait dans la philosophie
européenne de 1’époque classique et la voluntas des Romains, car la
continuité linguistique se double vraisemblablement d’une continuité
sémantique. Je vais donc partir de la woluntas au moment ou elle
commence a jouer un roéle comme concept philosophique, chez divers
auteurs latins. Déja 4 ce moment-1a elle revét des significations mul-
tiples. Or il est facile de montrer que certaines de ces significations
dérivent de la philosophie hellénique et de ressaisir ainsi, chez les
Grecs, divers éléments qui, par l'intermédiaire du terme voluntas dont
les Latins se servirent pour les désigner, ont contribué & former notre
notion de volonté. Mais, sous peine de n’obtenir finalement qu’une
notion artificielle, faite de piéces et de morceaux, il faudra encore
montrer, et ce sera la partie la plus importante de ce travail, comment,
chez les Grecs mémes, ces éléments sont en rapports organiques.

Je me limiterai ici & deux auteurs qui jouent un role particuliére-
ment marquant dans le développement des idées philosophiques 4
Rome, Cicéron et Sénéque, et je ne prendrai chez le premier que des
textes d’inspiration stoicienne. Ainsi mon analyse ne sortira pas du
cadre du stoicisme * et demeurera incompléte. Elle devrait par la
suite s’étendre 4 d’autres écoles philosophiques.

LE VOULOIR COMME TENDANCE

Dans un passage bien connu des Tusculanes 2, Cicéron déclare qu'il
va traduire par voluntas le terme grec boulésis, employé par les stoi-
ciens pour désigner le désir raisonnable.

Ce texte rattache la volonté a I'une des fonctions fondamentales
de la partie maitresse de 1'ame ou hégémonikon : la tendance. (En
effet, dans les classifications stoiciennes, le désir est lui-méme une
espéce de tendance.)

t Le sigle SVF désigne les Stoicorum veterum fragmenta, édition H. von
Arnim, Leipzig, 1903-1905.

3 CickroN : Tusc., IV, 6, 12 (SVF, III, 438) : Voluntas est, quae quid cum
ratione desiderat.



LES ORIGINES STOICIENNES DE LA NOTION DE VOLONTE 3

L’exposé de Cicéron précise & quelle condition la tendance est
volonté : elle doit s’accompagner de constance et de prudence (cons-
tanter prudenterque). Autrement dit, elle suppose d’'une part une
parfaite stabilité intérieure, d’autre part la connaissance du bien
véritable procurée par la vertu de sagesse. (On sait en effet que la
« prudence » est la phronésis des Grecs, la sagesse, que les stoiciens
définissaient comme la science de ce qu'il faut faire ou ne pas faire,
du bien ou du mal.) La constance et la prudence sont étroitement
liées, car seul le bien comble pleinement et durablement les aspira-
tions de I'ame, lui permettant ainsi de parvenir a 1'unité intérieure
sans laquelle elle ne saurait étre constante dans ses desseins.

En affirmant le caractére raisonnable de la boulésis et en la subor-
donnant au bien, les stoiciens semblent au premier abord reprendre
simplement deux idées affleurant déja en quelques passages d’Aris-
tote 1. Mais, outre que la notion de prudence n’a peut-étre pas chez
eux le méme sens que chez le Stagirite 2, ils poussent I’analyse plus
loin que lui et divisent la boulésis en espéces nombreuses.

L’une de ces espéces joue un rdle capital dans leur morale : c’est
le choix ou hairésis. 11 s’agit d'un choix fondé sur I'analogie entre le
bien et les objets primitivement visés par nos tendances 3. Certes le
bien se situe sur un autre plan que ces objets — qui sont par exemple
la conservation de la vie, la santé, etc. — et les stoiciens ont marqué
avec une force extréme la distinction de niveau. Loin de saisir le
bien par ce qui n’est pas lui, c’est uniquement par son essence propre
qu’on le saisit, de méme qu’on ne percoit pas la douceur du miel par
comparaison avec d’autres douceurs, mais par sa saveur propre. Tou-
tefois 1'objet primitif de nos tendances et le bien sont tous deux
« selon la nature», et cette commune conformité a la nature permet
de poser l'existence d'une analogie entre eux. Par exemple, la vertu
sera & 1’étre humain ce que la santé est & ’animal. Parfois méme
I’analogie se manifestera dans la langue par une dénomination com-
mune : c’est ainsi que 'on pourra parler de la force de I’ame aussi
bien que de la force du corps. Cette analogie permet de s’élever de la
sphére des tendances animales primitives A celle de la moralité par
un processus qui est a la fois changement quantitatif et passage 4 un
autre genre. C'est ce que Sénéque a fort bien montré : « Tu reconnais
que ce qui est bien est conforme a la nature. Telle est sa propriété.
Tu reconnais que d’autres choses sont certes conformes 4 la nature,

1 Cf. ARISTOTE : RhRét., I, 10, 1369 a 2-3.

2 C’est ce que cherche & montrer P. AUBENQUE (Acies du VIIe Congrés de
U’ Association G. Budé, Paris, 1964, pp. 291-293).

3 Cf. la définition du terme hairésis transmise par StoBEE, II, p. 87, 20

W. (SVF, III, 173), éclairée par le développement de CicEron: Fin., III,
10, 33-34 (SVF, III, 72).



4 ANDRE-JEAN VOELKE

mais ne sont pas des biens. Comment donc I'un est-il un bien, alors
que les autres ne le sont pas ? Comment accéde-t-il & une autre pro-
priété, alors que des deux cOtés se rencontre ce point commun fonda-
mental, la conformité a la nature ? — C’est par sa grandeur méme.
I1 n’est pas nouveau de voir certaines choses changer en s’accroissant.
Tel était un tout petit enfant, le voila maintenant adulte : sa propriété
a changé, car 'un est privé de raison, 'autre raisonnable. Certaines
choses en s’accroissant deviennent non seulement plus grandes, mais
autres. » ¥ Partant de la connaissance sensible de ce qui est conforme
a la nature animale, la pensée peut donc s’élever a la notion du bien
par l'usage raisonné de l’analogie. Et c’est sur la notion du bien
obtenue de cette facon que se fonde le choix.

Pour nous borner ici 4 un seul exemple, 1'observation des tendances
sociales innées a tout étre vivant ameéne A concevoir, au terme d’un
élargissement qui est en méme temps transmutation qualitative, une
communauté rationnelle embrassant ’ensemble du genre humain. C’est
a l'idée de cette communauté que doivent se conformer les choix
présidant aux conduites sociales de 1'individu.

Les stoiciens ont toujours maintenu cet ancrage du bien, et par
conséquent du choix — plus généralement méme de la volonté —
dans la nature. C’est par la surtout que leur morale se distingue de
la morale kantienne, dont elle est pourtant si proche a bien des
égards.

LE VOULOIR COMME ASSENTIMENT

L’idée de volonté peut étre associée a une autre fonction fonda-
mentale de 1'hégémonikon, 'assentiment ou synkatathésis 2. C'est ce
que montre bien un passage des Seconds Académiques ou Cicéron
expose la théorie de la connaissance de Zénon de Citium : 1’assenti-
ment, dit-il, est « en notre pouvoir et volontaire » 3.

La doctrine de I’assentiment est un des apports les plus originaux
du systéme stoicien. Vraisemblablement suggérée par la procédure du
vote — le verbe t{0ecbn pouvait désigner le dépdt d’un suffrage —
elle revét un triple aspect, psychologique, gnoséologique, éthique.

L’assentiment a pour fonction de sanctionner la représentation.
D’une fagon plus précise, la représentation sensible, origine de toute
connaissance, donne lieu a une représentation logique, la proposition,
et c’est cette proposition qui est 1'objet de I'assentiment. Un exemple

1 SENEQUE : Ep. 118, 13-14.

3 V. BrocHARD, dans sa theése: De assensione Stoici quid semserint (Paris,
1879), soutient que pour les stoiciens la volonté réside dans l’assentiment
(cf. p. ex. p. 33).

3 CICERON : Acad. post., I, 11, 40 (SVF., I, 61) : ...assensionem (...) quam
esse vult in nobis positam et voluntariam.



LES ORIGINES STOICIENNES DE LA NOTION DE VOLONTE 5

tiré de Sénéque illustre bien ce processus: supposons que je doive
me promener, « ce n’est qu’aprés m’étre dit cela (proposition) et avoir
approuvé mon idée (assentiment) qu’enfin je me proméne » .

L’assentiment préside donc au jugement et peut méme s’identifier
avec lui: « Tout jugement (..) est un assentiment.»2 On pourrait
sans doute objecter que seul le jugement affirmatif comporte un assen-
timent. Mais en fait ’affirmation, la négation et la suspension de
jugement sont trois modalités d'une méme aptitude essentielle de la
pensée, le pouvoir d’adhérer au vrai et de refuser le faux. L’assen-
timent désigne aussi bien ce pouvoir que le jugement affirmatif pro-
prement dit. D’autre part, comme Malebranche 3, les stoiciens font
dépendre d'une seule et méme fonction l'acquiescement au vrai
(assensus) et le consentement au bien (consensus). L’assentiment est
donc une fonction pratique autant que théorique : il sanctionne non
seulement ce qui est jugé vrai, mais aussi ce qui est jugé bon.

Or cette sanction est un acte volontaire : elle mobilise un pouvoir
d’appréciation et de décision dont 1'usage dépend entiérement de nous.
Ce pouvoir présente le caractére propre que Descartes attribue a la
volonté quand il la définit comme capacité de « donner son consente-
ment ou ne le pas donner quand bon lui semble » 4.

Toutefois le rapport de I'assentiment a la représentation pose un
probléme délicat. Tout en affirmant le caractére volontaire de ’assen-
timent, les stoiciens déclarent souvent que I'dme ne peut manquer
de donner son assentiment & ce qui lui parait vrai ou bon. C’est ainsi
qu’Epictete déclare : « De méme qu’il n’est pas permis au changeur
ou au marchand de légumes de refuser la monnaie de César et que,
si on la lui présente il doit bon gré mal gré céder ce qu’on obtient en
échange, de méme en est-il de 'ame (...) Pas plus qu'’il ne refuse la
monnaie de César, I’Ame ne refusera jamais une représentation évi-
dente. » 5 Affirmation d’autant plus frappante qu’ailleurs Epictéte
oppose ’assentiment, qu’il qualifie de volontaire, a la représentation,
dont il souligne I'aspect involontaire 6.

Le probléme du rapport entre une représentation dont 1’évidence
a quelque chose de contraignant et un assentiment considéré comme
volontaire se pose également chez Descartes et Malebranche, en des
termes qui parfois semblent provenir directement de la tradition stoi-
cienne. C’est ainsi que pour certains stoiciens mentionnés par Sextus
Empiricus 1'évidence « nous saisit pour ainsi dire par les cheveux et

SENEQUE : Ep. 113, 18 (SVF, III, 160).

CLEMENT D’ALEXANDRIE : Strom., 11, 12, 55 (SVF, 11, 992).
MALEBRANCHE : De la recherche de la vérité, 1, 2, 2.
DESCARTES : Les principes de la philosophie, 1, 39.
EPICTETE : Entretiens, 111, 3, 3-4.

Id., ap. AuLu-GEeLLE, XIX, 1, 15-16 (fr. 9 Schenkl).

(- Y I R T



6 ANDRE-JEAN VOELKE

nous entraine A I’assentiment » 1, et que pour Malebranche elle « nous
arrache, pour ainsi dire, notre consentement » 2.

On sait quelles difficultés ce probléme souléve chez Descartes et
Malebranche, et nous n’avons pas a nous y arréter ici. En ce qui
concerne le stoicisme, une analyse plus poussée de la représentation
permettrait, me semble-t-il, d’atténuer 1'opposition entre représenta-
tion et assentiment, et d’entrevoir par 1a une solution au probléme.

Malgré les affirmations sommaires de certains textes, la représen-
tation n’est pas une modification passivement déterminée par 1’objet,
mais une maniere d’étre active. Elle comporte méme plusieurs niveaux
d’activité : activité du pneuma sensoriel procédant de I'hégémonikon
et concourant avec celle du pneuma externe a la production de la
sensation, prise de conscience de cette sensation, élaboration des
données sensibles aboutissant a la formation des notions générales.
Bref, I'hégémonikon qui se représente quelque chose est 'auteur de sa
propre modification. C’est lui qui « fait » les représentations 3, et cette
activité revét un caractére volontaire : «il fait que tout événement
lui apparaisse tel qu'il le veut » 4.

Ainsi, méme si la liberté de ’assentiment & 1'égard de la représen-
tation n’est pas entiére, le sujet accorde ou refuse son assentiment a
une modification de lui-méme résultant de sa propre activité, et son
jugement est libre en ce sens qu’il n’est pas déterminé par le cours
extérieur des événements.

LE VOULOIR COMME TENSION

La volonté n’est pas seulement liée a telle ou telle fonction de
I'hégémonikon. Certains textes ’associent a la tension de I'ame 5.

Analysant les conditions du progrés moral, Séneque affirme que,
si 'on reldche sa tension, on régresse ; « mais, ajoute-t-il, c’est une
grande partie du progrés que de vouloir progresser » 6. Ailleurs il
caractérise en ces termes la disposition d’un homme qui a la volonté
de rendre un bienfait, mais manque des moyens nécessaires pour y
parvenir : « Il veut le rendre et de toute son ame est tendu vers ce
but. » 7

1 SExtus EMPIrICUS : Adv. Math., VII, 257.

3 MALEBRANCHE : Entretiens sur la métaphysique..., V, 9.

3 AfTius : Plac., 1V, 21 (SVF, II, 836).

4 Marc-AUureLE, VI, 8.

5 Pour F. RavaissoN, dans son Mémoire sur le stoicisme (Paris, 1857), le
stoicisme est fondé sur l'idée de tension et cette tension « explique» (p. 40) la
volonté.

6 SENEQUE : Ep. 71, 35-36 : Magna pars est profectus velle proficere.

7 Id., De Benef., V, 2, 3: Vult veddere et toto in hoc intentus est animo.



LES ORIGINES STOICIENNES DE LA NOTION DE VOLONTE 7

Cette tension que Sénéque cherche a fortifier, c’est le fonos, qui
joue un rdle capital chez les stoiciens. D’apres leur physique, 1'univers
pris dans sa totalité aussi bien que ses diverses parties envisagées
individuellement sont intérieurement pénétrés par des souffles ayant
une certaine tension. Cette tension assure 1'unité des étres singuliers
et fonde leurs qualités propres.

Mais le role du fonos n’est pas seulement physique, il est aussi
moral. L’adme, considérée comme un souffle igné, a sa tension propre.
Lorsque celle-ci est suffisante, ’ame est en état d’eufonie et posséde
une vertu que les stoiciens appellent force. Mais lorsque 1’ame relache
sa tension, elle est frappée d’afonie et sombre dans la faiblesse ou
I'impuissance. Ce recours a un principe physique pour caractériser
des dispositions morales se fonde sur 1’analogie entre la nature et la
moralité.

Envisagé sous son aspect moral, le fonos est effort de I’Ame sur
elle-méme, attention au vrai et au bien, vigilance sans cesse en garde
contre les influences pernicieuses. C’est sur lui que se fonde 1’exercice
répété, I'ascése laborieuse a laquelle nous invite sans cesse Epictéte ;
c’est par lui que Cléanthe définit la vertu sous toutes ses formes 1.
Caractériser, a la facon de Sénéque, I’homme qui veut vraiment comme
un homme dont ’ame est bien tendue, dans la pensée et dans 1’action,
c’est faire du vouloir une force, c’est saluer I'effort militant et 1’atten-
tion persévérante comme ses manifestations privilégiées.

Tant en raison de sa difficulté propre que des lacunes irréparables
dans nos sources, la doctrine stoicienne du fonos comporte bien des
obscurités. Un point cependant parait certain. Contrairement a Aris-
tote qui fonde la possibilité du mouvement sur un moteur immobile,
les stoiciens recourent a un principe automoteur pour expliquer le
mouvement : « Rien ne peut étre mii par autre chose, s’il n'y a quelque
chose de mobile par soi-méme. » 2 Ce principe mobile par soi-méme,
c’est le souffle, le pneuma, et son mouvement n’est autre que sa
tension 3. Ainsi le pneuma peut se mouvoir et se transformer par une
modification de sa propre tension : il est automoteur 4.

Cette théorie physique s’applique aussi & I'Ame. Pneuma sous
tension, 1'dme se meut elle-méme. Dans l’exposé doxographique
ouvrant le De Anima (I, 2, 404 a 21), Aristote fait allusion A des
philosophes qui définissent 1'ame comme ce qui se meut soi-méme,
et I'on sait que Platon, dans le Phédre (245 c-e) et les Lois (X, 8g6a),
défendait précisément cette thése. A leur tour, les stoiciens, en sou-
tenant que I'dme a sa tension propre, lui conférent le pouvoir de se

! PLUTARQUE : Sitoic. rep., 7, 1034 d (SVF, 1, 563).

2 SENEQUE : Nat. Quaest., 11, 8, 1.

3 Id., ibid., 11, 6, 6 : Quis est (...) motus, nisi intentio ?
4 Cf. SToBEE, I, p. 154, 1 W. (SVF, 11, 471).



8 ANDRE-JEAN VOELKE

mouvoir * et d’engendrer en elle des modifications correspondant a
des degrés divers de tension. Cette doctrine revét une portée capitale
pour leur éthique. En vertu de ce pouvoir, I'ame a la responsabilité
d’elle-méme. Reprenant une expression de Sénéque, on peut la consi-
dérer comme « cause pour elle-méme », sibi causa 2 : « La partie mai-
tresse de 1'ame, c’est ce qui s’éveille soi-méme, se modifie et se fait
soi-méme tel qu’il veut... » 3

Associer la volonté A la tension de I’Ame, c’est 1'élever au-dessus
de toutes les fonctions particuliéres pour en faire la manifestation la
plus immédiate de ce pouvoir qu’'a ’ame d’agir sur elle-méme. Peut-
étre méme faudrait-il affirmer 1'identité compléte de ce pouvoir et de
la volonté. Bien qu’elle ne figure pas dans les textes dont nous dispo-
sons, cette identification semble conforme a 1’esprit d'une philosophie
qui cherche a rendre I’homme totalement maitre de lui-méme.

LES RAPPORTS MUTUELS DES DIVERSES FORMES DU VOULOIR

Les trois notions que nous avons distinguées et que les auteurs
latins lient a 1'idée de volonté se présentent-elles comme trois élé-
ments totalement séparés, ou sont-elles au contraire en relations
mutuelles ?

La question exige que 1’on détermine tout d’abord le statut onto-
logique de la tendance et de l'assentiment, ou, plus généralement,
des fonctions de 1'hégémonikon 4. Ces fonctions ou dynamers ne sont
pas séparées localement les unes des autres a la fagon des trois parties
de I’ame dans le Timée (69 d-70e) de Platon. Leur distinction n’est pas
non plus du méme ordre que celle des fonctions de I’Ame chez Aristote.
En effet, tout en affirmant que I’dme est une, Aristote reconnait en
elle I’existence de fonctions distinctes par essence, présentes en puis-
sance quand elles ne s’exercent pas en acte. Or chez Chrysippe les
fonctions ressortissent A la catégorie de la maniére d’étre (mhg éxwv).
Cette catégorie est distincte de celle de gualité : la qualité est une
propriété essentielle et permanente de l'individu, alors que la maniére
d’étre est une disposition momentanée. Ainsi les fonctions de 1'hégé-
monikon ne sont pas des facultés qui subsisteraient en dehors de leur

1 MARC-AURELE, V, 19: Kivel aUtn éaquthv.

2 SENEQUE : Ep., 98, 2.

3 MARrRc-AURELE, VI, 8.

4 Sans entrer dans les discussions soulevées par la présence, au sein méme
du stoicisme, d’auteurs qui, tel Posidonius, polémiquent contre ’enseignement
de leur propre école, je me contente ici de caractériser briévement la conception
de Chrysippe, qui a durablement marqué la psychologie stoicienne. Pour plus
de détails, cf. mon étude L'unité de I'dme humaine dans U'ancien stoicisme
(« Studia philosophica », vol. XXV, 1965, pp. 154-181).



LES ORIGINES STOICIENNES DE LA NOTION DE VOLONTE 9

exercice, a titre de déterminations essentielles présentes en puissance.
Au contraire, la dyrnamis fait un avec son exercice, le pouvoir ou la
fonction n’a de réalité que dans l'opération et 1'opération exprime
I'hégémonikon tout entier, dont elle n’est pas réellement distincte :
« La promenade est 1'4égémonikon lui-méme », disait Chrysippe ?, affir-
mation dont on rapprochera 1'énoncé, par Alexandre d’Aphrodise,
d'une thése qui est vraisemblablement celle de Chrysippe aussi:
« Une est la fonction de I’Ame, en sorte que c’est la méme ame qui,
selon sa maniére d’étre momentanée, tantét pense, tantodt s'irrite,
tantot désire. » 2

Cette conception des fonctions de 1’dame comme opérations est un
aspect du nominalisme de Chrysippe 3. Soutenant que les notions
générales ne sont que des noms et que seul l'individu existe, dévelop-
pant une logique qui ne connait que des propositions singuliéres
exprimant des faits individuels, ce philosophe devait tout naturel-
lement voir dans I’assentiment ou la tendance des actions singuliéres
plutot que des « facultés » réellement distinctes. Sur ce point il ne
parait pas trés éloigné de Spinoza qui, nominaliste lui aussi, refuse
de faire des modes de la pensée des « facultés absolues » et soutient
que toute la réalité de I'entendement et de la volonté consiste dans
les idées et les volitions particuliéres qui servent a en former la
notion 4.

Si la tendance et I'assentiment ne sont pas des facultés séparées,
mais des modifications auxquelles 1’4égémonikon donne naissance en
se transformant lui-méme, le vouloir comme tension doit fonder le
vouloir comme assentiment et le vouloir comme tendance. C’est ce
qu’il s’agit de montrer maintenant en envisageant 1'une aprés 'autre
ces deux fonctions.

Considérons tout d’abord I’assentiment, qui, en tant que jugement,
est impliqué dans toute connaissance. Lorsqu’ils classent les connais-
sances selon leur valeur, les stoiciens tiennent compte a la fois de la
conformité a I'objet et de la force de I’assentiment donné par le sujet.
C’est ainsi qu’ils opposent le jugement vrai au jugement faux et le
jugement fort au jugement faible. Il y a selon eux une étroite corres-
pondance entre la valeur de vérité d’une connaissance et la force de
I'adhésion qui la sanctionne, si bien qu’ils appliquent a la fois le

I CHRYSIPPE, ap. SENEQUE : Ep. 113, 23 (SVF, II, 836).

2 ALEXANDRE D’APHRODISE : De anima libri mantissa, p. 118, 6 Bruns
(SVF, 11, 823).

3 « C'est une question qui a exercé les écoles depuis longtemps, savoir,
s'il y a une distinction réelle entre 'ame et ses facultés, et si une faculté est
distincte réellement de I'autre. Les véaux ont dit que oui et les nominaux que
non. » (LEIBNI1Z : Nouveaux Essais..., 11, 21, 6.)

4 SpiNoza : Ethigque, 11, prop. 48, scolie.



10 ANDRE-JEAN VOELKE

critére objectif et le critére subjectif. C’est ce que montre bien leur
définition de l'opinion comme « assentiment faible et faux», ou de
la science comme compréhension d'une solidité inébranlable, la com-
préhension se caractérisant elle-méme comme un assentiment a la
représentation qui présente la marque distinctive du vrai . Il serait
trop long d’aborder ici tous les problémes soulevés par le recours a
deux critéres distincts dans une classification qui, si I'on accepte le
témoignage de Sextus Empiricus, devait étre unique.

Le point capital pour mon propos est la présence, au cceur de la
connaissance, d'un facteur intensif comportant le plus et le moins,
d’une force ou d’'une faiblesse affectant directement 1’assentiment et
le modifiant non seulement quantitativement, mais, semble-t-il, qua-
litativement, dans la mesure ou elle est en rapport immédiat avec la
valeur de vérité du jugement. A n’en pas douter, ce facteur intensif
n’est autre que le degré de tension de I'hégémonikon, et 1’'on ne sera
pas étonné de trouver, dans 'une des définitions stoiciennes de la
science, I'affirmation que son caractére infaillible est une disposition
résidant « dans la tension et la puissance » 2.

Sans forte tension, il n’y a pas de saisie assurée de l'objet. Pour
Zénon, le passage de la simple représentation a la science est compa-
rable a la fermeture progressive d'une main dont les doigts se replient
pour former le poing. A la science correspond le poing fermé fortement
tenu dans l'autre main 3. Cette comparaison ne prend toute sa signi-
fication que si 'on a compris que les divers degrés de connaissance
sont en méme temps des degrés de force. Méme le simple assentiment
dépourvu de certitude suppose une certaine force, car il est symbolisé
par la main légérement refermée.

La force de la tension joue un réle particuliérement en vue dans
une vertu intellectuelle nécessaire au bon usage du pouvoir d’assen-
timent, la circonspection (ampontwote, litt. « manque de précipitation »),
grace a laquelle nous nous gardons de donner notre assentiment a des
représentations qui ne portent pas la marque distinctive du vrai. Une
telle vertu exige une certaine force capable de s’opposer aux repré-
sentations dépourvues de cette marque et de « dominer » ainsi l’acte
d’adhésion 4.

On serait tenté de citer ici Descartes, car la recherche stoicienne
de la représentation compréhensive offre de nombreux points communs

T Cette classification se rencontre en particulier chez SExTus EMPIRICUS,
Adv. Math., VII, 151 (SVF, II, 9o).

2 STOBEE, 11, p. 74, 3 W. (SVF, III, 112).

3 CICERON : Acad. pr., 11, 47, 145 (SVF, I, 66).

4 Pap. Herc. 1020, col. IV (SVF, II, 131). A cété de I'absence de précipi-
tation, DioG. LAERCE, VII, 46 (SVF, 11, 130) mentionne le pouvoir de ne pas
juger inconsidérément (dveikai6tng) et le définit comme une «raison forte 3
I’égard du vraisemblable ».



LES ORIGINES STOICIENNES DE LA NOTION DE VOLONTE IX

avec la recherche cartésienne de 1'évidence, et toutes deux exigent
de la pensée un effort soutenu pour éviter de succomber a la préci-
pitation.

I1 faudrait également mentionner Malebranche, qui lie attention
et suspension du jugement, affirmant que si nous n’étions pas maitres
de notre attention, nous ne serions pas maitres non plus de notre
consentement, « puisque nous n’aurions pas le pouvoir de considérer
les raisons qui peuvent nous porter a le suspendre » *. Ce rapproche-
ment s'impose d’autant plus que pour Malebranche le travail d’atten-
tion procede d'une disposition qui est une véritable force, d"une vertu
appelée force d’esprit 2.

Toutefois le stoicisme ignore la distinction entre entendement et
volonté, qui est si importante chez des philosophes comme Descartes
et Malebranche. Pour les stoiciens, la force nécessaire a 1’assentiment
vrai ne procéde pas d'une fonction particuliére, autre que l’enten-
dement : elle est immanente 4 tout acte de la pensée. Cette position
est proche de celle de Spinoza, pour qui « la volonté et ’entendement
sont une seule et méme chose », et qui considére la volition comme la
force enveloppée dans l'idée et lui permettant de s’affirmer 3.

Un fragment affirme que «la force de I'dme est une tension
suffisante dans le jugement et dans I'action » 4. De la connaissance
passons donc a l’action, ou plutdt a la tendance, car sans tendance il
n'y a pas d’action, et montrons que les modifications de la tendance
correspondent a des variations de la tension. Lorsque la tension se
reliche et que 'dme est frappée d’atonie, la tendance n’est plus en
mesure de se conformer a la norme rationnelle et devient passion.
C’est alors qu’apparaitront par exemple la peur, source de licheté,
et la cupidité génératrice de trahison. Il est vrai que bien souvent la
passion présente les dehors de la force : ses débordements semblent
issus d'une puissance surabondante. Mais, pour les stoiciens, ce n’est
1a qu’une illusion : la passion et les crimes qu’elle entraine sont tou-
jours imputables a la faiblesse du fomos. Aussi la comparent-ils & un
coureur que son élan emporte trop loin, non parce qu’il est ma par
une force excessive, mais au contraire parce qu’il n’a pas assez de
force pour s’arréter ot il devrait 5. Reprenant un mot d’Epictéte, on
pourra donc dire de toute passion : « Ce n’est pas tension, mais manque
de tension.»® Jugement auquel fait écho cette pensée de Marc-

MALEBRANCHE : Eniretiens sur la métaphysique..., XII, 10.
Id., Traité de morale, 1, 5, 5.
SriNoza : Ethique, 11, prop. 49.
StoBEE, 11, p. 62, 25 W. (SVF, III, 278).
Cette comparaison de Chrysippe est citée par GALIEN : De Hipp. et
Plat. decr., IV, 2, p. 369 K. (SVF, 111, 462).
¢ EPICTETE : Ewntretiens, 11, 15, 3.

(VS VU



I2 ANDR}’E-_]EAN VOELKE

Auréle : « Aie présent a I'esprit dans tes coléres que s’irriter n’est pas
viril, mais que la douceur et le calme sont non seulement plus humains,
mais plus males : il y a dans ces vertus plus de force, de vigueur et
de courage que dans l'indignation et la mauvaise humeur. Plus elles
sont proches de I'impassibilité, plus grande est notre puissance. Comme
le chagrin, la colére aussi est faiblesse. Dans les deux cas, on est
blessé et I'on se laisse aller. » *

Cette théorie cherche a expliquer la passion en termes de monisme
psychologique et non de dualisme. La tendance n’est pas une fonction
irrationnelle par essence, car I'’Aégémonikon, rationnel de part en part,
ne comporte aucun élément opposé a la raison et que celle-ci devrait
tenir en respect. Ainsi la faiblesse qui rend la passion possible n’est
pas faiblesse de la raison vis-a-vis d’une puissance étrangére, mais
détente intérieure produisant une sorte de désintégration au sein d'une
nature rationnelle essentiellement une et dissociant, semble-t-il, I'4égé-
monikon des normes rationnelles qu’'il porte en lui. L’excés et la
démesure de la passion trahissent I'impuissance d une raison manquant
de la tension nécessaire au maintien de sa propre unité. Les passions,
selon Zénon, sont «volontaires»2. On doit donc admettre que ce
relichement du fonos est au pouvoir de I'hégémonikon et que celui-ci
porte la responsabilité de ses défaillances. L’étude de la passion nous
confirme ainsi dans I'idée fondamentale que I’Ame est 1’auteur de ses
propres modifications et que la forme la plus profonde du vouloir
n’est ni 'assentiment ni la tendance pris abstraitement, mais la ten-
sion par laquelle I’ame agit sur elle-méme.

Cette forme primordiale de vouloir se trouve aussi, il est a peine
besoin de le dire, au cceeur de la boulésis ou désir du bien. Mais
dans ce cas I'hégémonikon a suffisamment de force pour affirmer sa
nature rationnelle.

Montrons enfin que le vouloir comme assentiment et le vouloir
comme tendance ne sont pas seulement indissociables du wvouloir
comme tension, mais sont aussi en rapport mutuel I'un avec l'autre.

Pour que la tendance entre en action, il faut que la représentation
regoive tout d’abord la sanction de l'assentiment. Si nous formons
tel ou tel désir, c’est qu’au préalable nous avons jugé que telle ou
telle fin est bonne. De ce point de vue, le déploiement de la tendance
apparait comme un simple effet de I’assentiment, qui seul serait
vraiment « en notre pouvoir ».

Mais, en un autre sens, c’est la tendance qui conditionne ’assen-
timent. Nous inclinons naturellement au vrai, au bien, a 1'utile, et

! MArc-AUrkLE, XI, 18, 21-23.
2 CICERON : Acad. Post., 1, 10, 38 (SVF, I, 207).



LES ORIGINES STOICIENNES DE LA NOTION DE VOLONTE 13

ne donnons notre assentiment qu’a la représentation des actes et des
fins qui nous paraissent conformes a ces inclinations fondamentales.
Ce sont finalement les exigences de la tendance qui fournissent au
jugement les normes nécessaires a son exercice. De ce second point
de vue, la tendance exprime plus immédiatement que le jugement la
spontanéité originelle de I'hégémonikon.

Pour reprendre une distinction blondélienne, on pourrait dire que
c’est par la médiation de ’assentiment que la wvolonté voulante, incli-
nation déterminant toutes nos aspirations, se spécifie en volonté voulue
tendant aux « fins partielles et successives qui s’offrent & nous comme
les moyens ou les occasions d’accomplir notre destinée » 1.

En conclusion, le vouloir comme assentiment et le vouloir comme
tendance s’appellent 'un l'autre. Ce sont deux aspects d'un acte
complexe qui est a la fois jugement répondant a 1’appel de la tendance
et mobilisation de la tendance opérée par ce jugement méme.

CONSENTEMENT AU DESTIN ET VOLONTE

L’étroite solidarité des trois formes de vouloir que nous avons
distinguées culmine dans le consentement au Destin.

Ce consentement exige que 'univers soit compris. Grace a I'éluci-
dation méthodique des premiéres anticipations de la raison — « pré-
notions » qui se sont formées spontanément durant 1'enfance — et
des notions communes — connaissances universellement admises et
dont la vérité est garantie par cette universalité méme — nous par-
venons a la représentation d’un cosmos harmonieusement ordonné
par un souffle divin qui est a la fois Nature, Destin et Providence.
Pour prendre forme, s’exprimer et se justifier, cette représentation
fait appel a toutes les ressources de la logique, de la physique et de
la théologie, mais elle était déja contenue en germe dans les notions
communes qui la fondent et qu’elle éclaire en retour, en particulier
dans la notion de Dieu, que le spectacle du monde fait naturellement
naitre en notre A&me. L’homme qui a saisi ainsi la véritable nature du
cosmos consent a l'ordre voulu par le Destin. Cet acte n’est pas
soumission résignée a I'inévitable, mais assentiment libre et volontaire :
« Je n’obéis pas a4 Dieu, mais je donne mon assentiment. C’est spon-
tanément et non par nécessité que je le suis. » 2 « Obéir a Dieu, voila
la liberté. » 3

1 Cf. I'observation de M. BLoNDEL a l'article Volonéé, in LALANDE: Voca-
bulaire... C’'est & J. MoREAU que nous devons I'idée de ce rapprochement avec
la pensée blondélienne (Epictéte, Paris, 1964, pp. 35-36).

2 SENEQUE : Ep. 96, 2 : Non pareo Deo, sed assentior.

3 SENEQUE : De Vita beata, 15, 7 : Deo parere libertas est.



14 ANDRE-JEAN VOELKE

Ce consentement est d’autre part tendance et désir. Non pas désir
d’intervenir dans le cours des choses pour le modifier, mais de collabo-
rer a sa réalisation. Tendance a «suivre Dieu », tendance méme a le
devancer et a se porter de son propre mouvement la ol le Destin nous
appelle : « Si je savais, dit Chrysippe, que mon Destin est maintenant
d’étre malade, j'y tendrais aussi. De méme le pied, s’il était doué
d’intelligence, tendrait a se couvrir de boue. » * De son c6té Sénéque
cite, pour I'approuver, ce mot du cynique Démétrius: « Le seul grief que
je puisse avoir a votre égard, Dieux immortels, c’est que vous ne
m’ayez pas fait connaitre votre volonté d’avance. Je serais en effet
venu le premier 13 ol je me présente maintenant a votre appel... » 2

Le consentement au Destin s’enracine dans la sympathie univer-
selle qui lie entre elles toutes les parties du cosmos. Cette sympathie
est elle-méme « syntonie », harmonie des tensions immanentes a un
univers dont toutes les parties « con-spirent » sous l'effet du souffle
divin qui les pénétre3: « Toutes les choses sont en quelque sorte
entrelacées mutuellement et, par 13, toutes sont mutuellement amies.
Elles tiennent toutes 1'une a l'autre en raison du mouvement de
tension, de la con-spiration (obunvoia) et de I'unité de la substance. » 4
L’accord de I'homme avec l'univers, I'amour des étres auxquels le
Destin le lie et des événements qui forment la trame de sa vie doit
donc se fonder sur I’harmonie entre la tension propre de son dme et
celle du prneuma divin parcourant toutes choses.

Mais, alors que les autres parties de l'univers ne pergoivent pas
la sympathie mutuelle qui les unit, I’homme est en mesure de la vivre
sur le plan de la conscience et de faire de cette harmonie des tensions
un accord des volontés. Le « cours heureux » de notre existence dépend
de cette capacité d’agir toujours selon «1'accord du génie qui est en
chacun de nous avec la volonté du gouverneur de I'univers » S.

Consentir au Destin, ce n’est donc pas simplement accepter ou
désirer un état de choses, mais se ranger aux décrets d’'une volonté.
Volonté d'un Dieu qui est en méme temps Nature.

Ainsi la notion de volonté joue aussi un réle en théologie et en
physique, spécialement chez les stoiciens de 1’époque impériale. Séneé-
que préte aux dieux une volonté éternelle, qui leur tient lieu de loi 6.
Dans ses Questions naturelles, il voit souvent dans tel ou tel phéno-

* CHRYSIPPE, ap. EPICTETE : Eniretiens, 11, 6, 10 (SVF, III, 191).

2 SENEQUE : De Prov., 5, 5.

3 D1og. LagrcE, VII, 140 (SVF, 11, 543) mentionne la guvtovia qui lie les
astres a la terre.

4 Marc-AuriLE, VI, 38.

5 Dioc. LagErcg, VII, 88 (SVF, III, 4).

6 SENEQUE : De Benef., VI, 23, 1: Sua illis in legem aeterna voluntas est.



LES ORIGINES STOICIENNES DE LA NOTION DE VOLONTE 15

mene, par exemple dans les cométes *, la manifestation d’une volonté
de la nature, et va mé&me jusqu’a considérer tout mouvement contraire
a la nature d'un corps comme contraire a sa volonté 2. Pour Marc-
Aurtle, la nature universelle manifeste sa volonté aussi bien dans les
cycles réguliers scandant la marche du monde et la vie de I'homme
que dans les accidents survenant a I'improviste. Fort de cette convic-
tion, 'homme éclairé par la philosophie pourra dire a la nature:
« Donne ce que tu veux, reprends ce que tu veux. » 3

Il serait trop long de s’arréter ici a cet aspect cosmique de la
conception stoicienne de la volonté, mais il devait étre signalé, car
il préfigure toutes sortes de tentatives philosophiques qui, de la
Renaissance 4 nos jours, visent a insérer, avec plus ou moins de
bonheur, le vouloir au cceur méme du devenir naturel.

*
* A*

Notre analyse a montré que le stoicisme grec saisit avec vigueur
et unit indissolublement trois composantes fondamentales de la
notion de volonté, mais qu’il ne congoit jamais une faculté spécifique
qui serait la volonté et qui s’opposerait comme telle & ’entendement.

C’est seulement chez Séneéque que la volonté, promue au rang
d’agent privilégié de la moralité, tend & rompre les attaches orga-
niques qui, dans le stoicisme grec, la lient a I'intellection et a s’ériger
en fonction distincte, capable a elle seule de triompher de toutes les
épreuves, de réaliser le bien et d’assurer le bonheur : « Tout ce qui
peut te rendre bon, tu l’as avec toi. Que te faut-il pour étre bon ?
— Vouloir. » 4

Refusant & 'homme toute possibilité de transformer par son action
le cours des choses, le stoicisme a toujours mis 1'accent sur la disposi-
tion intérieure présidant a la conduite. Dans les perspectives qu'il
ouvre, cette disposition n’est généralement pas propre a telle ou telle
fonction, elle est disposition de tout I’étre intérieur. Mais, chez Séne-
que, elle tend a se spécifier en disposition de la volonté, en intention.
L’intention détermine la valeur de l’action, bien plus elle est action,
car «l'action de chacun se mesure a sa volonté » 5. Conception qui
contient 1'idée d’une identité entre la perfection morale et la volonté
bonne, et donne a certaines des réflexions de Sénéque sur le réle de la
volonté dans la vie humaine un tour déja augustinien ou kantien.

Id., Nat. Quaest., VII, 27, 6.

Id., ibid., 11, 24, 2-3.

MARC-AURELE, X, 14.

SENEQUE : Ep. 8o, 3-4.

Id., De Benef., 11, 31, 1: ... fecit quisque, quantum voluit.

v W N -



16 ANDRE-JEAN VOELKE

Ainsi Sénéque est le seul stoicien, probablement méme le seul
philosophe de toute 1’Antiquité paienne, qui fasse a quelque degré
figure de volontariste. Mais ce serait 1’objet d’un autre exposé que de
montrer la nature et les limites de ce volontarisme.

E
* *

Au début de l'exposé présenté devant la « Société romande de
philosophie » I'année derniére r, Jean-Pierre Leyvraz notait a quel
point 1l est a la fois difficile d’abandonner le langage de I'éthique et
de le défendre. Bien que ma recherche se situe sur un plan tout différent
de celui de J.-P. Leyvraz, j’éprouve d’une fagon aigué le sentiment
de cette difficulté et je me demande avec lui si les notions éthiques
sont « les vestiges d'un langage qui n’a plus de contenu ». Une enquéte
historique s’attachant en priorité a des notions et non a des systémes
ou a des courants de pensée pourrait peut-étre contribuer a fixer les
conditions actuelles de validité de ces notions, en dégageant des
noyaux de signification souvent fort anciens, que notre époque doit
soumettre a une nouvelle critique. Tel est I’espoir dont se nourrit ma

recherche.
ANDRE- JEAN VOELKE.

DISCUSSION

Mme ANTOINETTE VIRIEUX-REYMOND : Dans quelle mesure peut-on parler
d’une volonté individuelle et intérieure dans un systéme pour lequel le monde
tout entier n'est qu'un seul vivant et pour lequel Dieu sous forme de preuma
s’insinue partout ? Dans quelle mesure le « Je » est-il dissociable de I'ensemble
du cosmos ? Dans quelle mesure la volonté peut-elle se séparer du substrat
matériel qu’'est le pneuma et de sa composition « physico-chimique » (air-feu),
ainsi que de sa tension également matérielle qui, amenant a I'hégémonikon les
diverses sensations, produit 1'unité de conscience ? Dans quelle mesure donc la
volonté individuelle peut-elle s’intérioriser et se spiritualiser complétement ?

M. VoeLKE : L'immanence d'un pneuma unique a la totalité du cosmos
n’exclut pas l'individualité des étres. En effet, la physique stoicienne enseigne
que les étres se distinguent les uns des autres par la présence de qualités qui
se composent avec le substrat matériel passif. L'une de ces qualités est la qualité
propre (1dfwg moidv). « Forme indivisible », elle apparait ou disparait tout
entiére a la fois et demeure identique a elle-méme durant toute 1'existence du
composé (cf. SVF, II, 395). La qualité propre confére a une certaine portion de
matiére une singularité qui en fait un étre distinct de tous les étres : c’est un
véritable principe d’individuation. L’individualité ainsi reconnue aux étres
singuliers résulte de 'action du Jogos divin, car c’est lui qui engendre les qualités.

! JEAN-PIERRE LEYVRAZ : La raison analytique et les fondements de U'éthique,
R. Th. Ph., 1967, 5, p. 280.



LES ORIGINES STOICIENNES DE LA NOTION DE VOLONTE Iy

Bien qu’il ne reprenne pas la conception aristotélicienne d'une individuation
par la matiére, le stoicisme admet donc la réalité ontologique de I'individu. Son
monisme ne s'oppose pas a l'idée d’une volonté humaine individualisée.

Cette volonté n’est pas dissociable de la tension du pneuma, qui est de nature
corporelle. Si donc, comme semble l'entendre Mme Virieux, spiritualisation
implique séparation de l'esprit et du corps, la volonté ne peut dans le stoicisme
se spiritualiser. Toutefois le pneuma posséde un pouvoir unificateur et orga-
nisateur qui, dans un spiritualisme dualiste, serait propre a l'esprit. Dans la
mesure ou la morale stoicienne met I'accent sur ce pouvoir plutét que sur la
nature corporelle du pneuma, elle confére & la volonté une dimension spiri-
tuelle.

M. RENE ScHAERER : Une tendance profonde a toujours incité les Grecs a
justifier la conduite morale par référence a une valeur visée plutdt que par une
décision volontaire émanant du moi lui-méme. Leur vie intérieure n’en était
pas moins riche ni moins affirmé le sentiment qu’ils éprouvaient d'une respon-
sabilité personnelle. Mais le comportement subjectif relevait premiérement
pour eux d'un choix opéré entre deux termes objectivement donnés, ainsi que
I’attestent certaines images telles que la balance (Iliade) ou l'attelage a deux
chevaux (Platon).

Or, comme l’'a dit excellemment M. Voelke, les stoiciens ouvrent i cet
égard une perspective nouvelle. Et ce n’est pas pour rien qu’on voit s’effacer
dans leur doctrine la notion de but visé (scopos) au profit de celle d’'une fin
(telos) immanente a la visée elle-méme. Que la fleche atteigne ou manque le but,
peu importe, dés I'instant ol elle vole conformément & sa nature. Et pourtant,
nulle part n’apparait chez eux l'idée d’'une volonté positivement mauvaise. Le
mal se réduit a un reldichement de la tension mentale. Tout autre est la concep-
tion moderne de l'activité volontaire, et je ne parviens & m'expliquer cette
mutation que par I'héritage hébraique, lié aux notions de révolte et de péché.
Le chrétien ne s’ajuste pas a 'ordre universel, il obéit a une Volonté person-
nelle. Les deux conceptions se méleront I'une a I'autre, et I’on peut s’en féliciter.
Elles n’en étaient pas moins distinctes au départ. Qu’en pense M. Voelke ?

M. VoEeLKE : Je souscris pour l’essentiel a I'observation de M. Schaerer.
11 est vrai que I'idée d'une volonté positivement mauvaise manque de fondement
dans la doctrine stoicienne : le reldichement de la tension compromet I'unité
intérieure de l'individu et son accord avec la volonté divine, mais il ne saurait
étre assimilé & une révolte ou a un péché, et M. Schaerer a raison de lier ces
notions & I’héritage hébraique.

Je voudrais toutefois souligner la position de Sénéque a I’égard du probléme
soulevé par M. Schaerer. Non seulement il marque avec force la présence du
mal en nous et autour de nous, mais il admet que la volonté peut tendre au
mal et s’y complaire. Contre toute la tradition socratique, il déclare qu’on peut
faillir volontairement (Ep. 95, 9). Il affirme méme que cette volonté de faire
le mal suffit & nous rendre mauvais, que nous commettions ou non un délit
effectif : le crime ne fait que manifester une dépravation qui est déja dans
Pame (De Benef., V, 14, 2. Sénéque suit dans ce passage Cléanthe, ce qui montre
que le stoicisme grec n’est peut-étre pas absolument fermé a I'idée d'une volonté
mauvaise). On percoit donc chez Séneéque une hésitation entre une conception
excluant toute idée d'une volonté positivement mauvaise et une conception
différente, qui tend A présenter le mal comme véritablement voulu pour lui-
méme.



18 DISCUSSION

M. JeanN-CLAUDE PIGUET : J'aimerais poser quatre questions qui soulévent,
malgré leur diversité, le méme probléme : les cadres de la « psychologie » stoi-
cienne ne sont-ils pas fixés par des structures qui dépassent le pur « psycholo-
gique » ?

1. Quelle est I'influence du droit sur la notion de volonté ? Par exemple, le
concept des derniéres volontés d’un défunt (voluntas uiltima) a été élaboré par le
droit romain. Y en a-t-il des traces dans le stoicisme hellénistique ?

2. Dans le concept stoicien de boulésis, I'accent est-il mis sur la chose que
I'on veut et qui nous attire (volonté comme 7éponse) ou sur 1'acte subjectif de
vouloir (volonté comme initiative) ?

3. L’utilisation philosophique du terme fonos a-t-elle des rapports avec
son utilisation musicale, ce qui rapprocherait 1'idée de tension de celle d’har-
monie, de liaison entre la partie et le tout ?

Quel réle joue dans la « psychologie » stoicienne le couple de 'agir et du
pdtiy, congu dans les cadres de la relation de la partie que je suis au tout que je
ne suis pas. La boulésis n’est-elle pas alors l'action de nous (face aux choses
qui ne dépendent pas de nous), et 'assentiment I'action en nous, 1'évidence de la
représentation nous acculant a assentir ?

M. VoeLKE: 1. Les problémes juridiques posés par la détermination des
responsabilités d’un coupable jouent certainement un réle dans la formation
progressive du concept de volon#é, et cela dés I’époque de Socrate. C’est ainsi que
I'Apologie de Socrate (26 a) fait apparaitre un rapport entre l'idée juridique
d’une faute involontaire, ne ressortissant pas au tribunal, et 'affirmation philo-
sophique que nul ne fait le mal volontairement. On pourrait peut-étre faire des
rapprochements similaires en partant de textes stoiciens. Mais, & ma connais-
sance, le concept juridique des derniéres volontés d’'un mourant ne joue pas de
role dans I’élaboration du concept philosophique de wvoloni#é.

2. Le concept de boulésis me parait échapper a l'alternative réponse-ini-
tiative. Comme le monde extérieur ne dépend pas de nous, nous ne pouvons
agir d’'une fagon efficace que sur nous-mémes, sur notre disposition intérieure.
Comme je I'ai relevé, cette action est a la fois ajustement de nous-mémes au
cours des choses, tendance a «¢suivre Dieu» (donc réponse), et tendance a
devancer I'événement afin de mieux nous y conformer (donc initiative).

3. Quelques fragments de Cléanthe (surtout SVF, I, 502, 503, 563) per-
mettent effectivement d’établir un rapport entre I’emploi musical du terme
tonos et son emploi philosophique par les stoiciens. Pour Cléanthe, 'harmonie
cosmique consiste a la fois en une consonance mutuelle des parties de I'univers
et en un accord rythmique des temps les uns avec les autres. Cette harmonie est
semblable a celle d’une lyre ou d’une cithare frappées par un plectre. C'est le
soleil qui joue le réle du plectre, et le « coup » produit par le feu est le fonos.
Ce serait dépasser les cadres d’une bréve réponse que de chercher les antécédents
de ce langage tout chargé de signification mythique. (Cf. & ce propos un rappro-
chement avec Héraclite chez M. Pohlenz, Die Stoa, I, p. 75.) A partir de Chry-
sippe, le langage s’intellectualise et le caractére ¢« musical » du fonos n’apparait
plus avec la méme netteté.

4. L’idée d’une opposition entre la boulésis comme action de nous et 1’assen-
timent comme action en nous est éclairante, mais il ne faut pas considérer
I'assentiment comme un processus se déroulant en nous sans que nous y ayons
part. Grace a l'activité que nous exercons au cours de la représentation, nous
déterminons nous-mémes dans une large mesure les conditions dans lesquelles



LES ORIGINES STOICIENNES DE LA NOTION DE VOLONTE 19

s’exercera notre pouvoir d'assentiment. Méme si nous sommes contraints
d’assentir a I'évidence, il dépend de nous que notre représentation soit vraiment
évidente.

M. RoBERT GOUIRAN : Vous nous avez montré que la notion stoicienne de la
volonté passait par le consentement au Destin, consentement résolument
optimiste. Je la compare maintenant a certaines pensées modernes ou1 la volonté
pourrait fort bien étre une rationalisation-prétexte faite a posferiori dans un
contexte tragique. Les héros de Dostoievski par exemple procédent & une
élucidation de leur Ame telle qu’ils parviennent a une lucidité dont 1'éblouisse-
ment les paralyse; la volonté alors s’évanouit devant la notion claire des
mobiles profonds et de leur absurdité. On trouve en plus chez Freud l'idée de
résignation au Destin, triste performance par laquelle 'homme s’efforce a
absorber les frustrations et & abandonner ses désirs le long d’'une route jalonnée
d’objets perdus et de jardins interdits.

En comparant ces différentes notions, on voit se dégager des problémes
relatifs & I’antériorité de la volonté par rapport a l'acte (a priori, contemporelle,
a posteriort), & la rationalisation dans la tendance, a la mauvaise foi dans la
décision, ainsi qu’au glissement de 1’optimisme vers le pessimisme. Qu’en est-il
de ces notions chez les stoiciens, et pourrait-on expliquer ces différences par un
processus historique ?

M. VoeLKE : Le consentement au Destin s’accompagne de la conviction
que le Destin est en méme temps Providence. Il n’est donc pas résignation
devant un monde qu’on souhaiterait meilleur, mais qu’on se sent impuissant
A changer. Il est bien plutdt acceptation joyeuse d’un ordre congu 3 la fois
comme bon et nécessaire. Cet ordre étant rationnel, son acceptation ne saurait
étre le fait d'une rationalisation a posferior:i d’'un donné par nature irrationnel
et ne comporte aucune mauvaise foi. Elle est effort en vue d’harmoniser a tout
instant le vouloir individuel avec le vouloir cosmique, par la synchronisation
de la tension propre de ’ame avec celle du preuma divin. Elle est méme tendance
4 devancer a priori les arréts du Destin pour mieux les accepter. La rationa-
lisation et la mauvaise foi ne sauraient se rencontrer que chez l'insensé qui, ne
voyant pas ol est véritablement le bien, se persuade a tort que sa fagon d’agir
est bonne. Quant au glissement de 'optimisme vers le pessimisme, on le percoit
parfois chez Sénéque et Marc-Auréle. Mais I'explication historique de ce glisse-
ment — et plus généralement des différences soulignées par M. Gouiran —
me parait fort difficile. Il n’est en tout cas pas possible de I’entreprendre ici.

M. GaBrIEL WIDMER : I. Le stoicisme a exercé une influence sur la théo-
logie chrétienne, surtout celle des premiers siécles, mais peut-on dire, par
exemple, qu’elle se fait sentir dans les affirmations pauliniennes: «j’ai la
volonté, mais non le pouvoir de faire le bien » (Rom. 7 : 18), «c’est Dieu qui
produit en vous le vouloir et le faire, selon son bon plaisir » (Phil. 2:13) ?
Trouverait-on chez les stoiciens des déclarations relatives a la distinction entre
le velle et le posse, voire a leur opposition, et & la transcendance de 'acte ¢« pro-
ducteur » de Dieu ?

2. A coté de la « volonté voulue » et de la « volonté voulante », le stoicisme
ne fait-il pas une place a 1'‘nvolontaire dans son analyse de I’assentiment et de
ses conditions, c’est-a-dire & ce 4 partir de quoi un consentement est possible ?
N'y a-t-il pas, selon lui, quelque chose comme une ¢« tendance » spontanée et
originaire qui advient a travers ce qui apparait comme relevant de la volonté ?



20 DISCUSSION

L’assentiment, semble-t-il, suppose un fondement qui le justifie et avec lequel,
pourtant, il ne saurait s’identifier, donc de '« involontaire » (comme l'impensé
fonde le pensé).

3. Quand je consens a mon destin, est-ce que je fais autre chose que de
sanctionner un ordre inexorable ? Si oui, il n’y a aucune place pour une nou-
veauté quelconque ; seule la loi éternelle d’un Dieu, qui parcourt l'univers,
détermine le cours cyclique des événements que je ne puis que ratifier. Que
devient la liberté, le sens de I’histoire, 1a ol 'anticipation est réduite & n’étre
qu’une soumission & un ordre de choses déja fixé ?

M. VorLKE : 1. Je ne pense pas que l'influence stoicienne se fasse sentir
dans les deux affirmations pauliniennes citées par M. Widmer. En principe, les
stoiciens admettent que I'homme peut faire le bien en toute circonstance,
puisque le bien consiste en une disposition intérieure et que I'dme est entiére-
ment maitresse d’elle-méme. Si 'on voit dans cette maitrise de soi une forme
de vouloir, on peut donc dire que le pouvoir de faire le bien se mesure au vouloir.
C’est ainsi qu’Epictéte s’écrie : « Sache que rien n’est plus facile & conduire
qu'une 4me humaine. Il faut vouloir, et c’est fait: la voila redressée» (Entretiens,
1V, 9, 16). Des déclarations de ce genre expliquent l'accusation d’orgueil
souvent portée contre les stoiciens par les auteurs chrétiens. Cet orgueil a
pourtant ses bornes. Tous les stoiciens reconnaissent que 'homme se conduit
rarement comme il le devrait. Cette constatation inspire a Sénéque des réflexions
profondes sur les rapports entre le pouvoir et le vouloir : « Sais-tu pourquoi
nous ne pouvons pas cela ? — (...) C'est que nous aimons nos vices (...)
La nature a donné a 'homme suffisamment de force, si seulement nous en
tirions parti (...) Nous ne voulons pas, voila la vraie raison ; nous ne pouvons
pas n’est qu'un prétexte» (Ep. 116, 8). Ainsi Séneéque voit bien que chez le
méchant il y a désaccord entre le vouloir et le pouvoir, mais il inverse les termes
de l'affirmation paulinienne et déclare en substance : je peux, mais je ne veux
pas. Quant a I'idée d'un Dieu produisant le vouloir et le faire par un acte trans-
cendant, elle me parait contredire I'immanence de Dieu au monde affirmée par
le stoicisme.

2. Il y a bien pour les stoiciens une tendance primordiale dont dérivent
les tendances au vrai, au bien, a 'utile, autrement dit la « volonté voulante ».
Cette tendance est 1'oikeidsis, c’est-a-dire 'appropriation initiale en vertu de
laquelle chacun reconnait son étre comme le sien propre et s’y attache. C’est
cette tendance qui est le fondement de la « volonté voulante », comme le voit
bien M. Widmer. Toutefois je situerais plutdt 1'involoniaire dans la nature
humaine, dont toutes nos tendances sont I’expression dynamique, mais ce ne
serait pas un involonfaire au sens rigoureux du mot, car les stoiciens tendent
a préter un vouloir a la nature.

3. Le caractére inexorable du Destin a pour effet d’éliminer du cosmos
toute nouveauté véritable, et I’assentiment au cours des événements implique
une soumission a4 un ordre déja fixé. Dans ces conditions, la seule liberté véri-
table est la liberté intérieure qui permet 4 'homme de modifier ses propres
dispositions. Face au monde extérieur, il doit viser uniquement & mieux perce-
voir la présence hic et nunc d’'un ordre répondant pleinement a ses aspirations.
Une telle perspective semble exclure tout sens de I'histoire.

Mais en fait les stoiciens ont souvent cherché a exercer une action politique,
que ce soit dans les monarchies hellénistiques ou a Rome. N’est-ce pas recon-



LES ORIGINES STOICIENNES DE LA NOTION DE VOLONTE 21

naftre implicitement que ’homme peut intervenir efficacement dans le déroule-
ment historique 7 Mais ce démenti pratique au déterminisme théorique ne
résout pas les difficultés fondamentales soulevées par M. Widmer.

M. MauricE GEx: Peut-on chercher une transposition des notions de
tendance, d’assentiment et de fension dans la psychologie moderne, en se deman-
dant quel est pour chacune d’elles le dosage « conscient-inconscient », et cela
sans introduire une anachronicité par trop déformante ? Au sens moderne,
la tendance est inconsciente, mais pour le stoicisme il semble qu’elle ne le soit
pas, puisque M. Voelke a parlé de tendance ou désir, et de tendance raisonnable.
L’assentiment parait évidemment pleinement conscient. La fension semblerait
I'élément le plus inconscient des trois. Elle rejoindrait la pulsion instinctive
des psychanalystes, la volonté schopenhauerienne.

M. VoeLKE : Il est difficile de donner une réponse compléte a cette question.
Le stoicisme reconnait 'idée de conscience, mais il ne I’élabore pas au point de
distinguer systématiquement des niveaux de conscience plus ou moins élevés.

Dés qu'elle se manifeste, la fendance comporte une part de conscience. En
effet, I'otkeidsis (cf. 28 réponse a M. Widmer) s’accompagne d’une conscience
de soi, mais c’est encore une conscience obscure (cf. Sénéque, Ep. 121, 12). En
revanche, lorsqu’elle est boulésis ou désir raisonnable, la tendance est mani-
festement pleinement consciente de la rectitude de l'acte auquel elle préside.
Je pense avec M. Gex que l'assentiment est conscient. Quant a la fension, elle
doit étre consciente lorsqu’elle prend la forme de l’attention ou de l'effort
volontaire ; mais en tant que force physique présidant a la cohésion des corps
elle ne l'est sans doute pas. Mais le pneuma est rationnel : sa tension ne meut
pas la matiére a4 la facon d’une pulsion ou d’un vouloir-vivre aveugles, mais
d’une force imprégnée de rationalité (cf. SVF, I, 88).

M. FErRNAND BRUNNER : Ne faut-il pas faire une place a I’aristotélisme dans
la formation de la notion de volonté ? Pour lui, en effet, ’intellection ne suffit
pas a expliquer l'action ; la connaissance de la vertu n’est pas la vertu et la
partie appétitive de I’ame joue un role essentiel dans la vie morale. Le théorique
et le pratique sont donc distingués. De plus, selon cette doctrine, il y a des
futurs contingents et la vérité des propositions qui les concerne est indéterminée.
L'aristotélisme est donc mieux placé que le stoicisme pour concevoir le jeu de
la volonté dans le cosmos.

M. VoeLKE : Mon étude ne prétend pas analyser d'une fagon exhaustive
la formation de la notion de volonté, mais simplement ressaisir l'origine de
quelques-unes des composantes de cette notion, et I'observation de M. Brunner
est parfaitement justifiée. Il est difficile de préciser dans quelle mesure la
morale aristotélicienne reconnait 1'idée de volonté, mais il est certain que la
prohairésis ou choix réfléchi, qui réalise I'union de la boulésis et de la délibéra-
tion, du désir et de la pensée — et qu’Aristote identifie audacieusement a
I'homme méme (Etk. Nic., VI, 2, 1139 b 5) — se rapproche beaucoup de ce
que nous appelons volonfé. Les limites de mon exposé ne m’ont pas permis de
montrer comment la prohairésis se retrouve chez Epictéte, qui tend a en faire
la fonction distinctive de la personne. Quant a I'existence des futurs contingents,
il va de soi qu’elle permet d’accorder a la volonté une efficace que le stoicisme
ne pouvait admettre.



22 DISCUSSION

M. Jean-Pierre LEYVRAZ: En posant une question sur les présupposés
de I'analyse de M. Voelke, je n’entends mettre en cause ni sa valeur ni son
objectivité. Je demande d’ou I'on part, de quels présupposés théoriques, lors-
qu’on interpréte les catégories et les concepts d’une pensée située dans notre
histoire ? En l’occurrence, admettons-nous d’emblée, comme condition de
I'analyse, que les termes désignant des objets ou des processus intérieurs ont
une référence pour nous ? Admettons-nous, au contraire, qu’en interprétant
le terme « disposition de I’ame » nous décrivons un état de choses, un comporte-
ment ou une maniére d’étre du champ de l’expérience (le consentement étant
alors, p. ex., la méme chose que le dynamisme total de 'expérience, la synfonia) ?

Il parait difficile de choisir. Et pourtant, le sens de termes tels que pnrewma
ou hégémonikon me parait inséparable d’une clarification du langage effectif
dont nous nous servons pour les comprendre. Quel est, pour vous, ce langage ?

M. VoeLKE: Le stoicisme établit une opposition fondamentale entre
P'activité et la passivité. Malgré son caractére moniste, cette philosophie recon-
nait donc deux niveaux dans la réalité et ses notions maitresses supposent un
fond de dualité. Pour reprendre les termes cités par M. Leyvraz, le pneuma et
I'hégémonikon s’'opposent comme activité a la matiére inerte.

Mais, du fait que cette philosophie est en méme temps un matérialisme, il
est difficile de trouver aujourd’hui un langage adéquat a de telles notions. Sous
I'influence de l'interprétation physico-mathématique de la matieére, le maté-
rialisme tend aujourd’hui a supprimer toute dualité fondamentale dans la
réalité et conduit a 'idée d’un univers totalement unidimensionnel, profondé-
ment différent de 1'univers stoicien. Le langage utilisé pour décrire des états de
choses ou des comportements a partie liée avec cet univers unidimensionnel :
il exclut toute dualité de niveau et pour cette raison il est impropre a saisir
les notions mentionnées plus haut.

Quant au langage désignant des objets ou des processus intérieurs, il impli-
que une opposition entre 'intériorité et 1’extériorité qui est aujourd’hui difficile-
ment séparable d'une perspective spiritualiste étrangére au stoicisme. Mais
il a au moins le mérite de distinguer des aspects opposés de la réalité et de
permettre par la une certaine traduction de l'opposition activité-passivité.
11 est donc, me semble-t-il, plus juste d’interpréter en terme d’intériorité qu’en
terme de comportement ce que le stoicisme interpréte en terme d’activité.
L’origine de cette interprétation remonterait méme a Sénéque, chez qui se
dessinent déja une intériorisation et une spiritualisation des concepts hérités
du stoicisme grec.

Mais, a mon avis, la clarification du langage a laquelle il faut tendre n’est
pas celle que réclame M. Leyvraz. L’interprétation des « catégories et concepts
d’'une pensée située dans notre histoire » procéde sans doute de certains présup-
posés, mais elle exerce au fur et a mesure de ses progres un effet de récurrence
sur ces présupposés, qui se modifient pour mieux s’ajuster aux significations
découvertes. Cet effort de précision doit conduire au dégagement progressif
de concepts qui, a la limite, seraient ceux mémes de la pensée dont on fait I'étude
et permettraient de la comprendre non par référence a des positions étrangéeres,
mais par elle-méme. En d’autres termes, ce qui est en jeu, c’est la conquéte
en cours d’interprétation de significations qui ne féconderont notre réflexion
que si elles lui révelent de 'autre, au lieu de la renvoyer simplement a ses propres
présupposés.



	Société romande de philosophie : les origines stoïciennes de la notion de volonté

