
Zeitschrift: Revue de Théologie et de Philosophie

Herausgeber: Revue de Théologie et de Philosophie

Band: 19 (1969)

Heft: 6

Buchbesprechung: Bibliographie

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 08.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


BIBLIOGRAPHIE

QuoDVULTDEUS : Livre des promesses et des prédictions de Dieu.
Introduction, texte latin, traduction et notes par René Braun,
2 vol. Paris, Le Cerf, 1964, 742 p. (Sources chrétiennes, 101-102).

Dans une remarquable introduction, où il aborde les problèmes historiques
et littéraires que pose le Liber de promissionibus et praedictionibus Dei, R. Braun,
spécialiste de l'antiquité chrétienne de langue latine, situe entre 445 et 451 la
rédaction de l'ouvrage attribué par erreur à Prosper d'Aquitaine pendant des
siècles, et, à la suite de Dom Morin, restitue cet écrit de façon convaincante
à Quodvultdeus, évêque de Carthage, disciple d'Augustin, chassé d'Afrique
par l'envahisseur vandale (439). Au cours de ces pages, R. Braun, qui prépare
Yeditio maior de ce traité pour le Corpus Christianorum, présente également le
plan de l'œuvre, inspiré par La Cité de Dieu d'Augustin (trois parties : ante
legem — sub lege — sub gratia), le contenu du traité (prédictions et promesses
de l'Ancien Testament réalisées en Christ et dans l'Eglise ; réalisations et
promesses du Nouveau Testament), la disposition des chapitres et les détails de
présentation (amour de la symétrie, exégèse originale de maints détails), l'exégèse

typologique pratiquée par l'auteur, les emprunts littéraires (Quodvultdeus
s'est nourri avant tout de la Bible et de son maître Augustin) et les informations

historiques qu'il nous fournit (à utiliser avec prudence). Le professeur
de l'Université d'Aix-Marseille, qui a étudié de très près la tradition manuscrite,

est le premier à nous offrir un texte auquel nous puissions nous fier. Il
est également le premier à nous donner une version française de ce texte si

représentatif de l'exégèse patristique en Occident. — L'ouvrage s'achève par
une étude des clausules métriques du Liber et par divers indices.

François Bovon.

Histoire
de l'Eglise
ET DE LA
PENSEE
CHRÉTIENNES

Albert Schweitzer : Reich Gottes und Christentum. Tübingen,
J. C. B. Mohr (Paul Siebeck), 1967, 212 p.

A. Schweitzer projetait, dès les années 1950, une vaste étude sur un sujet
qui constitue pour lui le thème central du christianisme : l'eschatologie, de ses

origines juives aux développements tardifs qu'elle a connus à travers l'histoire
de l'Eglise et jusqu'à l'interprétation moderne que l'auteur en donne. Le manuscrit,

dont des sentiments très respectables ont inspiré au professeur U. Neuen-
schwander l'édition présente, ne représente qu'une partie de l'œuvre entreprise,
partie qui comporte quatre grands chapitres : dans le premier, l'auteur recherche
dans les prophètes de l'Ancien Testament et quelques écrits apocalyptiques
juifs les origines de l'eschatologie chrétienne. La seconde est un commentaire
étendu de la prédication du Royaume par Jésus. Les deux dernières consistent
en une analyse des développements des conceptions eschatologiques, présentes
dans la prédication de Jésus, au sein du christianisme primitif et des épîtres
pauliniennes. Dans ce qu'il faut bien considérer comme le testament théologique

d'Albert Schweitzer, le lecteur retrouvera affirmé avec la même constance
des idées défendues jadis par l'auteur. Le point de départ demeure immuable :

le christianisme a commencé, selon Albert Schweitzer, avec l'eschatologie et
ses transformations sont dues aux crises successives qui ont affecté celle-ci.



4i6 bibliographie

La première de ces crises frappa le ministère même de Jésus qui, du fait de
l'échec de sa prédication apocalyptique de la venue imminente du Royaume,
découvrit dans ses souffrances et sa mort prochaine l'occasion de cette venue.
Un second échec suivit, que le christianisme primitif et Paul ont surmonté en
interprétant la mort et la résurrection de Jésus comme des événements qui
ouvrent l'ère messianique, c'est-à-dire assurent le don de l'Esprit aux croyants
et laissent intacte l'espérance en la parousie future de Jésus comme Messie. —
Les méprises d'ordre exégétique et historique, les silences obstinés (qui ne
trahissent peut-être qu'une ignorance à l'égard des recherches bibliques
multiples, qui depuis 1920 ont cherché à apporter des solutions scientifiquement
satisfaisantes au problème de l'eschatologie biblique, mais aussi une lecture
trop superficielle des textes bibliques, condamnent peut-être cet ouvrage à

avoir pour seule utilité celle d'un document historique sur la pensée d'Albert
Schweitzer. Son interprétation de la prédication prophétique et de l'apocalyptique

juive demande à être nuancée et corrigée. Il paraît bien abusif de

prétendre que « Jésus est celui qui accomplit l'éthique d'Amos, d'Osée, de
Jérémie, d'Ezéchiel et du Deutéro-Esaïe» (p. 103). Si juste soit la thèse de
l'eschatologie conséquente, qu'il défend toujours ici de façon intangible, il
faut reconnaître néanmoins qu'elle s'appuie sur des postulats historicisants
erronés : comment voir dans les deux premiers évangiles les seules données
historiquement solides sur la prédication de Jésus Comment ne pas tenir
compte ni de Luc ni de Jean, ni du processus de formation des évangiles, ni
de l'activité rédactionnelle des évangélistes — Finalement, l'absence d'une
confrontation avec l'exégèse et la théologie biblique de ces cinquantes dernières
années contribue à faire de ce livre une œuvre qui ne s'adresse qu'à ceux qui,
partageant la solitude qu'a connue Albert Schweitzer, se suffisent pareillement à
avoir pour écho de leur voix leur voix elle-même. En ce sens, ce testament
théologique, qui pourrait tout aussi bien avoir été écrit il y a plus d'un demi-
siècle, intéressera avant tout les critiques qui se pencheront sur la pensée
d'Albert Schweitzer et les historiens de la théologie.

Romain Carpeau.

Protestantische Texte aus dem Jahre 1966. Dokument — Bericht —
Kommentar. Rédaction : Günter Heidtmann, Wolf Dieter Marsch,
Gerhard Rein, Eberhard Stammler. Stuttgart-Berlin, Kreuz-
Verlag, 1967, 239 p.
Ce volume fait suite à deux volumes semblables portant sur les années 1964

et 1965. Le projet des éditeurs reste le même : faire connaître les textes «

ecclésiastiques » importants et montrer l'impact de la foi chrétienne sur la réalité
politique, sociale, culturelle et économique. Signalons particulièrement, parmi
les textes de 1966, ceux qui ont trait au conflit entre la théologie critique et le
mouvement « Kein anderes Evangelium ». Georges Besse

W. A. Visser 't Hooft : Die ganze Kirche für die ganze Welt,
Hauptschriften, Band I, 313 p. — Ökumenischer Aufbruch,
Hauptschriften, Band 2. Stuttgart-Berlin, Kreuz-Verlag, 1967, 341 p.
Ces deux volumes contiennent 62 études de celui que l'Assemblée d'Upsal

vient de proclamer président d'honneur du COE. Or les thèmes abordés par
M. Visser 't Hooft sont presque tous évoqués par la 4e Assemblée du Conseil



BIBLIOGRAPHIE 417

œcuménique ; la lecture de ces deux tomes est donc une excellente préparation
à l'étude des actes d'Upsal. Ne pouvant, dans les limites de ce compte rendu,
porter un jugement critique sur la pensée théologique de l'auteur, nous nous
contenterons de montrer la convergence des préoccupations de M. Visser 't Hooft
et celles des participants de l'Assemblée de juillet 1968. L'auteur insiste beaucoup

sur l'importance du renouveau dans l'Eglise. Nous songeons donc au
rapport Vers de nouveaux styles de vie. De même, M. Visser 't Hooft aborde avec
soin le problème des relations entre l'Eglise et le monde (cf. les sections III
et IV). Mais pour montrer les fondements théologiques de cette action en
faveur de la paix, du développement des peuples, de la lutte contre le racisme,
etc., il a rédigé une étude sur la « royauté du Christ dans le monde » (parallèle
à celle qu'il a intitulée « La royauté du Christ dans l'Eglise »). Pour analyser
les travaux de la IIe section, on lira volontiers les études : « La Mission, tâche
œcuménique », « La Mission, pierre de touche de la foi », « La nécessité de la
Mission ». Mais les exposés les plus nombreux concernent le thème de la Ire
section consacré à la catholicité de l'Eglise. L'auteur explique le sens du terme
« œcuménique », il se demande quel rapport existe entre l'Eglise du Christ et
les Eglises (et aussi entre Y Una Sancta et la communauté locale), il se réjouit
de la redécouverte de l'universalisme christocentrique, il manifeste les conditions

nécessaires pour obtenir l'unité, propriété si proche de la catholicité telle
que la décrit Upsal. En revanche, aucune étude n'est consacrée spécialement
au problème du culte, mais la question du pluralisme est abordée et l'on sait
que ce thème est présent aux travaux de la Ve section. Durant l'Assemblée
d'Upsal, on a beaucoup parlé des rapports du Conseil avec l'Eglise catholique
romaine. M. Visser 't Hooft rappelle la phrase qu'il a prononcée dès l'annonce
du Concile de Vatican II : nostra res agitur (t. 2, p. 181). Dans une brève étude
intitulée : « Genève entre Constantinople et Rome », il demande à ses lecteurs
de se méfier de slogans simplistes. Pour terminer, mentionnons que l'auteur est
sensible au rôle décisif qu'ont rempli dans l'œcuménisme de fortes personnalités

; nous pouvons admirer les portraits de cinq pionniers : Nathan Söderblom,
John Mott, George Bell, Dietrich Bonhoeffer, la reine Wilhelmine. De bonnes
tables analytiques permettent une consultation facile de toute cette richesse
qui nous est offerte. Georges Bavaud.

Laurenz Volken : L'action œcuménique. Paris-Fribourg, Editions
Saint-Paul, 1967, 171 p. (In Domo Domini.)

D'une manière simple et claire l'auteur, qui dédie son livre au P. Congar,
définit la mentalité nouvelle qui doit être celle du catholique face aux non-
catholiques après Vatican II et le Décret De œcumenismo. Il explique comment
l'Eglise romaine ne peut plus parler de retour des frères séparés, mais de
réconciliation, laquelle suppose, pour l'Eglise de Rome comme pour toutes les Eglises,
une sincère metanoia dans le Christ. Les conditions du dialogue oecuménique et
de la vérité de ce dialogue sont clairement posées, de même que l'exigence de
charité sans laquelle aucune rencontre authentique n'est possible. Particulièrement

intéressantes sont les pages consacrées à la complexité de la vérité et de
sa recherche : la notion scolastique de la vérité doit être complétée et rectifiée
par les analyses d'un Husserl, d'un Martin Buber et d'autres philosophes
modernes, sur la personne humaine et son dynamisme subjectif. Notons enfin
que le livre s'ouvre sur un substantiel chapitre traitant du fondement biblique

27



4i8 bibliographie

de la tâche œcuménique et qu'il s'achève par une originale méditation sur le
récit du puits de Jacob, où le Christ fait face à la situation créée par le schisme
entre Juifs et Samaritains. Richard PacjUier.

Jean-Louis Leuba : A la découverte de l'espace œcuménique.
Neuchâtel, Delachaux et Niestlé, 1967, 237 p. (Bibliothèque théologique.)

L'auteur signale lui-même, dans son avant-propos, les inconvénients d'un
recueil comme celui-ci, qui présente des articles, études et conférences s'échelon-
nant sur une vingtaine d'années, et plusieurs datant d'avant le Concile du
Vatican II : répétitions, recoupements, situations dépassées. Mais ce sont là
inconvénients mineurs par rapport à la substance de l'ouvrage et aux problèmes
passionnants et brûlants que l'auteur pose avec une maîtrise et une clarté
remarquables. Et s'il faut marquer une préférence entre les quatre sections du
livre, toutes intéressantes, je la donne sans hésiter à la dernière, intitulée :

Itinéraires œcuméniques, notamment au dernier chapitre, conclusion de tout le
recueil : « Protestants et catholiques s'interrogent ». L'auteur y analyse la
possibilité et les modalités d'un dialogue, une fois écarté le confessionalisme qui ne
peut produire qu'une juxtaposition de monologues. Au-delà d'un affrontement
stérile, il existe un « espace œcuménique », mystérieux mais réel, en fonction de
l'histoire du salut, fondement et référence commune pour tous les chrétiens.
Cette histoire est close, avec l'âge apostolique, mais elle a besoin d'une perpétuelle

actualisation par l'Eglise et par le Saint-Esprit. Malgré ce que l'auteur
nomme l'accentuation inversée que catholicisme et protestantisme ont donnée
à ces éléments communs, ils n'ont pas pu, au cours de quatre siècles, ne pas
apprendre l'un de l'autre : la nécessité d'un magistère d'une part, la prise au
sérieux de l'Ecriture sainte d'autre part. Force nous est aujourd'hui de dépasser
un confessionalisme borné et unilatéral ; mais nul ne peut pour autant nier les
confessions ni s'abstraire de la sienne propre. Notre tâche commune est l'exploration

toujours plus approfondie de cet espace œcuménique, à l'intérieur duquel
les bastions confessionnels sont mystérieusement coordonnés. — La réserve que
l'on pourrait faire sur cet ouvrage, par ailleurs très remarquable, est son caractère

exclusivement occidental : je veux dire par là qu'il se meut dans une
problématique catholicisme romain - protestantisme. A part une mention plus que
sommaire dans une note en bas de page, il n'est jamais fait mention, encore
moins tenu compte, de la théologie orthodoxe orientale. Pourtant, c'est là que
l'on trouverait plus d'un élément de solution à ce qui apparaît à nos frères
d'Orient comme des pseudo-problèmes de rationalistes impénitents, tant catholiques

que protestants Richard Paquier.

André Monjardet : Autre Eglise, autre foi. Préface de Jacques
Madaule. Paris, Editions de l'Epi, 1967, 307 p. — Id. : Autre
prêtre, autre Eglise. Paris, Editions de l'Epi, 1967, 191 p.
Ces deux volumes se font suite, le second concrétisant et radicalisant dans

une large mesure les réflexions du premier. Leur auteur, un prêtre-ouvrier
français ayant repris le travail en 1966 après l'interruption que l'on sait,
s'efforce de déborder cette expérience particulière par une vaste critique du statut
clérical et du mode de présence de l'Eglise dans l'actualité. Ces pages violentes,
probablement injustes à certains moments, font incontestablement partie du



BIBLIOGRAPHIE 419

grand procès intenté de l'intérieur de son clergé à une Eglise accusée de s'être
coupée du réel et de l'authentique. Voir le manifeste des prêtres de novembre
1968 Rendant compte de cet ouvrage dans l'ardente « Lettre », le P. Roqueplo
conclut en ces termes : « Mon vœu serait qu'en provoquant de nécessaires
révisions, des livres tels que celui d'André Monjardet nous fassent prendre
conscience du fait suivant : sur des sujets aussi graves que Dieu, le Christ, l'Eglise
et la foi, nous devons avoir la modestie de ne rien affirmer qu'avec prudence.
Mais mon vœu n'en demeure pas moins que de tels cris, quelle que soit la
prudence nécessaire, contribuent à provoquer les révisions elles-mêmes néces-
sajres- * Claude Bridel.

Fantasie für die Welt. Gemeinden in neuer Gestalt. Im Auftrag des
Deutschen Evangehschen Kirchentages herausgegeben von
Gerhard Schnath. Stuttgart-Berlin, Kreuz-Verlag, 1967, 173 p.
Faisant suite à un recueil intitulé « Fantasie für Gott », et bientôt suivi de

« Gottesdienste in neuer Gestalt », ce volume s'inscrit dans le projet d'étude du
C.O.E. sur les structures de la communauté missionnaire. Après une introduction

traitant de la nécessaire actualisation des formes ecclésiales, de courts
rapports présentent les expériences nouvelles entreprises ici ou là en Allemagne,
en Angleterre et aux Etats-Unis. Suivent des réflexions analytiques et quelques
principes d'action pour un renouveau affectant globalement le peuple de Dieu.
L'évêque Lilje, auteur d'une lettre pastorale à propos du Kirchentag, est cité
en guise de conclusion ; il distingue la saine expérimentation du désordre
aventureux, souligne l'importance des risques courus par de telles recherches,
exhorte à la « sainte patience » (ou à la patience des saints), et rappelle que
toute expérience pour être valable suppose un réel effort intellectuel.

Claude Bridel.

Anton Antweiler : Der Priester heute und morgen. Erwägungen zum
Zweiten Vatikanischen KonzU. Münster, Verlag Aschendorff, 1967,
146 p.
C'est tout d'abord une bonne présentation des diverses décisions

conciliaires concernant les prêtres, que d'aucuns tiennent pour les grands oubliés
de Vatican II. C'est également un commentaire mesuré de ces décisions qui
sont confrontées à la réalité (voir le chapitre sur le Séminaire I). C'est enfin,
paragraphe le plus intéressant, la liste des questions ouvertes pour longtemps
par le Concile. Un bon petit écrit, à situer entre les satisfaits à bon compte
et les mécontents impatients. Claude Bridel.

Jean Galot : Animatrice de communauté. La supérieure dans le style
du ConcUe. Gembloux, Editions Duculot, 1967, 134 p.
Cet excellent petit livre d'un jésuite belge, qui a déjà signé plusieurs ouvrages

de théologie et de doctrine spirituelles est un témoignage frappant de la
transformation profonde du régime de l'autorité dans les communautés catholiques
(faut-il dire dans l'Eglise romaine à la suite du Concile. — Revenant sans
cesse à l'Evangile, attaché aux problèmes concrets, l'auteur décrit une
supérieure, qui soit profondément animatrice de sa communauté : le titre est
significatif. Trois parties, dix chapitres et une conclusion décrivent le sens de l'autorité

(autorité, amour et service), puis le rôle d'animation propre de la supé-



420 BIBLIOGRAPHIE

rieure (spirituelle, familiale et apostolique) et enfin l'exercice communautaire
de cette autorité (par la coopération, le dialogue et le respect de la personne). —
Riche, clair, cet ouvrage permet toutes sortes de comparaisons et sera utile
non seulement aux supérieures, mais à tous ceux qui ont responsabilité d'animer

une communauté plus ou moins nombreuse. Tean Sauter

Théologie
contempo¬

raine

James-M. Robinson et Ernest Fuchs : La nuova ermeneutica.
Brescia, Paideia, 1967, 140 p.

Ces deux textes ont paru, celui de Robinson en 1965, dans le volume II de
Neuland in Theologie, sous le titre : Die Hermeneutik seit Karl Barth, Zwingli
Verlag ; celui de Fuchs dans Zeitschrift für Theologie und Kirche, LVIII, 1961,

p. 198-226. Traduits par Giovanni Torti et édités par Antonio Ornella, ils ont
pris place dans la Biblioteca di cultura religiosa. — Longtemps, le terme épun-
VEia, interprétation, traduction, a été synonyme d'exégèse, de commentaire.
Mais entre l'ancienne herméneutique et la nouvelle il y a, me semble-t-il, la
même distance qu'entre la psychologie tout court et la psychologie des
profondeurs. C'est à une plongée dans le mystère de l'intellection humaine, du
langage et de l'inspiration divine que l'herméneutique nouvelle nous entraîne.
L'influence de Barth, l'école de Bultmann et la philosophie existentialiste
conditionnent cette attitude de l'exègète qui passe au-delà du texte étudié, critiqué,
ramené à son sens historique, pour chercher à en saisir le sens le plus profond,
originel et éternel. Il en résulte un va-et-vient de l'intuition à la pensée logique
qui est souvent déconcertant et explique l'attitude négative de certains
théologiens, Cullmann par exemple, à l'égard des nouvelles théories. — L'exposé de
James-M. Robinson, d'une abstraction extrême, suppose la connaissance de la
pensée de Dilthey et de Heidegger et de l'œuvre de Bultmann. Minutieusement,
l'auteur décrit le processus par lequel la pensée théologique, de Schleiermacher
à Ebeling, en est venue à ressusciter l'herméneutique ou plutôt à en susciter
une nouvelle. — L'exposé de Fuchs est beaucoup plus accessible. Il est même
difficile de lire ces pages sans être saisi par la sincérité de la recherche et l'audace
de la foi qui s'y expriment même si l'on fait des réserves sur la méthode de
recherche adoptée. Pour Fuchs comme pour Bultmann, le langage est don de
Dieu, lieu où Dieu nous atteint par sa Parole qui est amour et la mission du
Christ a été, est d'apporter aux hommes cette Parole vivante. Rappelons, pour
une compréhension plus approfondie de la pensée de Fuchs, l'article de Pierre-
André Stucki paru ici même (année 1966, fase. II, p. 121-129).

Lydia von Auw.

Fritz Maas (édit.), etc. : Das Ferne und Nahe Wort. Festschrift
Leonhard Rost zur Vollendung seines 70. Lebensjahres. Berlin,
Töpelmann, 1967, 275 p. (Beihefte zur Zeitschrift für die
alttestamentliche Wissenschaft, 105).

Le professeur Leonhard Rost est bien connu de tous les spécialistes de

l'Ancien Testament ; ses ouvrages, comme Die Überlieferung von der Thronnachfolge

Davids (1926), Die Vorstufen von Kirche und Synagoge im Alten Testament
(1938), Das kleine Credo und andere Studien zum Alten Testament (1965), ses
articles de dictionnaires dans Die Religion in Geschichte und Gegenwart, 2e et
3e éditions, et dans le Biblisch-Historisches Handwörterbuch, dont il a assumé
la direction avec le professeur Bo Reicke, de Bâle, lui ont acquis une reputa-



BIBLIOGRAPHIE 421

tion méritée. Aussi ses collègues ont-ils désiré l'honorer en lui présentant un
volume d'hommages à l'occasion de ses 70 ans, qui comprend, avec une
bibliographie de L. Rost, vingt-sept articles traitant de lexicographie vétérotestamentaire,

de problèmes d'introductions, de questions théologiques qui ont
également intéressé le récipiendaire au cours de sa carrière. Signalons, parmi
les contributions à cet ouvrage, celles de : W. Eichrodt : « Der neue Tempel in
der Heilshoffung Hesekiels » ; G. Fohrer : « Micha I » ; E. Kutsch : « Der Begriff
berit in vordeuteronomischer Zeit » ; R. Meyer : « Die Septuaginta-Fassung von
Psalm 151 : 1-5, als Ergebnis einer dogmatischen Korrektur » ; W. Rudolph :

« Wann wirkte Joel » ; R. de Vaux : « Le lieu que Yahvé a choisi pour y établir
son nom » ; C. Westermann : « Das Reden von Schöpfer und Schöpfung im
Alten Testament » ; W. Zimmerli : « Abraham und Melchisedek », etc. Cette
sèche enumeration dit l'intérêt de ce volume, qui honore son destinataire.

Robert Martin-Achard.

Bernard Lavergne : Le problème religieux tel qu'il se pose à l'homme
d'aujourd'hui. Paris, Fischbacher, 1967, 104 p.
On peut comprendre cet économiste qui, dans la blanche vieillesse, relit

l'œuvre marquante de sa jeunesse : la religion libérale de Sabatier. On
comprendra cependant moins bien qu'il en tire un livre, même et surtout lorsqu'il
vise le « maintien du christianisme » comme « fondement essentiel de la moralité
des nations d'Europe et d'Amérique et de nombreux pays d'autres continents »,

sous la forme d'une religion mystico-morale épurée de tout dogme (p. 89). De
plus, on ne saurait retirer aucun profit d'une œuvre qui se prétend critique,
mais sans s'être soumise à aucune critique, ni exégétique, ni philosophique, et
qui affirme parler de Jésus, mais sans savoir lire les textes de l'époque.

Jean-Pierre Thévenaz.

B.-D. Dupuy : La révélation divine, Constitution « Dei Verbum ».

Paris, Le Cerf, 1968, 2 vol., 696 p. (Unam Sanctam, 70, 70 b.)

La constitution Dei Verbum de Vatican II a connu une élaboration
laborieuse à travers des schémas successifs qui furent amendés, corrigés sous le coup
d'interventions multiples dont les plus importantes furent celles de Jean XXIII
et des membres du secrétariat pour l'Unité. Elle a soulevé des approbations et
des critiques. Elle aura des répercussions sur la dogmatique postconciliaire.
C'est dire l'importance considérable de l'œuvre du P. Dupuy qui publie le texte
latin et la traduction (très près du texte) du P. Torell munies des références
indispensables et de quelques notes relatives à la traduction, puis sa magistrale
étude historique (en rapport avec ses sources, Trente et Vatican I, les courants
traditionnels et modernes, par exemple Geiselmann, les quatre rédactions largement

citées), enfin un long article du P. Feiner sur la contribution du secrétariat
pour l'Unité. Il groupe ensuite les commentaires catholiques romains,
orthodoxes, protestants. Les problèmes centraux soulevés par cette constitution, la
nature de la Révélation, les rapports entre l'Ecriture, la Tradition et le Magistère,

l'herméneutique et le rôle de l'Ecriture en pastorale touchent aux domaines
de la théologie fondamentale, de la dogmatique, de l'apologétique et de la
pratique ; ils s'insèrent non seulement dans les préoccupations les plus actuelles de

l'Eglise, mais aussi dans son histoire la plus afférente à sa situation présente.
Il importe donc, comme l'a fait remarquablement le P. de Lubac, d'en donner



422 BIBLIOGRAPHIE

un commentaire mot à mot du préambule et du chapitre I, ligne par ligne en
discernant les sources bibliques, patristiques et conciliaires de chacune de ses

affirmations, en dévoilant les problèmes sous-jacents et en éclairant les solutions
données à la lumière des discussions qui se sont déroulées dans les commissions
et en aula. Ce commentaire est un véritable traité de la révélation, de l'Ecriture
et de la Tradition, bourré de références comme le P. de Lubac en a le secret,
sans tomber dans la sécheresse. Une telle somme rendra les plus grands services
à l'exègète, à l'historien des dogmes, au dogmaticien et même au philosophe
soucieux d'authentique théologie. Mgr Moeller fait l'historique du texte du
chapitre II (de la transmission de la divine révélation). Les PP. Grelot, Alonso-
Schokel, Léon-Dufour commentent successivement les chapitres consacrés à
l'inspiration et à l'interprétation de l'Ecriture, à l'Ancien Testament et au
Nouveau Testament, tandis que le P. Grillmeier traite du dernier chapitre
consacré à la place de l'Ecriture dans la vie de l'Eglise. Inutile d'insister sur la
valeur de ces contributions dues à des spécialistes mondialement connus. On
lira avec intérêt les réactions des non-catholiques (Schütz-Thurian, Leuba,
Barth pour les réformés, Schlink pour les luthériens, Scrima et Kniazeff pour
les orthodoxes). Le P. Dupuy en tire les principales conclusions. Cet ensemble
de réflexions est à lire et à relire pour comprendre que la problématique tridentine

sur l'Ecriture et la Tradition s'est profondément modifiée ; les bases pour
un dialogue œcuménique vraiment fécond sont posées : l'Ecriture retrouve la
première place, la Tradition redevient ce qu'elle fut pendant des siècles, la vie
même de l'Evangile dans l'Eglise. Les questions qui restent en suspens : celle
de l'autorité doctrinale du Magistère, celle de l'herméneutique. Dei Verbum est
une étape qui n'abolit pas la théologie préconciliaire — comme certains
voudraient nous le faire croire — mais en recueille les aspects positifs, et qui donne
à la théologie postconciliaire ses assises. Le P. Dupuy a droit à la vive reconnaissance

de tous les théologiens pour la réussite de son projet.
Gabriel Widmer.

Henry Babel : Théologie de l'énergie. Boudry, Editions de La Baconnière,

1967, 221 p.

Dans une première partie de cet ouvrage, le pasteur Babel fait remarquer que
les diverses théologies de l'histoire de l'Eglise sont des réponses chrétiennes à
des préoccupations du moment. En créant le « Symbole des apôtres », les
premiers Conciles entendaient bien répondre aux questions qu'on posait alors aux
fidèles. Il n'en va pas autrement pour la théologie catholique du Moyen Age,
pour celle des réformateurs et des théologiens des XVIIe et XVIIIe siècles. La
pensée religieuse moderne n'échappe pas à cette règle. Ainsi 1'« orthodoxie
barthienne » est née après la première guerre mondiale, à la suite de la déconvenue
de ceux qui pensaient que le christianisme social avait ou allait de plus en plus
transformer le monde. Mais il faut le reconnaître — dit notre auteur — cette
théologie, même sans son intransigeance et sans ses âpretés, n'a pu et ne peut
que creuser un fossé entre la pensée religieuse et la culture moderne. — Pour
jeter des ponts sur ce fossé, le pasteur Babel expose alors sa propre pensée :

c'est la théologie de l'énergie. — Celui qui croit en Dieu a besoin de formuler sa
foi. Pourquoi n'emploierait-il pas les connaissances générales de notre temps
pour exprimer les conditions de son intimité avec Dieu — Or, il se trouve que
la culture moderne a cherché un dénominateur commun aux différentes branches
de ses connaissances. Elle l'a trouvé dans la notion de l'énergie. De là à faire de



BIBLIOGRAPHIE 423

cette notion une image (actuelle et tout aussi humaine que celles qui l'ont
précédée) de Dieu et de son Esprit, il n'y a qu'un pas. L'auteur le franchit très
ouvertement. — Faire usage d'une telle image n'est pas sans risque. Certains
théologiens, trop confiants en des schémas intellectuels aujourd'hui dépassés,
parleront de « tendances panthéistes ». Si certaines formules un peu lapidaires
de M. Babel pourraient y faire penser, quiconque connaît un peu l'auteur ou a
lu l'un de ses autres ouvrages, sait bien qu'il n'en est rien. D'ailleurs, parler de
Dieu comme d'un « Emetteur perpétuel », c'est employer une image qui présuppose

un programme d'émission et par suite des intentions et une personnalité,
ce qui n'a rien de panthéiste. — Partant de cette image fondamentale, le pasteur
Babel montre comment elle peut exprimer d'une manière nouvelle et dans le
langage courant de notre temps un certain nombre de thèmes de la pensée
chrétienne : création, incarnation, Royaume de Dieu, Eglise, vie éternelle, etc. Il
montre que si la conception du monde s'est transformée au cours de ce dernier
demi-siècle, la rehgion elle aussi subit une sorte de métamorphose. Il rappelle
que la foi n'est pas « une adhésion aveugle à des idées », c'est bien plutôt « l'accueil
et la communication de l'Esprit ». La prière est avant tout « réceptivité et appel
d'énergie ». Autant de remarques pertinentes et bien utiles aujourd'hui. —
Dès qu'on se rend compte que l'auteur parle du Saint-Esprit quand il emploie
le symbole de l'énergie, on comprend tout l'intérêt de cette théologie. Aucun
homme cultivé ne peut lui être indifférent. A sa façon, le pasteur Babel répond
au désir de l'Eglise d'aujourd'hui qui cherche le dialogue avec tous les hommes ;

il s'efforce d'aller à leur rencontre pour les aider à rencontrer Dieu. Si imparfaite
qu'elle soit — et M. Babel le sait bien, et il a raison de préparer d'autres ouvrages
encore — cette théologie de l'énergie peut, en attirant le regard et l'intérêt de

nos contemporains sur le message repensé du christianisme, leur rendre le
courage d'être chrétiens. Edouard Urech.

Yves Congar, O.P. : Cette Eglise que j'aime. Paris, Cerf, 1968, 124 p.
A mes frères. Paris, Le Cerf, 1968,222p. (CoUection«Foi vivante»,
70 et 71.)

Le P. Congar a réuni dans ces deux volumes une série d'articles parus dans
diverses revues sur des questions touchant l'Eglise, le laïcat, le sacerdoce,
« ses trois amours ». — Dans « Cette Eglise que j'aime », il revient sur la
définition conciliaire de l'Eglise comme peuple de Dieu pour montrer qu'à elle
seule, elle est insuffisante à rendre compte adéquatement de la réalité ecclésiale.
«Sous la nouvelle Disposition... le peuple de Dieu reçoit un statut qu'on ne
peut exprimer que dans les catégories et la théologie du Corps du Christ » (p. 37).
L'Eglise est le « sacrement universel du salut », le « peuple messianique, germe
d'unité et d'espérance pour tout le genre humain » (p. 65), tout en cheminant
dans le temps, solidaire de l'histoire du monde. « Dieu joue du jeu des hommes
et il fait le sien dans le leur même, avec le leur » (p. 97). — « A mes frères »

s'ouvre par un chapitre consacré à la dimension missionnaire. « Le peuple de
Dieu formé est envoyé au peuple de Dieu en formation, le peuple de Dieu
conscient au peuple de Dieu inconscient » (p. 39). En traitant ensuite de

l'exigence de pauvreté, de l'échec, de la maladie, l'auteur s'adresse d'abord aux
laïcs, puis aux prêtres qu'il veut aider fraternellement à assumer leur vocation.
— Chacun pourra trouver, dans l'une ou l'autre de ces méditations un peu
disparates, de quoi alimenter sa propre réflexion.

François Grandchamp.



424 BIBLIOGRAPHIE

Cardinal Suenens : La coresponsabilité dans l'Eglise d'aujourd'hui.
Paris, Desclée De Brouwer, 1968, 224 p.

La coresponsabilité de tous les chrétiens dans l'Eglise apparaît à l'auteur,
qui fut l'un des quatre modérateurs de Vatican II, comme l'idée-force du Concile
au plan pastoral. Il en examine les applications aux divers niveaux : du Saint-
Siège, des évêques, des prêtres et en dernier lieu des laïcs, car « il faut que les

germes de vie déposés par le Concile dans le sol de l'Eglise arrivent à leur pleine
maturité » (Paul VI). Malgré un début prometteur, l'ensemble laisse sur une
impression d'insatisfaction. Trop de questions sont évoquées pour être réellement

résolues. Surtout, ce livre qui traite du renouveau de la vie de l'Eglise
par ce qu'on nomme maintenant la participation manque de vraies références
bibliques quant à la nature et à la mission du peuple de Dieu. Il pèche par
excès d'optimisme et méconnaît le fond du problème. Transférer à l'Eglise
entière la fonction médiatrice du prêtre, voir dans l'Immaculée Conception ou
dans les canonisations des exemples privilégiés de la collaboration laïque aux
décisions du magistère, ou encore proclamer que les évêques sont « donnés »

au pape « comme des auxiliaires obligés, au même titre que les Douze (sic)
étaient associés à Pierre » (p. 74), n'est-ce pas accentuer ce qu'il y a de plus
contestable parmi l'héritage du passé Il paraît significatif que le mot de réforme

ne soit pas prononcé. François Grandchamp.

Johannes Blauw : L'apostolat de l'Eglise. Esquisse d'une théologie
biblique de la Mission. Paris, Delachaux et Niestlé, 1968, 220 p.
(Foi vivante, 69.)

Le théologien néerlandais a été chargé par la Commission commune d'études
de théologie missionnaire auprès du Conseil international des Missions et du
Conseil œcuménique, il y a dix ans, d'une enquête sur le « pourquoi » de la
Mission. Dans une traduction française malheureusement très imparfaite,
les résultats de son travail se présentent comme un « aperçu critique de ce qui
a été dit par d'autres au cours des trente dernières années » (p. 17). La part de
l'auteur n'est cependant pas négligeable. Examinant successivement les
perspectives de l'ancienne et de la nouvelle alliance, il montre que, si la Bible est
d'emblée universaliste, la Mission correspond à l'étape de l'histoire du salut qui
est inaugurée par l'Elévation de Jésus-Christ, c'est-à-dire au temps messianique.
Alors que le prosélytisme juif, très actif dans le monde hellénistique, était
centripète, la Mission s'en distingue en étant « ex-centrique », car le centre n'est
plus désormais Jérusalem mais Jésus-Christ. — Ce petit livre, qui cite abondamment

ses sources, fourmille de remarques exégétiques fines et suggestives.
Cependant, s'il appelle « l'Eglise à réfléchir sur sa nature essentielle, celle d'une
communauté envoyée dans la monde » (p. 199), il ne définit aucunement le
contenu de sa mission et la limite implicitement à une proclamation verbale.

François Grandchamp.

Histoire Jules Vuillemin : De la logique à la théologie. Cinq études sur Aris-
de la tote. Paris, Flammarion, 1967, 235 p.

philosophie L auteur de cet ouvrage difficile fut appelé fort jeune à occuper une chaire
au Collège de France et s'est fait connaître par de profondes études consacrées
soit à la condition temporelle de l'homme : la mort, le travail, le destin ;



BIBLIOGRAPHIE 425

soit à la pensée kantienne et postkantienne ; soit enfin à la philosophie des

mathématiques. Le présent livre en est le prolongement direct. Il exige du
lecteur une certaine maîtrise dans le maniement des opérations logiques, et l'on
admire la jeune Françoise, à qui il est dédié, d'avoir mérité ce paternel
hommage. — La première étude est consacrée au problème de l'analogie, qui constituera

d'ailleurs le fil directeur des quatre autres. On sait que pour Aristote
la métaphysique est la science de l'être en tant qu'être et que cet être se subdivise

en genres qui demeurent incommunicables entre eux, sinon par accident.
Pour rendre compte de la totalité du réel, le philosophe fut appelé, de ce fait,
à recourir à la notion d'analogie ou de proportion, interprétée dans un sens

prédicatif (et non relationnel, comme pour les modernes). Mais la métaphysique,

en tant que science de l'être, devenait impossible. Car toute démonstration

scientifique s'effectue à partir de tel ou tel genre, et la métaphysique
prétend précisément se référer à l'être, qui n'est pas un genre. Pour éviter
l'impasse, Aristote se vit forcé de placer la métaphysique générale, ou science de
l'être, sous la garantie d'une métaphysique spéciale, qui n'est autre que la
théologie, ou science du premier moteur, en recourant à l'usage encore analogique

du raisonnement de causalité, dont Kant dénoncera l'illusion. — La
seconde étude pose le problème de la nature logique de la prédication, question
liée au rôle de la copule dans le système des catégories. Mais les catégories
réalisent-elles vraiment un système autonome Ne sont-elles pas plutôt une
rhapsodie (Kant) ou un système dépendant emprunté à la structure de la
langue grecque (Benveniste) Au terme d'une analyse fouillée et technique,
l'auteur rejette catégoriquement cette dernière hypothèse. Aristote admet deux
formes d'attribution : l'une concerne ce qui est dit d'un sujet (Socrate est un
homme), l'autre ce qui est conçu comme étant dans le sujet (ce corps est blanc).
Dans le premier cas, la forme attribuée existe réellement dans la matière et,
sur ce point, Aristote s'oppose nettement à tout conceptualisme ; dans le
second cas, l'attribut n'existe que par abstraction, en vertu d'une opération
mentale qui l'isole, et ici le conceptualisme reprend ses droits. Le reproche que
notre philosophe adresse à Platon, c'est d'avoir confondu les deux modes
d'attribution et hypostasié l'accident à titre d'essence transcendante. Or l'accident

reste lié à la matière, qui en est la cause. C'est pourquoi la substance
sensible, qui comporte du matériel et de l'accidentel, ne saurait s'actualiser
entièrement et enferme une part irréductible d'obscurité. En Dieu seul l'accident

s'évanouit, le prédicat coïncidant avec le sujet. Quoi qu'il en soit, la
théorie aristotélicienne met en jeu des relations qui relèvent du jugement, non
de la syntaxe. — La troisième étude discute le principe de l'impossibilité d'une
régression à l'infini et s'achève sur une critique de la théorie aristotélicienne de
mouvement. — La quatrième s'attache à la notion des relations mixtes, dont
elle dénonce l'invraisemblance psychologique et la contradiction logique. —
Qu'en est-il enfin de Dieu et des preuves de son existence Là encore le mode
de raisonnement analogique, lié à d'autres postulats, intervient pour frapper de
caducité cette théologie. — Une brève conclusion situe Aristote par rapport à
Kant et aux modernes. La métaphysique n'est possible comme science, déclare
l'auteur, que si la notion d'analogie disparaît. On peut définir cette métaphysique

nouvelle « comme la science de la construction du monde à partir de
telle(s) relation(s) empirique(s) fondamentale(s) à l'aide des seuls concepts de
la logique » (p. 22). Quant à la physique, elle s'est constituée en éliminant la
notion de puissance : Newton a supplanté Aristote. — Cette remarquable étude
est présentée « comme une contribution, fort indirecte et parfois fort cachée, à

28



426 BIBLIOGRAPHIE

l'analyse du concept de Dieu » (p. ii). C'est dire l'intérêt qu'elle présente pour
nous. Tout en marquant les limites d'Aristote, elle le justifie contre les critiques
inconsidérées dont il est parfois l'objet. Une seule remarque me vient toutefois
à l'esprit en terminant, que je présenterai sous une forme interrogative : si la
science et la logique modernes ont éliminé la notion de puissance, comment
expliquer que Werner Heisenberg ait pu écrire en parlant de l'hypothèse quantique

énoncée par Planck et Einstein, et redressée par Bohr : « Ainsi se trouvait
réactualisée par la physique la notion aristotélicienne de dunamis (virtualité)
ou scolastique de potentia » (L'homme et l'atome, Neuchâtel, édition La Baconnière,

1958, p. 56). Que pense M. Vuillemin de cette déclaration

René Schaerer.

Réponse de M. Jules Vuillemin

Cher Monsieur,

Votre objection m'a donné de l'inquiétude : elle venait de vous et elle
alléguait l'opinion de M. Heisenberg.

Je me suis rapporté aux textes de ce dernier.
Je traduis le premier du texte allemand, plus complet : « On peut

interpréter les ondes de probabilités de la lecture (des phénomènes) due à Bohr,
Kramers et Slater comme une conception quantitative du concept de buvctuiç,
de possibilité, ou, selon la conception latine tardive, de < potentia > dans la
philosophie d'Aristote. Que l'événement lui-même ne soit pas déterminé strictement,

mais que la possibilité ou la « tendance » à un événement possède elle
aussi une sorte de réalité, une certaine couche intermédiaire de réalité, qui se

trouve à mi-distance entre la réalité massive de la matière et la réalité spirituelle
de l'idée ou de l'image, c'est là une pensée qui joue dans la philosophie d'Aristote

un rôle décisif. Dans la théorie moderne des quanta, elle trouve une forme
nouvelle, en ce qu'on formule précisément ce concept de possibilité de façon
quantitative comme probabilité et qu'on le soumet à des lois qu'on peut exprimer

mathématiquement » (Heisenberg, Philosophische Probleme der Atomphysik,
in : L'homme et l'Atome, la Baconnière, Neuchâtel, 1958, p. 43).

Le second texte qu'on pourrait invoquer se trouve page 49 : « Toutes les

particules élémentaires sont constituées par le même matériau (Stoff), à savoir
par l'énergie. Elles sont les différentes formes que l'énergie doit emprunter
pour devenir matière. Ici réapparaît le couple conceptuel < matière et forme >
ou < matériau et forme >, pris à la philosophie d'Aristote. »

Donc, selon M. Heisenberg, la physique moderne restituerait à la notion
de puissance son actualité. Cela contredit directement ce que j'écris, par exemple
à la page 229, de mon livre.

Je répondrai que la remarque de M. Heisenberg me paraît reposer sur un
contresens formel concernant la notion de puissance.

Fréquemment, dans ses écrits, M. Heisenberg se réfère à Aristote ou du
moins à la notion de puissance pour décrire l'acte d'observation en physique.
Je laisserai de côté ce point, renvoyant le lecteur au livre de P. A. Heelan,
Quantum Mechanics and Objectivity, A Study of the Physical Philosophy of
Werner Heisenberg, La Haye, M. Nijhoff, 1965, pages 150-152 et page 154. Je
noterai seulement que si l'on écarte de vagues « analogies », rien, chez le Sta-
gyrite, n'annonce les difficultés de la physique des quanta.



BIBLIOGRAPHIE 427

J'en arrive au premier de nos textes. On notera que, pour Heisenberg, la
forme nouvelle de la potentia est une fonction mathématique. Or chez Aristote,
la notion de puissance est exclusive de la notion de quantité, qu'elle soit entendue

soit au sens de materia prima, soit au sens de puissance finalisée. Le nombre
n'intervient ni dans le monde du hasard, ni dans le monde de la vie ou des
activités analogiques de la vie. Toute la critique du mathématisme platonicien
par Aristote rend inacceptable l'interprétation de M. Heisenberg.

On ferait la même remarque pour le second texte. Le principe qui actualise
la forme dans la matière n'est jamais pour Aristote une certaine distribution
des possibilités mathématiques résultant du nombre fini ou infini de solutions
à une équation donnée et il y a pour lui dans la physique — c'est-à-dire dans
la nature même du mouvement — une dégradation et une finalité qui s'opposent

à ce mathématisme. M. Heisenberg (op. cit., p. 52) invoque le Timée. Or
le Timée illustre une forme de ce mathématisme (identifiant les corps élémentaires

avec les polyèdres réguliers), contre laquelle Aristote ne cessera de
s'élever.

Discutant la conférence de M. Heisenberg, vous dites d'ailleurs fort bien
(p. 196) que la potentia « finalisée » d'Aristote est très différente de l'indétermination

de Heisenberg et que la nécessité et le hasard démocritéens sont beaucoup

plus proches de la doctrine de M. Heisenberg que la « puissance » du
Stagyrite (p. 197).

Ces pensées m'étaient venues spontanément en lisant l'article de M. Heisenberg.

J'ai été heureux de les trouver confirmées par vous. Je ne vois pas que
M. Heisenberg ait répondu à l'objection que vous lui faisiez et c'est là la
meilleure réponse que je puis faire à l'objection que vous me faites en son nom.

Un dernier mot. Dans un article publié dans Isis, 1965, vol. 56, 2, n° 184,
Minimal Parts in Epicurean Atomism, M. Gregory Vlastos donne une analyse
exemplaire de l'atomisme épicurien et montre comment Epicure introduit une
notion voisine de celle de « saut quantique » dans la considération des longueurs
atomiques. Il est probable que, du point de vue des thèmes de pensée, nul
mieux qu'Epicure ne préfigure chez les Anciens la physique moderne. Du point
de vue des méthodes cependant, l'atomisme classique de Leucippe et de Démocrite,

d'allure plus mathématique, est plus proche de nous.
Je vous prie, cher Monsieur, d'agréer l'expression de mes sentiments de

respect.
Jules Vuillemin.

Garth Hallett, S.J. : Wittgenstein's Definition of Meaning as Use.
New York, Fordham University Press, 1967, 210 p.

Cette étude objective et détaillée sur l'un des points cardinaux de la
philosophie wittgensteinienne sera fort utile à l'historien du mouvement anglo-
saxon contemporain. De par son sujet même, c'est-à-dire la genèse et l'aboutissement

de la doctrine du sens des mots comme leur usage, et non comme leur
référence, Garth Hallet risquait de privilégier le Wittgenstein de la seconde
période au détriment de l'auteur du Tractatus et de trancher ainsi arbitrairement

le débat sur la distinction et l'articulation de ces deux périodes. Mais il
a su éviter cet écueil en discutant clairement cette question dès son introduction
(p. 3-4), et en consacrant son premier chapitre au Tractatus (Meaning and Use

in the Tractatus). Ce faisant, il oriente la recherche dans le meilleur sens possible

: en insistant comme il se doit sur le moment transitoire durant lequel



428 BIBLIOGRAPHIE

Wittgenstein, dans un effort qu'on oublie ou qu'on sous-estime souvent, révisa
de fond en comble toute sa conception du langage (Ch. II : Wittgenstein's Rejection

of Unitary Meanings, et Ch. Ill : The Origins of the Later Definition), il
propose au lecteur une excellente base pour l'étude de la nouvelle définition
(Ch. IV : The Extension and Intension of the Definition). Enfin, dans un chapitre
de conclusion (Ch. V : The Definition's Worth), sont recensées les principales
réactions que cette grande doctrine a suscitées chez les contemporains et les
disciples de Wittgenstein. A remarquer encore l'abondance et la qualité des notes.

Denis Zaslawsky.

Rudolf Steiner : Goethe et sa Conception du Monde. Trad. d'André
Tanner. Paris, Fischbacher, 1967, 200 p.

Rudolf Steiner, le fondateur de l'anthroposophie, s'est largement inspiré
de la manière dont Goethe interroge la nature. C'est dire que cette étude des
conceptions scientifiques de Goethe est le fruit d'une longue méditation et de
beaucoup de sympathie. Voici ce que Gœthe répondit à Schiller qui l'accusait
de concevoir sa plante originelle comme une idée indépendante de l'expérience :

« Je suis parfois bien aise d'avoir des idées sans le savoir, surtout quand je les

vois de mes yeux » (cité en p. 16). En effet pour Gœthe, il y a continuité de la
sensation à l'idée. Car l'idée est créatrice : elle reste sous-jacente aux métamorphoses

de la nature. C'est en observant les organismes complexes qu'il découvre
l'idée déjà à l'œuvre dans les organismes les plus simples. Ainsi la plante dont
la feuille jaillissant du nœud est l'archétype, trouve son ultime déploiement
dans la fleur, où la feuille s'est spécialisée comme étamine, pistil ou pétale ;

puis elle se contracte dans la graine dont une nouvelle pousse sortira. Ce n'est
pas par méconnaissance que Gœthe rejette les théories de Newton sur la
couleur. Comment une couleur perçue se laisserait-elle entièrement ramener à une
somme de vibrations incolores En outre Gœthe se méfie de l'explication
scientifique qui réduit un phénomène à ses produits de décomposition. Par exemple,
les tons de l'arc-en-ciel d'une plage lumineuse ne sont pas simplement contenus
dans le rayon blanc qui se réfracte dans le prisme, mais ils constituent une
nouvelle apparition, quelque combinaison nouvelle de la lumière et de l'ombre.
Gœthe a même essayé de saisir l'idée directrice des phénomènes géologiques
ou météorologiques. Ainsi les perturbations ne consisteraient pas qu'en un jeu
de pressions ou de températures locales, mais elles seraient liées à une sorte de
respiration du globe terrestre dans son ensemble. Ce type d'explication
surprend un esprit exercé à la démarche scientifique habituelle, mais ne propose-t-il
pas une nouvelle appréhension des phénomènes comme intégrés dans la totalité
signifiante qui oriente leur devenir M. André Tanner a donné de cet essai une
traduction remarquable par sa fluidité et sa précision.

André Contesse.

Philosophie Francis A. Macnab : Estrangement and Relationship. Experience
contempo- with Schizophrenics. Studies in Existentialism and Phenomeno-

raine logy. London, Tavistock, 1965, 299 p.

Estrangement and Relationship est, en premier lieu, la relation d'une
expérience de thérapie de groupe avec des schizophrènes. Chaque groupe comprenait
4 patients pour le premier, 3 pour les suivants de la première série : 12 femmes



BIBLIOGRAPHIE 429

à un stade primaire de l'évolution de la maladie. La seconde série était
constituée par un groupe de 6 hommes, malades « chroniques », tous hospitalisés
depuis plus de six ans. Les rencontres se sont poursuivies au rythme de 4 par
semaine à raison d'une heure par séance. Au total, 190 séances pour chacune
des deux séries. Ce qui fait l'originalité de la démarche de F. Macnab est la
réflexion qu'il va tenter sur la signification de la schizophrénie, perte d'une
relation authentique du malade avec le monde réel. Ceci n'est pas sans importance

pour la théologie, dont l'un des éléments centraux est précisément la
définition d'une relation, celle de Dieu avec l'homme. Le schizophrène n'entretient

plus de relation stable, ni avec lui-même, ni avec le monde. Il ne peut
plus faire l'expérience du dialogue, tel que nous la connaissons dans les
relations humaines. Mais, précisément, l'auteur sera amené à nous dire que la foi
peut être d'une grande valeur pour quelqu'un, l'aidant à se situer dans la
totalité de l'être. F. Macnab estime l'analyse de l'être de Heidegger insuffisante
(Dasein). Il sera question également de Martin Buber à propos du dialogue
(I-Thou) et un peu plus longuement de Paul Tillich, dont il reprend certains
thèmes. Dieu étant la source créatrice de toutes choses, Jésus en tant que
Christ ouvre le chemin d'une nouvelle existence (the new Being). Il est donné
à l'homme de participer, par la foi, à la puissance de cette nouvelle existence
et de cette nouvelle création, surmontant les conséquences destructrices de la
rupture des relations (estrangement). C'est le courage d'être. Et courage d'être
et salut de l'homme sont étroitement liés. La schizophrénie est une rupture
des relations. La schizophrénie est un mode d'être différent des autres. C'est
ici qu'intervient le rôle du groupe, qui prend une signification importante,
étant l'instrument des relations avec les autres. Le groupe est un garant de la
Théologie, car ce n'est pas dans l'individu en soi que Dieu voit l'accomplissement

de sa création. L'accomplissement se trouve dans la relation de l'individu
avec la communauté, dans la rencontre avec l'autre.

Herald Châtelain.

Georges Gusdorf : Les sciences humaines et la pensée occidentale.
IL Les origines des sciences humaines. Paris, Payot, 1967, 500 p.

Ce volume est le deuxième d'un vaste ensemble qui en comprendra cinq.
Reprenant et développant certaines analyses déjà contenues dans un important

livre antérieur : Introduction aux sciences humaines (i960), il conduit le
lecteur de l'Antiquité à la fin du XVIe siècle en trois grandes étapes qui
concernent l'homme et le monde dans la culture antique, dans la culture médiévale
et dans la perspective de l'âge renaissant. — Dès les premières lignes, l'auteur
constate que ce qui manque à l'homme d'aujourd'hui, c'est une « hypothèse
de rechange » qui assure sa position dans un monde complètement transformé.
Quelles furent alors les hypothèses antérieurement admises Pour le savoir, il
importe de réviser les schémas de la pédagogie traditionnelle qui réduisent le
champ de la culture à quelques moments et sujets arbitrairement privilégiés.
— On retrouve donc dans ce livre, avec quelques éclairs provocateurs qui ne
sont pas désagréables, le désir de renouveler la vision de l'histoire en restituant
aux sciences humaines la place centrale qui leur revient de droit. — Le
chapitre sur l'Antiquité gravite autour des idées de muthos, logos, cosmos, espace-
temps vécu, histoire, géographie. Remarquons à ce propos l'intéressante et
convaincante réhabilitation de l'époque hellénistique, ainsi que d'excellentes



430 BIBLIOGRAPHIE

pages sur Strabon et Polybe. — Avec le christianisme apparaît le conflit de la
raison et de la foi, l'élaboration d'une mentalité symbolique qui confère une
signification nouvelle à l'homme et au monde sous la domination de la théologie.
Dans l'abondance des informations fournies par l'auteur, retenons cette
remarque profonde : « Le sens de l'histoire est né du retard de l'eschatologie...
Les Eglises nouvelles doivent se résigner à la patience et s'établir dans la
durée» (p. 258). Un effort considérable est accompli pour doubler la théologie
révélée de preuves philosophiques propres à obtenir l'adhésion des infidèles.
Avec Philippe le Bel, au XIVe siècle, le pouvoir temporel revendique son
autonomie, et la « période renaissante » n'est pas loin. — Cette troisième période,
où s'exprime une exubérante joie de vivre (v. p. 305-306) échappe à toute
définition. Jamais l'homme n'a été plus curieux de tout, et pourtant le monde
intérieur prend alors le pas sur le monde extérieur, jusqu'à conduire à « une
sorte d'exemplarisme de l'humain» (p. 304). Cet homme nouveau vit dans
Yà-peu-près d'un temps irrationnel et « rustique », d'un univers astrologique,
d'un possible mêlé d'impossible et d'une nature imprégnée de surnature. «

L'expérience vécue de l'homme renaissant est une mythologie de la connaissance »

(p. 328). L'accumulation désordonnée du savoir n'en atteste pas moins une
« prodigieuse accélération de la culture » (p. 332). Le temps et l'espace se libèrent
des disciplines liturgiques qui les emprisonnaient. Tout en se référant à l'Antiquité,

l'homme se dresse en créateur responsable de son propre avenir. Un
nouveau sens de la vie apparaît : c'est l'humanisme, avec ses exigences de bien
parler et de bien écrire (p. 339), à quoi s'ajoute « la prolifération galopante des
réformes scolaires et universitaires » (p. 345). La philologie prend la relève de
la philosophie, l'histoire antique succède à l'histoire sainte. Quant à la Réforme,
tout en rendant à Dieu seul la gloire, elle s'entend avec l'humanisme pour
répudier le Moyen Age. Et l'on voit apparaître l'idée de progrès, sorte de théologie

profane où les visions eschatologiques sont remplacées par l'utopie (Thomas

More, Campanella). Mais c'est du côté du ciel et de la mer que, par l'audace
des astronomes et des navigateurs, s'ouvrent les plus vastes perspectives. Les
sciences naturelles — anatomie, zoologie, botanique — profitent de cet élan
de ferveur, en même temps que se forme un nouvel esprit médical (Vésale,
Servet). De tous ces savoirs enchevêtrés se dégage «l'affirmation capitale de
l'unité du genre humain » (p. 472). Ecrit d'une plume vigoureuse, imagée,
prodigue en formules bien frappées et en rapprochements suggestifs, cet ouvrage
développe, non sans quelques redites et longueurs, son thème inépuisable. En
présence de tant de richesses, on regrette l'absence d'un index. Souhaitons
qu'il intervienne en conclusion du dernier volume. René Schaerer

André Lalande par lui-même. Paris, Vrin, 1967, 270 p.

Une substantielle préface du doyen Georges Davy attire l'attention du
lecteur sur l'ampleur de la dette que les philosophes ont contractée à l'égard
d'André Lalande. Tous ceux qui se servent de son précieux Vocabulaire doivent
être profondément reconnaissants à la mémoire d'André Lalande qui a sacrifié
ses propres recherches à cette œuvre utile à tous. — M. Walter Lalande, un des

enfants du grand professeur, a eu la pieuse initiative de réunir ici de nombreux
articles et des lettres inédites ; il les a groupées sous trois chefs : I. Le philosophe
vu et défini par lui-même. II. Logique et vérité. III. Morale et personnalisme.
Ces textes font revivre le subtil analyste de la raison, qui se manifeste sous



BIBLIOGRAPHIE 43I

les deux aspects de raison constituante et de raison constituée, le défenseur
de la théorie de l'involutionnisme et de l'assimilation. Assimilation et involution

tendent à réduire les différences, à dissoudre celles-ci pour tendre vers
l'identique : en effet, « le seul vrai et grand amour, le seul qui soit authentiquement

une valeur, c'est de se réjouir du bonheur d'autrui comme du sien propre,
et pour aller plus loin encore, c'est l'aspiration à ne faire qu'un » (p. 38). Cette
conception est très belle, pourtant elle a troublé plus d'un ami de Lalande :

l'involutionnisme n'aboutirait-il pas au néant Le lecteur trouvera ici les
réponses que Lalande faisait à ces objections. Pour nous, nous demeurons
troublée par le concept d'assimilation qui devrait tendre vers le bien, à cause
des nombreux cas de solitude dans le vrai (Galilée) et d'assimilation dans
l'erreur (nazisme) : Comme nous aimerions qu'André Lalande fût encore là
pour nous répondre — Dans une lettre fort intéressante à M. Gouhier, Lalande
précise tout ce à quoi l'involutionnisme s'oppose : « Si une philosophie a le droit
de se définir par ce qu'elle rejette, je ferais consister l'essentiel de l'involutionnisme

dans la volonté de dire non, tout d'abord aux doctrines de la concurrence
vitale, pour qui les Etats doivent être impérialistes et les individus hommes de

lutte, et qui veulent que l'éducation vise à faire des êtres « bien armés pour la
vie » ; — à celles qui admettent que toute innovation est progrès, et qu'avant
tout il faut faire du nouveau ; devise connue des petits cénacles et des grands
magasins, non des vrais savants et des philosophes ; — à celles qui nient la
dualité humaine ; mais aussi, en sens inverse, à celles qui pensent que chaque
individu, par cela seul qu'il vit, a son message et sa fonction divine ; — aux
Menenius Agrippa passés et présents, qui veulent nous faire croire qu'on s'aime
vraiment, en tant que coopérateurs différenciés, en tant qu'échangistes, comme
dans le sympathique et absurde sonnet de Sully-Prudhomme... » (p. 16-17). —
L'éditeur a eu l'heurese idée de terminer par une étude sur le personnalisme
dont la conclusion est la suivante : « E'existence de Dieu et de ses commandements

n'est une raison de bonne conduite que pour celui qui aime Dieu ; pour
le diable de la légende, et pour tous ceux qui lui ressemblent, elle est une raison
de se révolter et de dire : « Je ne lui obéirai pas. » Ceux qui croient que, pour
qu'il y ait un Bien, il faut qu'il soit réalisé d'avance, quelque part, ressemblent
aux inventeurs de cosmographies naïves qui ne pouvaient pas concevoir que
la Terre se soutînt librement dans l'espace, et qui éprouvaient le besoin de la
faire supporter par quatre éléphants. Ou bien il y a des valeurs communes que
tout homme de bonne foi et de culture suffisante peut reconnaître immédiatement,

sans suggestion ni contraite ; ou bien il n'y a que des préférences
individuelles et la tyrannie du plus fort » (p. 261). — Ces quelques citations
engageront certainement de nombreux lecteurs à se plonger dans ce beau recueil si
émouvant. Antoinette Virieux-Reymond.

Louis Lavelle : Science, esthétique, métaphysique. Paris, Albin Michel,
1967, 268 p.

Les Editions Albin Michel ont eu l'heureuse initiative de publier les
chroniques philosophiques que Louis Lavelle donnait au Temps. Les articles ont été
groupés selon les sujets traités et non chronologiquement : les réflexions sur la
nouvelle physique (à propos de Louis de Broglie), sur la représentation de
l'espace, sur la théorie de la relativité sont suivies d'exposés subtils sur l'esthétique
et de profondes méditations sur la métaphysique. Nous aimerions pouvoir



432 BIBLIOGRAPHIE

commenter longuement chacune de ces études, car elles éveillent tant d'échos
L'une des plus prenantes est celle sur l'actualité de la métaphysique dont nous
aimerions détacher les lignes suivantes : « Les périodes de lassitude et de désa-
busement correspondent toujours, dans l'histoire de l'humanité et dans celle
de l'individu, à des périodes de scepticisme et, si l'on prend ce mot dans un sens
un peu gros, à des périodes de relativisme. Il n'y a point de renaissance
spirituelle, au contraire, qui ne soit aussi une renaissance métaphysique ou religieuse
dans laquelle l'humanité reprend confiance dans ses propres forces en les
enracinant dans l'absolu au lieu de les en détacher et de rester livrée à elle-même,
dans la conscience de son isolement et de sa misère » (p. 179). — Comme nous
aimerions que ces lignes réconfortantes aient un pouvoir de contagion plus
grand que celui des métaphysiques de l'angoisse

Antoinette Virieux-Reymond.

Maurice de Tollenaire : Le Corps et le Monde, une ontologie du
temporel. Bruges, Paris, Desclée De Brouwer ; Montréal, Editions
Bellarmin, 1967, 240 p.

L'intérêt de ce livre réside dans un effort pour intégrer dans le cadre d'une
cosmologie systématique certains des plus importants résultats de la philosophie
existentialiste. Cosmologie reflexive, cette démarche se situe de façon
complémentaire à l'induction scientifique, dans le champ des questions débordant la
science mais exigeant une réponse sur le plan de la réalité humaine concrète.
Pour répondre aux problèmes de l'être-dans-le-monde et de l'expérience du
corps, du devenir de la conscience de la naissance à la mort, des dimensions
de la réahté humaine dans la totalité du vécu, l'auteur recourt à la réflexivité
phénoménologique qu'il centre sur une description de la temporalité, face négative

des possibles positifs, lieu de la vie libre des consciences. Toutefois une
description phénoménologique se fonde nécessairement sur une ontologie (elle
est « route vers l'ontologie ») exprimant le sens des phénomènes saisis par
l'analyse, leur explication, leur cohérence ; pour échapper au subjectivisme des

options métaphysiques, cette ontologie est justifiée par « sa cohérence
organique avec l'expérience vécue ». Son langage, ambigu dans son devenir, oscille
entre l'abstrait et le banal, et s'objective à la mesure de son ouverture à autrui.
Son critère de vérité est la sincérité (totalité vie-expression), la consistance
et la complétude (organisation des vécus en un tout signifiant). Analyse descriptive

et reconstruction deductive s'intègrent en un système. Son contenu, c'est
l'être-avec-autrui, l'amour, son principe, l'Etre-Personne, « sens divin dans le
cheminement humain ». Marie-Jeanne Borbl.


	Bibliographie

