Zeitschrift: Revue de Théologie et de Philosophie
Herausgeber: Revue de Théologie et de Philosophie
Band: 19 (1969)

Heft: 5

Buchbesprechung: Bibliographie

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 12.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

BIBLIOGRAPHIE

Problémes et Méthodes d’Histoire des Religions, Mélanges publiés par
la section des Sciences religieuses a l'occasion du centenaire de
I’Ecole pratique des hautes études. Paris, P.U.F., 1968, X11 + 300 p.

La plupart des volumes de « mélanges » sont, il faut ’avouer, terriblement
décevants ; peu utilisables par le spécialiste & cause de 1'hétérogénéité de leur
contenu, ils ne sont pas davantage prisés du public lettré, que leur technicité
souvent rebute. Le volume dont nous rendons compte échappe a cette cri-
tique ; et tous ceux qu’intéresse le phénomeéne religieux le liront certaine-
ment avec le plus grand profit. On y trouvera d’abord une bonne documenta-
tion sur I'Ecole pratique des hautes études en général, et sur sa cinquiéme
section en particulier. Parmi les établissements de 1'Enseignement supérieur
francais, 'E.P.H.E. est sans doute I'un des plus originaux. Fondée en 1868 par
décret impérial, pour « placer a c6té de 'enseignement théorique les exercices
qui peuvent le fortifier et 1'étendre », elle est restée depuis fidele a cette voca-
tion. C’est une école pratique, ou des spécialistes forment a la recherche de
petites équipes d’étudiants. De ceux-ci, il n’est rien exigé a l'entrée, sinon de
savoir signer ; la difficulté des travaux se charge de la sélection, et seuls demeu-
rent autour du maitre (le directeur d’études) ceux que la recherche a séduits
et qui pourront s’y consacrer, devenant, a leur tour, des spécialistes. Les quatre
premieres sections de l'école (mathématiques, physique et chimie, histoire
naturelle et physiologie, sciences historiques et philologiques) datent de sa fon-
dation. La cinquiéme, née des cendres de la Faculté de théologie de la Sor-
bonne, supprimée en 1885, est de dix-huit ans plus jeune. Elle avait dix divi-
sions (appelées « conférences ») a l'origine ; elle en a trente-six maintenant, dont
certaines comportent plusieurs directions d’études. Un dépliant, encarté a la
fin du livre, permet de suivre année par année 1’évolution de la section, tandis
qu’une table plus simple en donne I'état a trois moments particuliers : fonda-
tion, cinquantenaire, année 1968. On trouvera, parmi les directeurs d’études
disparus, beaucoup de noms prestigieux : S. Lévi, A. Foucher, P. Masson-
QOursel, E. Chavannes, M. Granet, H. Maspero, L. Massignon, M. Mauss,
A. Koyré. Plusieurs de ces maitres étaient en méme temps professeurs en Sor-
bonne ou au Collége de France, comme le sont souvent les directeurs d’études
actuels. Parmi ces derniers, il en est dont la renommée a franchi les frontiéres
de leur spécialité et de leur pays (c’est le cas pour O. Lacombe, H. Corbin,
G. Vajda, P. Vignaux, H.-Ch. Puech, Cl. Lévi-Strauss, G. Dumezil, et bien
d’autres). Et 'ouvrage permet de faire connaissance avec de plus jeunes per-
sonnalités, souvent promises a un brillant avenir. En effet — et c’est 1a 'intérét
majeur du volume — chacun des directeurs actuellement en fonction y donne
le bilan des travaux effectués dans son domaine par ses prédécesseurs et par
lui-méme, et un apergu des recherches qu’il poursuit, avec les difficultés parti-
culiéres qu’elles présentent, les méthodes qu’il emploie pour les faire progresser,
et la ligne selon laquelle il les voit se développer dans I’avenir. On sera étonné
par I’étendue (spatiale et temporelle) du domaine exploré, par la diversité des
problémes qui se posent aux chercheurs, et par la variété des points de vue qui
s’affrontent. Et l'on sera probablement tenté de prolonger la lecture de ce

HiISTOIRE
DES
RELIGIONS



334 BIBLIOGRAPHIE

dossier par celle des ouvrages que les articles nous signalent. Image d’une école
dynamique, oli presque aucune contrainte ne géne la recherche désintéressée,
ce livre nous semble propre a stimuler, a son tour, la recherche, peut-étre méme
a susciter des vocations. Enfin, qualité appréciable, il est excellemment pré-

senté. HELENE BRUNNER.

HERVE RoOUSSEAU : Les religions. Paris, Presses Universitaires de
France, 1968, 128 p. (Que sais-je ?, n° g).

L’auteur tient la gageure de nous donner, dans ce petit livre, une intro-
duction au monde des religions ol non seulement les principaux problémes
sont évoqués, mais encore, au cours des pages, grace a quelques citations judi-
cieusement choisies, le lecteur sensible trouvera des échantillons significatifs
des diverses spiritualités qui se partagent le monde religieux. L’'ouvrage est
composé de quatre parties consacrées au divin, au mythe, au salut et a I'orga-
nisation religieuse. 11 étudie le phénomeéne religieux avec un sympathique parti
pris de bienveillance, s’efforcant de saisir les intentions les plus pures et les
plus belles, de dégager les significations les plus profondes, quitte a négliger
la gangue de la religion empirique ol il nous fait voir peut-étre mieux ce qu’elle
prétend étre que ce qu’elle réalise. La critique de la religion est trés bri¢vement
évoquée dans l'introduction et la conclusion. On congoit que ce n’ait pas pu
étre le propos de l'auteur de s’étendre sur elle, mais on est un peu géné de
sentir que tant de bienveillance dans la présentation de la religion et tant
de discrétion sur la critique qui I’attaque ne donnent pas une idée équitable
du débat dans lequel est anjourd’hui engagée chacune des religions que I'auteur

nous a présentées. PIERRE GANDER.

GEo WIDENGREN : Les religions de I'Tran. Traduit de I’allemand par
L. Jospin. Paris, Payot, 1968, 422 p. (Les religions de I'humanité.)

De tous les représentants contemporains des études iraniennes, G. Widen-
gren est sans aucun doute non seulement le chercheur le plus original et 'auteur
le plus fécond, mais aussi I'interpréte le plus stimulant. Maniant avec une égale
virtuosité les textes iraniens, syriaques, arabes, et j’en passe, introduisant des
points de vue personnels, jetant des ponts, établissant des rapprochements
inédits, il a dans une série impressionnante de monographies et d’analyses donné
de nouvelles impulsions & ’exploration de 1'Iran ancien et de ses civilisations.
Bien que I'auteur s’en défende, le présent ouvrage peut étre considéré comme
une sorte de synthése provisoire de ses recherches, synthése a vrai dire dialec-
tique, puisqu’il procéde essentiellement en interrogeant les sources afin d’en
discuter le sens et d’opérer des recoupements parfois audacieux. Son érudition
est étourdissante, et son livre exige de la part du lecteur une véritable collabo-
ration. — Il n’est pas sans intérét de comparer le présent ouvrage avec La reli-
gion de U'Ivan ancien, par J. Duchesne-Guillemin (PUF, 1962). La différence
du titre est déja significative: «la religion » chez Duchesne-Guillemin, «les
religions » chez Widengren. Ensuite, on peut dire que le livre de Duchesne-
Guillemin est surtout une introduction a 1'étude de la religion iranienne (com-
portant par exemple une analyse détaillée du contenu de 1’Avesta, I'inventaire
systématique des documents, un apercu de I'histoire des recherches iraniennes),
alors que Widengren va beaucoup plus loin dans I’évaluation critique et dans



BIBLIOGRAPHIE 235

I'interprétation historique des sources (ayant passé trés rapidement sur leur
inventaire, p. 17-21). L’ouvrage de Duchesne-Guillemin est tripartite : descrip-
tion de 1’Avesta et de sa religion, questions d’origine, histoire de la religion
d’Alexandre a Mahomet et & nos jours. Quant & Widengren, il suit un plan
rigoureusement historique, commengant par la période prézoroastrienne,
situant ensuite ’ceuvre de Zaratoustra (on regrette que le traducteur n’ait pas
adopté la transcription Zarathu$tra préconisée par Duchesne-Guillemin), et
poursuivant I’enquéte a travers les périodes achéménide, parthe et sassanide,
avec des excursus sur les peuples du nord et de l'est de I'Iran. Widengren
attache beaucoup d’importance a 'idéologie royale, probléme auquel Duchesne-
Guillemin n’accorde guére qu’une petite page. On le voit : les deux ouvrages se
complétent ; si ’'on consulte Duchesne-Guillemin pour s’informer, on lira Widen-
gren pour étre saisi par I’élan d’une recherche sans terme.

CARL A. KELLER.

DIETER SCHLINGLOFF : Die Religion des Buddhismus. 11 : Der Heilsweg
fiir die Welt. Berlin, Walter de Gruyter, 1963, 130 p., 7 planches.
(Goschen, 770.)

Voici le deuxiéme volume d’une petite mais trés substantielle introduction
au bouddhisme (voir RThPh 1964, p. 46). L’auteur commence par signaler les
étonnantes réalisations du bouddhisme dans le domaine de la civilisation, et il
se livre ensuite & une pénétrante analyse des multiples relations entre le sangha
et la communauté laique (chapitre premier). Les chapitres suivants traitent
de la conception dogmatique du Bouddha et du Bodhisatva. Enfin, dans un
dernier chapitre intitulé Der Yogin, I'auteur résume en le commentant un texte
fascinant édité par ses propres soins sur les techniques et les visions du yoga
bouddhique. Comme le premier volume, le deuxiéme nous parait précieux
parce que l'auteur y met en relief certains aspects du bouddhisme qui sont trop
souvent méconnus dans les milieux bouddhophiles en Occident, par exemple
la portée sociale et culturelle de la fondation du sangha. — Une abondante
bibliographie (seize pages en impression serrée), huit pages de « Stellenbelege »
(ot il faut aller chercher l'origine des nombreuses citations dans le texte des
deux volumes), neuf illustrations expliquées dans le texte, et une carte montrant
I'expansion du bouddhisme, complétent utilement ce petit manuel.

CAarRL A. KELLER.

Le Veda, premier livre sacré de I'Inde. Textes réunis et présentés par
Jean Varenne. Paris, Marabout Université, 1967, 2 vol., 720 p.

Il faut certainement applaudir a l'initiative de Jean Varenne de publier
dans une édition populaire cette excellente anthologie de textes védiques.
Jamais panorama aussi complet de 'énorme littérature védique n’avait été
présenté au lecteur de langue francaise. On sait que les quatre Veda, tout en
ayant, en principe, une destination différente, se répétent beaucoup. Aussi Jean
Varenne ne groupe-t-il pas les textes qu’il nous donne sous ces quatre chefs.
Il ne les distribue pas non plus par genre littéraire ou par écoles, mais selon
I'usage religieux qui en était fait. Cela nous vaut quatre parties : 1) hymnes ;
2) charmes ; 3) liturgie ; 4) spéculation. A quelques exceptions pres, les hymnes



336 BIBLIOGRAPHIE

proviennent du Rig-Veda et les charmes de I’A¢tharva-Veda, tandis que les troi-
siéme et quatrieme parties font appel & des sources plus variées. L’auteur,
lorsqu’il le pouvait, a reproduit des traductions déja existantes (elles sont dues
en grande majorité & Louis Renou, mais aussi a A. Bergaigne, V. Henry, et a
d’autres indianistes de talent) ; mais il nous donne en outre nombre de traduc-
tions originales, dont il faut le remercier particuliérement. Une bonne part de
I'Introduction est consacrée a une présentation générale de la religion védique.
De plus, chaque partie est précédée d’une bréve introduction, et suivie d’expli-
cations complémentaires sous forme de notes. L’ouvrage n’est pas un livre
d’érudition, mais un trés bon livre d’introduction a I'une des traditions scrip-
tuaires les plus vénérables qui soient. Une bibliographie et un index-glossaire
le complétent. Comme il n’existe pas d’archéologie védique, on ne pouvait
I'illustrer qu’en faisant appel a I’art hindou postérieur, ce qui ne laisse pas
d’étre un peu génant, surtout lorsque apparaissent dans les sculptures repro-
duites des personnages inconnus du panthéon védique. Mais il n’y avait sans
doute pas d’autre moyen de satisfaire aux exigences de la collection. Signalons
une autre édition simultanée du méme ouvrage, plus luxueuse, dans la collection

Planéte. HELENE BRUNNER.

ALFRED METRAUX : Religions et magies indiennes d’ Amérique du Sud.
Edition posthume établie par Simone Dreyfus. Paris, Gallimard,
1967, 290 p. (Bibliothéque des sciences humaines.)

Volume que I'on regoit et qu’on lit avec émotion. Avant de quitter brutale-
ment le monde, en 1963, Alfred Métraux (a qui H. Germond a rendu un vibrant
hommage dans la Revue de théologie et de philosophie, 1963, p. 152-157) avait
déja corrigé et mis & jour en vue d’une réédition six études sur les Indiens
d’Amérique du Sud, parues entre 1928 et 1944. Simone Dreyfus les a préparées
pour l'impression et en a ajouté trois autres dont la derniére en date, Fétes
religieuses et développement communautaive dans la région andine, parut pour
la premiére fois en 1962. A travers ces pages se réveéle l'attachante personnalité
du grand ethnologue, son immense sollicitude pour les anciennes civilisations
outragées par les intrus venus d’Europe, et écrasées par le progres. Certes,
A. Métraux n’en ignorait pas les c6tés sombres : I'étude sur ’anthropophagie
rituelle des Tupinamba qu’il a écrite au début de sa carriére scientifique en 1928
le montre clairement, ainsi que l’article sur les fétes religieuses dans la région
andine qu’il rédigera vers la fin de sa vie en 1962. Pourtant, il était animé d’une
profonde compassion pour ces sociétés dites « primitives » au sein desquelles il
a découvert «I'infinie diversité des caractéres et des talents » qui est le corollaire
de la personnalité individuelle, et qui I'ont « libéré des préjugés sur I'emprise de
la pensée collective chez les sauvages » (p. 120). — Au centre du volume, on
retrouve avec plaisir et reconnaissance les trois études fondamentales que 1'au-
teur a consacrées au chamanisme en Amérique du Sud, phénomeéne dont il décele
également la présence cachée dans les mouvements « messianiques » qui n’ont
cess¢ de raviver l'élan communautaire depuis l'arrivée traumatisante des
Blancs. — Le texte est complété par trente-quatre dessins et photographies
qui ajoutent des éléments tant6t macabres, tantét touchants ou intrigants, mais

toujours instructifs. CAKL A, ToHiiEE.



BIBLIOGRAPHIE 237

Louis GARDET: L'Islam, religion et communauté. Bruges-Paris,
Desclée De Brouwer, 1967, 496 p.

Parmi les nombreuses publications d’initiation & I'Islam, celle-ci mérite une
attention particuliére. En effet, plus que d'une simple initiation, il s’agit la
d’une somme introductoire ol se trouvent saisis et traités tous les aspects de
I’Islam dans son conditionnement historique et sa spécificité politico-religieuse
d’aujourd’hui. Philosophe chrétien des cultures et religions comparées, auteur
de plusieurs études et ouvrages spécialisés sur la théologie et le soufisme musul-
man, Louis Gardet nous avait déja présenté dans la Cité Musulmane (Librairie
J. Vrin, Paris 1961), les conceptions de la philosophie politique en Islam : un
monde non pas divisé en catégories et hiérarchisé comme la société sacrale
médiévale d’Occident, mais tout a la fois une religion et un systéme d’organisa-
tion socio-politique de méme qu’un ensemble culturel. Dans « L’Islam, religion et
communauté », les exposés sur la foi, la culture et la communauté musulmanes,
qui se veulent modestement de vulgarisation mais o1 se trouvent les éléments
de recherches et d’analyses pénétrantes, débouchent sur des perspectives de
dialogue islamo-chrétien particuliérement chéres a 'auteur. Entreprise délicate
g’il en fut, dont ce dernier ne minimise pas les difficultés, mais qui se traduit
chez lui non par une analyse stérile de toutes les causes d'opposition historiques
entre islam et christianisme, mais bien par une vision rénovée des valeurs reli-
gieuses et culturelles islamiques, propre a ouvrir la voie d'une compréhension

mutuelle entre chrétiens et musulmans. SIMON JARGY.

Hebravsche Wortforschung. Festschrift zum 8o. Geburtstag von Walter
Baumgartner. Supplements to Vetus Testamentum, XVI. Leiden,
E. J. Brill, 1967, 429 p.

Walter Baumgartner a fété en novembre 1967 ses 8o ans ; ce qui ne I'em-
péche pas de travailler activement & la téte d'une équipe de spécialistes depuis
plusieurs années a la révision du fameux dictionnaire hébreu et araméen (bibli-
que) de L. Kohler, auquel il a participé dés la premiére édition (1953) pour
la partie araméenne (Lexicon in Veteris Testamenti Libvos, Leiden, E. J. Brill).
— En 1967 a paru la premiére livraison de cette nouvelle édition, la troisiéme,
qui témoigne du labeur remarquable accompli par W. Baumgartner et ses
collaborateurs immédiats, B. Hartmann et E. Y. Kutscher. A l'occasion de
son anniversaire, ses collégues et amis ont tenu a honorer 'ancien professeur
de Bile en lui offrant un volume auquel ont contribué de nombreux spécia-
listes de l'orientalisme et de I’Ancien Testament, comme J. Barr (Manchester),
P. A. H. de Boer (Leiden), O. Eissfeldt (Halle) E. Y. Kutscher (Jérusalem),
B. Landberger (Chicago), V. Maag (Zurich) I. L. Seeligmann (Jérusalem),
W. von Soden (Miinster), ect. Ce livre, soigneusement imprimé par E. J. Brill,
a4 Leiden, traite surtout de problémes philologiques et lexicographiques en
relation avec les recherches actuelles du récipiendaire. Ainsi P. Humbert écrit
une « Note sur yasad et ses dérivés» E. Jenni s’intéresse au verbe ’abad,
R. Smend et H. Wildberger analysent tous deux I’emploi du verbe croire en
hébreu. G. R. Driver s’occupe d’homonymes hébreux, J.]J. Stamm des noms
hébraiques de femmes, S. Segert du sens du mot noged. E. Y. Kutscher parle
de I'hébreu moyen (mishnique) et du judéo-araméen ; ]J. Barr aborde des
questions de vocalisation ; M. Hofner examine une inscription sud-arabique,

22

SCIENCES
BIBLIQUES



338 BIBLIOGRAPHIE

etc. D’autres contributions sont consacrées a des sujets plus vastes : I. L. See-
ligmann étudie le langage juridique, V. Maag la relation entre l'alliance de
Sichem et les divinités patriarcales ; W. Zimmerli s’intéresse a la ville de Salo-
mon et au temple d’Ezéchiel, Ph. Reymond présente trés heureusement la
future traduction francgaise cecuménique. Ces quelques indications — bien
qu’incomplétes — disent la richesse d’une publication qui honore justement
un savant qui a voué son existence a I'étude de I’Ancien Testament et auquel

tout éléve de I'Ecriture sainte doit beaucoup.  Ronppr MaRTIN-ACHARD.

M. MANNATI et E. DE SoLMs : Les Psaumes. Tome 3 : Psaumes 73 a
106 ; tome 4 : Psaumes 107 & 150. Paris-Bruges, Desclée De Brou-
wer, 1967 et 1968, 304 et 308 p. (Cahiers de la Pierre-qui-vire, 28
et 29.)

Nous avons déja signalé, pour le recommander, I’ouvrage de Mle M. Mannati
sur les psaumes (cf. Revue de théologie et de philosophie, 1968, p. 194). Aidée de
Mille E. de Solms, l'auteur a su achever sa présentation du psautier d’'Israél
en un temps record. Les lecteurs francophones disposent désormais d'un com-
mentaire complet du livre de prieéres d’'Israél, qui tient compte des travaux
les plus récents sur cette partie si importante de I’Ecriture et sait en dégager
la saveur spirituelle. Ils seront reconnasisants a M!e M. Manati de les intro-
duire ainsi & une lecture non seulement savante, mais aussi biblique et chré-

tienne des psaumes. ROBERT MARTIN-ACHARD.

JoserF RUPERT GEISELMANN : Gesu il Cristo. 1. Il Gest storico.
Brescia, Paideia, 1968, 216 p.

Ce livre est la traduction — faite avec la maitrise habituelle d’Omero
Soffriti — de 'ouvrage de J. R. Geiselmann, professeur de dogmatique catho-
lique a I'Université de Tubingue: Jesus der Christus. Die Frage nach dem
historischen Jesus, paru en 1963, chez Kosel, & Munich. La premiére édition
remonte & 1951 mais les travaux récents et 1’évolution du probléme ont amené
l'auteur a récrire son livre et a le diviser en deux parties, I'une consacrée au
Jésus historique, 'autre au Christ du kérygme. C'est de la premiére partie
que nous traitons ici. — Chose inattendue, cette ceuvre d’un professeur catho-
lique évoque le fameux livre d’Albert Schweitzer : Von Reimarus bis Wrede.
Geschichte dev Leben [Jesu Forschung, car il poursuit 1’examen des recherches
entreprises pour établir, non plus la biographie mais la réalité historique de
Jésus de Nazareth. Pour Geiselmann, ce probléme demeure trés important
et il ne saurait le négliger comme le font bon nombre de théologiens, préoccupés
uniquement ou avant tout du kérygme. A la vision trop restreinte de Jésus
de Nazareth telle que se la représentait la théologie du libéralisme, s’est subs-
tituée, aprés celle de I’eschatologisme et du Kurios Christos, celle du Christ
kérygmatique, annulant presque la réalité historique (Bultmann, Dibelius,
Conzelmann). Mais le kérygme s’est formé a partir d'un fait et d’un étre. On
ne peut isoler le Christ préché par les apdtres du rabbi galiléen. Plusieurs
exégetes protestants (Jeremias, Lohse, Diem) et catholiques (Mussner,
Schnackenburg) sont pénétrés de cette conviction. Tout en admettant les
résultats de la Formgeschichte en ce qui concerne la genése des évangiles et
du kérygme, on peut cependant entrevoir, a I'origine de la foi chrétienne, une



BIBLIOGRAPHIE 339

personnalité mystérieuse mais dont les contours sont assez nets: Jésus de
Nazareth, en qui les premiers fidéles reconnurent le Messie et le Seigneur.
Lypia von Auw.

Guy Fau: La fable de Jésus-Christ, 3¢ éd. revue et corrigée. Paris,
les Editions de 1I'Union rationaliste, 1967, 270 p.

Cette étude « prouve » que Jésus n’a pas existé. Elle s’inscrit dans la ligne
des mythologues, surtout de Couchoud et d’Alfaric, dont Goguel présentait et
réfutait les théories déja en 1932 dans sa Vie de Jésus. — Selon M. Fau, la
naissance et la diffusion du christianisme résulterait d’'un syncrétisme. La com-
munauté juive d’Antioche, grande ville ott bouillonnaient les spiritualités les
plus diverses, aurait mélé son attente hébraique du Messie & des idées emprun-
tées aux cultes & mystéres (incarnation, titre de Seigneur, immortalité grace
a I'initiation par le baptéme unissant I’initié & un dieu Sauveur, etc.). Le messia-
nisme et la morale des Esséniens s’y seraient ajoutés, ainsi que des éléments philo-
sophiques (p. ex., la doctrine philonienne du Logos). Le mythe du Christ se serait
ainsi formé lentement a partir de courants hétérogénes. Les croyants romains,
illettrés et friands d’histoires bien humaines, point trop intellectuelles, y auraient
greffé vers le milieu du II®¢ siécle la légende d'un Jésus imaginaire. — Pour
développer cette thése, M. Fau commence par balayer le témoignage de tous les
documents extra-bibliques mentionnant le Christ. Puis il date les quatre évan-
giles canoniques de la seconde moitié du II® si¢cle et leur dénie toute valeur
historique. Du Ier siécle, nous n'avons que I’Apocalypse et les épitres de saint
Paul. Or ces écrits, antérieurs a la fable romaine du Jésus homme, ne parlent
jamais, dans leurs « versions originales », que d'un Christ céleste : Paul ne con-
nait le Christ que par ses intuitions (la vision de Damas) et par I’enseignement
regu a Antioche, avant que la communauté d’Antioche l’envoie révéler au
monde un Christ purement céleste, crucifié célestement par les « archontes ».
M. Fau a prévu que tout le monde n’applaudirait peut-étre pas a cette vue de
la théologie paulinienne. Il a pris soin de déclarer d’avance «interpolation
manifeste » (p. 70) tout passage des épitres mentionnant la vie terrestre du
Christ. Par la suite, il ne daignera ni citer ni discuter les versets qui le contre-
diraient. C’est d’ailleurs un procédé constamment utilisé : les textes bibliques
ayant été réputés simples trucages plusieurs fois remaniés, I’auteur les biillonne
ici, et 1a leur extorque les aveux qu'il exige afin de composer sa fable person-
nelle sur les origines de ’Eglise. — Ce livre se lit aisément et se pimente d’'agres-
sivité ; il peut duper un esprit superficiel et prét a s’extasier devant un bazar
d’érudition. Le lecteur un peu critique s’étonnera souvent ; il se frottera par
exemple les yeux en lisant, a la p. 100, que Jésus aurait commencé a précher a
46 ans d’aprés Jean 2 : 20-21. Pour notre compte, nous renongons a répertorier
ici les pétitions de principe, les erreurs, les affirmations sans fondement et les
malhonnétetés intellectuelles dont fourmille cet ouvrage, qui ressortit au fana-
tisme antichrétien plutdt qu’a la recherche scientifique.

JeAN-FrANGOIS DEPPIERRAZ.

JoacHiM JEREMIAS : Le probléme historique de Jésus-Christ. Traduc-
tion de Jacques Schlosser. Paris, Editions de I'Epi, 1968, 79 p.

Les travaux exégétiques et historiques de Rudolf Bultmann ont tracé un
chemin de pensée nouveau a la connaissance de la prédication de Jésus et de
sa signification par rapport au kérygme de I’Eglise primitive. Ils ont mené la



340 BIBLIOGRAPHIE

vie dure a la prétention d’écrire une « vie de Jésus » et ont définitivement aboli
tout espoir d’en écrire d’autres moins illusoires, d’un point de vue historique,
que celles composées jusqu’ici. Est-ce a dire que le Jésus de l'histoire et son
message n'ont aucune importance pour la foi chrétienne, pour Bultmann ?
J. Jeremias le pense et, sur ce point, il commet une grave méprise. Ce n’est
pas la foi de Paques, contrairement a4 ce qu’affirme constamment son critique,
qui a été I'événement central du christianisme mais la personne de Jésus, rabbi
et propheéte. Il est malheureux, en conséquence, que, cherchant a se situer de
fagon critique par rapport aux positions bultmanniennes, J. Jeremias fausse
le débat engagé par un tel malentendu. A celui-ci s’en ajoutent d’autres qui
ne font qu’accroitre le malaise dans lequel nous jette ce petit livre décevant.
En particulier, 'auteur méle (sans s’en rendre compte ?) a la juste tiche de
I’historien des préoccupations dogmatiques fort contestables et qui n’ont rien
A voir en tout cas avec la recherche historique : ainsi, renoncer a connaitre le
Jésus historique (ce qui n’est I'intention d’aucun exégéte sérieux!) est synonyme
de sacrifier la signification fondamentale de l'incarnation ou de sombrer dans
la (sale!) hérésie docéte. Il ne fait aucun doute que la quéte si empressée de
I’auteur des ipsissima verba de Jésus et des éléments qui n’offriraient aucune
analogie avec les religions ambiantes n’est pas étrangére a ces préoccupations.
Enfin, ce livre a le défaut de survoler de trés haut une question qui, pour étre
traitée de fagon intéressante, appelle un examen détaillé des documents néo-
testamentaires. Il faut pourtant lui reconnaitre un double mérite : d’abord,
celui de présenter la position de I'exégése conservatrice sur ce probléme, par
la voix de I'un de ses plus éminents représentants. Celui, ensuite, d’inciter les
exégeétes 4 étre moins naifs, plus critiques a 1'égard des présupposés et de
I'idéologie théologique qui, secrétement, nourrissent I’examen de ce probléme
et, par 1a peut-étre, de les appeler a en renouveler considérablement les don-

nées.
CHRISTIAN PAvYOT.

A. M. RAMSEY : La résurrection du Christ, essar de théologie biblique.
Traduit de l'anglais par Hervé Savon. Paris, Casterman, 1968,
147 p. (Christianisme en mouvement.)

L’archevéque de Cantorbéry ne prétend pas démontrer I'événement de
PAques, mais cherche a établir qu’on a de bonnes raisons de croire a la résurrec-
tion du Christ. Il n’est pas possible de résumer les analyses pénétrantes de ce
petit livre, qui n’a pas son équivalent dans la littérature théologique de langue
frangaise. L’auteur passe patiemment en revue les divers aspects du témoignage
apostolique et les critiques qui ont été faites a son sujet, pour conclure que si
la Résurrection ne peut étre saisie que par la foi, la solidité historique des
« preuves » néotestamentaires («y compris celle du tombeau vide», p. 142)
n’est pas pour autant négligeable. « Cette doctrine est si radicalement neuve
et si étrangere a 'attente des hommes qu’il semble difficile de mettre en doute
que seuls des événements historiques ont pu la créer » (p. 24). — Si la démonstra-
tion peut étre discutée sur tel ou tel point, I'affirmation centrale qui la sous-
tend de part en part ne saurait étre contestée, a savoir que la foi en la Résurrec-
tion est le véritable point de départ de la prédication chrétienne. Il en résulte
qu’elle est aussi, non seulement la clé de la Bible, mais le sens caché de la
création et de I'homme. « L’Evangile de la gloire de Dieu sur la face de Jésus-



BIBLIOGRAPHIE 341

Christ est a la fois étranger au genre humain et, cependant, plus prés de lui que

lair qu'il respire» (p. 143). FrRANGOIS GRANDCHAMP.

Hans DieTER BETZ: Nachfolge und Nachahmung Jesu Christi im
Neuen Testament. Tiibingen, J. C. B. Mohr (Paul Siebeck), 1967,
237 p. (Beitrdge zur historischen Theologie, 37.)

Voila un ouvrage d’une érudition extraordinaire : treize pages serrées de
bibliographie | L’auteur traite du probléme de la continuité de I’Evangile et
de la foi chrétienne au travers de la discontinuité des langages, a partir d’'un
exemple concret: les évangiles invitent & ¢suivre Jésus», Paul exhorte a
«imiter le Christ ». Ces expressions sont d’origines totalement différentes; la
premiére vient du judaisme, de la relation rabbin-disciples ; la seconde est issue
du syncrétisme hellénistique, ot I'imitation fait revivre le mythe du dieu, et
aboutit a la divinisation des fideéles. — Par une étude critique remarquablement
conduite, H. D. Betz démontre que, sous la diversité des termes, les évangiles
et Paul témoignent de la méme intention : souligner le caractére ¢« extra nos»
du Christ objet de la foi, ainsi que la responsabilité éthique, concréte, du
croyant. Le combat de Paul contre une interprétation gnostique de la « Mime-

sis » est particuliérement intéressant a cet égard. FraNcts BAUDRAZ

PauL ToulLLEUX : L’Eglise dans les Ecritures. Préparation et nais-
sance. Présentation de H. de Lubac. Paris, Lethielleux, 1968,

176 p.

Cet ouvrage se présente comme une vérification, sur le point particulier
de la préparation de I'Eglise dans les Ecritures, de la théologie de la révélation
exposée dans Infroduction & une théologie critique (Paris, Lethielleux, 1967),
du méme auteur, professeur aux Facultés catholiques de Lyon. Sans prétendre
apporter de vues exégétiques originales, puisque tel n’est pas son propos, il
vise a montrer, a partir de «I’histoire révélante », « comment et pourquoi le
projet de voir Dieu par Jésus-Christ suscite, pour prendre conscience de lui-
méme et se réaliser inchoativement, l’organisation visible du catholicisme
romain » (p. 15). — Les schémas initiaux de la promesse et de I’alliance et les
institutions correspondantes, d’abord indivises, du yahvisme s’acheminaient,
par le progrés des idées religieuses d’Israél, vers un point critique qui appe-
lait une mutation. Jésus I'opére ; le Pére se connait dans le Fils. « Si I'homme
est essentiellement désir de voir Dieu, il sait maintenant qu’il peut en avoir
légitimement I’espérance » (p. 174). Or, aussitdt, des institutions sont mises en
place ; I’Eglise prend forme. Que «les premiers chrétiens s’en soient tenus a
un culte en esprit et en vérité, non structuré, c’est une plaisanterie d’universitai-
res libéraux qui ne mérite méme pas examen » (p. 129). — Une double causalité
va de la vie divine a l'institution et de l'institution a la vie divine : telle est
la conclusion de l'auteur. Résulte-t-elle de son enquéte ? Sa problématique plus
philosophique que biblique semble méconnaitre a la fois le caractére social
du salut (Royaume de Dieu, selon la Bible, de préférence a vision divine)
et le contenu spirituel de l'organisation ecclésiale. Les derniéres lignes de I'ou-
vrage évoquent heureusement l’espoir de rattacher « tous les aspects de l'insti-

tution aux nécessités du Salut » (p. 174). FRANCOIS GRANDCHAMP,



HISTOIRE
DE L'EGLISE
ET DE LA
PENSEE
CHRETIENNES

342 BIBLIOGRAPHIE

MAX SECKLER: Le salut et I'histoire. La pensée de saint Thomas
d’ Aquin sur la théologie de I’histoire. Traduit de I’allemand. Paris,
Cert, 1967, 256 p. (Cogitatio fidei, 21.)

Bien que saint Thomas, en fait, n’ait pas formulé explicitement de philoso-
phie de I'histoire, il n’en a pas moins fourni, selon 'auteur de cet ouvrage cap-
tivant, non seulement une réponse chrétienne au probléme de I’histoire sur quel-
ques points décisifs, mais fixé les limites d’un probléme, a l'intérieur desquelles
on peut établir une théologie chrétienne de 1'histoire, tout en laissant ouvertes
d’autres questions plus spéciales. L’auteur s’efforce donc de montrer que saint
Thomas avait le « sens du progrés» et de I'historicité et il y réussit dans une
large mesure. La difficulté du sujet provient toutefois du fait que la hardiesse du
docteur angélique s’exprime moins dans ses dires que dans ses omissions : il n’a
presque pas un mot sur I'Age du monde, la morphologie de I'histoire, la prévisi-
bilité des événements historiques — silences significatifs | De plus, il pratique
une philosophie de I'histoire plut6t qu’il ne I'exprime en paroles. Le livre com-
porte trois parties : les questions préliminaires ; la structure du devenir histo-
rique ; le probléme d’une «logique chrétienne de I'histoire » (le conflit de saint
Thomas avec le joachimisme). La premiére et la troisiéme parties sont, 4 notre
sens, les plus intéressantes. Dans la premiére, I'auteur réfute le jugement de
Dempf, selon lequel saint Thomas aurait vécu intellectuellement dans une
« sphére sans histoire » ; en effet, le schéma circulaire d’origine néoplatonicienne
(exitus, reditus ; émanation, retour) adopté par saint Thomas lui permet a la
fois de découvrir ce que Seckler appelle ¢« la formule de I'histoire » — « De Dieu
par le monde et par le Christ vers Dieu » — et d’en déduire le plan de la Somme.
On sait que le premier volet de celle-ci a pour objet I'exifus, le second, le reditus,
et le troisiéme, les conditions « chrétiennes » du retour du réel 4 Dieu. Cette for-
mule de I'histoire de caractére cyclique apparait donc paradoxalement, dans la
perspective qui est celle de I'auteur, comme la grande force de saint Thomas au
plan historique et au plan métodologique ; au plan historique, puisque cette
formule sauvegarde aussi bien la contingence des événements et la liberté des
actes que l'intelligibilité derniére du sens, le « telos » étant contenu dans 1'car-
che » ; au plan méthodologique ensuite, car saint Thomas est ainsi en mesure de
distinguer un niveau structurel a priori (exitus, reditus) du niveau événementiel
du déroulement triadique du temps (status naturae, gratiae, gloriae). Grice a ce
double registre, la pensée thomiste peut différencier ef faire le passage de 1’ordre
de la structure ou du nécessaire (seconde partie de la Somme) A celui de sa
réalisation historique (troisi¢éme partie de la Somme). On voit que les modernes
ne sont pas les premiers a réfléchir sur l'articulation structure/événement,
théorie/praxis... De toute fagon, l'identité de l'origine et de la fin permet A
saint Thomas d’éviter 1’alternative dans laquelle nous plongerait, selon I'auteur,
la conception naivement linéaire du temps : ox 1'Un n’est qu’au commencement
et I'histoire n’engendre que chute et décadence, ox I’Un ne se situe qu’a la fin et
I'histoire progresse aveuglément ; autrement dit: ox ’émanation (le devenir
d’un monde irréel) ou 1'évolution (le devenir de Dieu a partir d’un abime indif-
férencié). Pour saint Thomas, au contraire, « I’émanation des choses est en méme
temps leur continuel retour. L’existence historique s’accomplit comme conti-
nuelle anticipation d’'une fin et comme référence a une origine, (...) » (p. 50).
Par ailleurs, saint Thomas retouche notablement le néoplatonisme de ses pré-
supposés ; I’émanation est congue non comme un mal nécessaire, mais comme
une création bienfaisante, fruit de la libre volonté de Dieu (le commencement



BIBLIOGRAPHIE 343

temporel de la création est, pour saint Thomas, une vérité de foi), tandis que le
regressus a pour origine l'ceuvre de la griace élevante de Dieu. — La seconde
partie du livre nous a paru moins percutante. Dans la troisiéme, I'auteur examine
notamment le différend qui sépara le joachimisme spiritualiste (et non Joachim
de Fiore lui-méme, comme 1’auteur semble ’admettre, a tort) de saint Thomas,
lequel se montra toujours résolument hostile a I’égard de toute fixation a priori
des périodes de I'histoire et surtout & I'égard de l'interprétation trinitaire du
schéma triadique des trois temps du salut considérés comme trois degrés se
succédant chronologiquement dans le processus du monde (p. 179-185). En
ecclésiologie (p. 205 ss.), l'auteur veut a tout prix réfuter les affirmations de
Benz qui, dans un article datant de 1934, avait accusé saint Thomas de triom-
phalisme et interprété positivement les théses joachimites ; 1'ecclésiologie est
d’ailleurs bien le point capital de la controverse : tandis que, pour saint Thomas,
V'ultima aetas n’est rien d’autre que le status praesens ecclésial, Joachim attend
pour sa part un novus ordo, c’est-a-dire un renouvellement radical dans l'ave-
nir, un nouvel éon différent du temps présent... Saint Thomas et Joachim : c’est
sans doute une des péripéties du grand affrontement, toujours repris, entre
réformisme et révolution! Qu’on en juge par cette citation: saint Thomas
« laisse la place a la réforme dans la mesure oit cela ne signifie pas la volonté
d’instituer du nouveau, mais le renouvellement des choses anciennes qui sont
définitives » (p. 217) (!). On devine les raisons pour lesquelles la troisiéme partie
n’a pas remporté notre entiére adhésion. — Quoi qu’il en soit, nous sommes la en
possession d’un grand livre qui fera beaucoup pour nous rendre la théologie de
saint Thomas sinon acceptable, du moins plus proche. Non, saint Thomas et son
ceuvre ne se sont pas placés, comme l'estimait Nietzsche, pour ainsi dire «a
six mille pieds au-delad de I’homme et du temps » | Le mérite de 1'auteur est de
nous ’avoir fait sentir avec talent et précision. (La traduction frangaise laisse
malheureusement a désirer et rend la lecture du livre parfois ardue.)

HenryYy MortTU.

HANs VORSTER : Das Freiheitsverstindnis bei Thomas von Aquin und
Martin Luther. Gottingen, Vandenhoeck & Ruprecht, 1965, 427 p.
(Kirche und Konfession, 8.)

La tentative d’établir un dialogue entre Thomas et Luther au sujet de
leur conception de la liberté ne va pas sans poser des problémes. Pour y parve-
nir, 'auteur doit consciemment faire abstraction du fait que l'adversaire
direct de Luther est le nominalisme de Gabriel Biel, voire ’humanisme d’Erasme.
Par conséquent, ce sont les positions et motivations théologiques telles qu’elles
ressortent de la Somme théologique et de De servo arbitrio que 'auteur s’efforce
d’éclairer par une approche a la fois dogmatique et herméneutique. Il s’avére
alors que Thomas définit certes le libre arbitre comme un élément constitutif
de la créature raisonnable, qui ne peut se perdre par le péché. Toutefois, 'usage
de cette liberté est a tel point inséré dans l'action salvatrice de Dieu, par
laquelle il raméne sa créature a sa fin, que le libre arbitre n’est nullement le
siége de 'autonomie humaine (cf. la polémique de l'auteur contre le Concile
de Trente, p. 318), mais plutdt le lien ontologique de I'ceuvre de la grace.
Selon Vorster, Luther a défendu, a une époque ultérieure, l'intention profonde
du docteur angélique. Au niveau des motivations, le réformateur apparait plus
proche de Thomas que ne I'est le Concile de Trente. La différence essentielle



HisToOIRE
DE LA
PHILOSOPHIE

344 BIBLIOGRAPHIE

réside ailleurs : chez Thomas, le mouvement du retour & Dieu est d’ordre
sacramentel, chez Luther il reléve de l'ordre de la Parole et de la foi, relation

qui fait naitre la liberté chrétienne. Hiseuos ek

ULrica KUHN : Via Caritatis. Theologie des Gesetzes bei Thomas
von Aquin. Géttingen, Vandenhoeck & Ruprecht, 1965, 280 p.
(Kirche und Konfession, 9.)

S’'inspirant des travaux de E. Gilson, M.-D. Chenu et R. Guindon, la
thése d’habilitation d’U. Kiihn s’insére dans une recherche de plus en plus
cecuménique sur la théologie de saint Thomas. L’auteur donne tout d’abord un
apercu de la réévaluation de la pensée de Thomas : sa « philosophie chrétien-
ne », la concentration christologique et l'importance de l'histoire du salut
dans le cadre du schéma exitus-reditus. C’est dans cette perspective qu’U. Kiihn
étudie la théologie de la loi d’aprés le commentaire des Sentences, la Somme
contre les Gentils et la Somme théologique. Si, dans les Sentences, Thomas traite
des lois dans le cadre de 1’économie du salut, la Somme contre les Gentils sus-
pend cette référence historique. Il s’agit plutét d’'une métaphysique de la
création o la loi apparait comme une conséquence nécessaire de la providence
spéciale de Dieu et non de la désobéissance de '’homme. L’intention du légis-
lateur demeure cependant identique : le retour de la création a Dieu et la
béatitude de I’homme. La Somme théologique accentue alors le role de la Loi
nouvelle. Celle-ci est proprement la griace du Saint-Esprit, donnée par la foi
au Christ et communiquée par les sacrements. De la sorte, la nouvelle Loi
devient la loi intérieure de I'homme se donnant librement dans 'amour a
Dieu. En tant que théologien protestant, U. Kiihn signale, a c6té de nombreux
points de convergence, une divergence fondamentale : la doctrine de la justice
en tant que vertu habituelle ne tient pas compte du fait que notre justice demeure

toujours extra nos, i.e. in Christo. HARTMUT LUCKE

Wortindex zu Kants gesammelten Schriften. Bearbeitet von DIETER
KRALLMANN und HANS ADOLF MARTIN. Band 1: Wortindex 2u
Band 1-9. A-K. Band 2: Wortindex zu Band 1-9. L-Z. Berlin,
Walter de Gruyter & Co., 1967, 1110 P.

L’électronique au service de Kant | Quelle efit été la réaction du philosophe
a cette innovation ? J’aime a croire qu’il en elit approuvé le principe, s'il est
vrai que, selon lui, le possible déborde infiniment le réel et que toute pensée
mathématique (a la différence de la pensée métaphysique) procéde essentielle-
ment sur le mode opératoire. — L’impressionnante publication, dont nous
tenons en main les deux premiers volumes, s’inscrit dans la ligne de la grande
édition des ceuvres de Kant qui fut décidée en 1894 sous I'impulsion de W. Dil-
they et qui porte le nom de 4kademie-Ausgabe. Elle se distingue de toutes les
tentatives antérieures en ce que, recourant a I'emploi de cartes perforées et
d’un ordinateur (type IBM 709o), elle retient et classe la totalité des mots du
vocabulaire kantien. Les éditeurs envisagent l'achévement de cette colossale
entreprise pour 1994, date du centenaire de 1’4 kademie-Ausgabe. — Elle com-
prendra quatre parties: 1) un index des passages (Stellen-Index), qui sera mis
prochainement & I'impression, s'il n’y est déja (vol. 1-15) ; 2) un index des mots
(Wort-Index, vol. 16-19), ol chaque mot figurera avec mention de la fréquence



BIBLIOGRAPHIE 345

de son emploi ; les deux premiers volumes, 16 et 17, sont précisément ceux que
nous avons regus et ils embrassent toutes les ceuvres que Kant a publiées ou
fait publier ; 3) un index des personnes et des sources ; 4) un index des matiéres,
congu sur le modeéle du fameux Index Aristotelicus de Bonitz. — Les deux
volumes actuellement parus constituent donc un répertoire statistique complet
de tous les mots employés par Kant dans ses ceuvres majeures, groupées sous
neuf rubriques. Feuilletons au hasard : nous apprenons que, dans la Crifique
de la raison pure, I'article masculin figure 8032 fois sous la forme der, 1390 fois
sous la forme des et 1180 fois sous la forme dem. Ainsi tous les mots, substan-
tifs, adjectifs, etc., apparaissent sous toutes les formes grammaticales qu'’ils
ont revétues. Mais a quelle place exactement, c’est ce qu’on ne nous dit pas.
Ce service nous sera rendu par le Stellen-Index qui suivra. Pour l'instant, le
présent Wort-Index ne fournit que des indications globales. Je sais, par exemple,
que Bourgognerwein et Demoiselle se trouvent chacun une fois quelque part
dans les traités de logique, physique et géographie. Mais ou ? Je 'apprendrai
plus tard. — On objectera que de telles informations sont dépourvues d’intérét.
Voire | Apprendre que 'article der apparait au total 55 038 fois, die 44 321 fois
et das 13 514 fois témoigne peut-étre d’une certaine originalité de la langue
philosophique et kantienne par rapport aux habitudes générales de la langue
allemande. Le Kant-Index nous réserve donc, outre les services pratiques qu'’il
rendra, des découvertes imprévues. — A ceux qu’effraierait un tel déploiement
lexical, il convient en outre de répondre que l'emploi de I'ordinateur permet
cet énorme dépouillement dans des conditions relativement aisées et que, dés
I'instant ol I'on vise a I’'objectivité, c’est-id-dire & bannir tout choix personnel,
il faut adopter le principe du tout ou rien. — Le Kant-Index sera un précieux
instrument de recherches. Et c’est un hommage. A ce double titre, il mérite

notre gratitude. RENE SCHAERER

BERNARD ROUSSET : La doctrine kantienne de I’ objectivité, I’autonomie
comme devorr et devenir. Paris, Vrin, 1967, 650 p.

Cette thése volumineuse, quoi qu’en dise modestement son auteur (p.16),
propose a sa maniére un nouveau «retour a Kant ». Certes, sa perspective est
purement historique, et donc bien distincte de celle ot Liebmann, il y a un
siécle, situait son fameux « zuriick zu Kant » ; mais, a cette différence prés, ce
que Bernard Rousset conteste aujourd’hui est bien ce que le néo-kantisme
contestait a ses débuts. En effet, il s’'oppose a toutes les interprétations modernes,
et moins modernes, dont le trait commun est de plier le criticisme a des exigen-
ces qui sont kantiennes en ceci qu’elles ont été suggérées a ses héritiers par Kant
lui-méme, mais qui ne le sont pas dans la mesure ol elles n’ont été explicitées
que dans le postkantisme (entendu au sens large). En clair, Bernard Rousset
cherche a retrouver le kantisme tel que Kant 1'a pensé, et non sous la forme que
lui ont attribuée ses disciples et qui, méme dans les meilleurs cas, n’est objective
qu’en apparence. Or, I'auteur a raison d’insister sur la difficulté de ce travail.
Car a l'obstacle postkantien s’en ajoute un second, plus subtil peut-étre parce
que plus subjectif encore : les fondements élémentaires du criticisme ont si
bien pénétré notre culture philosophique que nous avons peine aujourd’hui a
ne pas les considérer comme des truismes et, ce qui est pire, a ne pas leur cher-
cher une «intention plus profonde » qui n’est pas, et ne peut pas étre, la leur.
En conséquence, « 'historien de la philosophie, qui désire présenter une image
fidéle et explicative de la doctrine kantienne, est donc soumis a deux obliga-



346 BIBLIOGRAPHIE

tions: d'une part, oublier autant que possible les transformations postkan-
tiennes des découvertes critiques, les questions, les objections et surtout les
évidences, qui les font apparaitre insuffisantes ou incohérentes; d’autre part,
affronter le risque de banalité, dans la mesure ou il est possible que Kant, au
prix d’une longue recherche et d’un choix révolutionnaire, ait seulement pensé
avec effort ce qu'il nous a appris & penser facilement ». — Le résultat majeur
de cette entreprise, c’est la conclusion, opposée a celle de la plus grande partie
des interpretes et & bien des idées regues, que le criticisme est cokérent. La
démonstration de cette cohérence épouse le mouvement du kantisme historique.
Dans une premiére partie, qui est consacrée a 1'Objectivité théorique et qui est
naturellement la plus importante (p. 65-411), Bernard Rousset met en évidence
I'accord fondamental qui régne entre les divers éléments de la solution kan-
tienne du probléme théorique, et soutient qu’il faut se garder de voir dans
I'inachévement de la doctrine kantienne l'indice de contradictions qui auraient
précisément entravé son achévement (p. 407-411). La deuxiéme et la troisiéme
parties étudient (p. 415-589) le probléme — évidemment déterminant pour la
cohérence du systéme — de la Subjectiviié esthétique, téléologique (Critique du
jugement) et rationnelle (théorie de I'usage heuristique des idées de la raison
dans la premiére Critique), et celui de I'Objectivité pratique. Enfin la quatriéeme
partie, sous la notion si ambigué de Philosophie transcendantale, rassemble
(p- 593-609) tous ces éléments en une synthése qui tend a faire du criticisme une
¢« analytique de la condition humaine » (Conclusions, p. 618), c’est-a-dire de la
conscience de soi. C'est naturellement a ce stade que ’argumentation de 'auteur
s’écarte le plus de la tradition postkantienne, mais aussi, et plus paradoxalement
nous semble-t-il, des textes kantiens eux-mémes : si Bernard Rousset est parvenu
dans une certaine mesure a nous convaincre que les contradictions du kantisme
ne sont pas aussi graves qu’on l'a dit, il ne nous montre pas vraiment ce que
pourrait étre un criticisme a la fois cohérent et conforme aux intentions avouées
de son créateur. — Signalons encore 'utile 4 ppendice (p. 629-639) sur la genése et
la structure de 1'Opus postumum, on sont discutées, toujours dans la perspective
de 'unité de la pensée kantienne, les théses souvent excessives qu’ont suscitées
chez certains interprétes ces fragments des derniers écrits du philosophe.

DENIS ZASLAWSKY.

Sachindex zu Kants Kritik der reinen Vernunft, herausgegeben von
Gottfried Martin, bearbeitet von Dieter- Jiirgen Lowisch. Berlin,
Walter de Gruyter, 1967, 354 p.

Cet ouvrage est un tndex rerum établi sur le texte de la deuxiéme édition
de la Critique de la raison pure (1787), tel qu’il se trouve dans le tome III de
I’édition critique des ceuvres complétes de Kant, publiées par 1’Académie
royale des sciences de Prusse, Berlin, 1911. Les auteurs ont choisi les mots de
signification philosophique, y compris les mots latins ou grecs et les noms
propres. Comme l'index a été établi par une machine, on peut étre siir de trouver
ici la liste exhaustive des passages oil se trouve le mot qu’on cherche. On verra
ainsi qu’a priori figure 603 fois dans la Critique de la raison pure et rein 730 fois |
Mais cet ouvrage doit évidemment servir des études kantiennes plus sérieuses.
Les mots ne s’y trouvent pas avec leur contexte. Cependant, quand cela s’im-
posait, les auteurs les ont accompagnés d'un ou deux termes antérieurs ou



BIBLIOGRAPHIE 347

postérieurs. Ainsi Mdglichkeit est repris 105 fois, par exemple comme suit :
Meoéglichkeit, absolute; Moglichkeit der Anschauung, Mdiglichkeit, Bedingung

der ; etc. FERNAND BRUNNER.

ALAIN DE LATTRE : L’Occasionnalisme 4’ Arnold Geulincx. Paris, Les
Editions de Minuit, 1967, 647 p.

C’est avec beaucoup de sympathie pour le philosophe allemand que 1'auteur
s’efforce de démonter les subtils rouages de la philosophie de Geulincx, et par
1a de justifier certaines de ses assertions qui pourraient nous paraitre quelque
peu gratuites. Il faut déja découvrir l'originalité de Geulincx dans la maniére
dont celui-ci congoit le doute et le cogito. Le doute, loin d’'étre conquéte d’une
certitude inébranlable, comme chez Descartes, n’est qu’humilité et expérience
profonde de notre condition impuissante, toute dépendante de Dieu et de sa
révélation. De méme le cogito est certitude, certes, mais certitude d’existence
ténue, qui n’aboutira jamais a I'étre massif de la substance de Descartes. Le
cogito nous révele aussi par sa structure méme un des grands principes de cette
philosophie : le « je pense » exprime notre aliénation au divers du monde, notre
division dans la multiplicité des pensées, tandis que le « je suis » nous révele
la permanence d’un je et nous ouvre une voie vers l'unité divine. Le deuxi¢éme
grand théoréme de Geulincx est : « nul n’est cause de ce dont il ignore comment
cela se fait. » On comprend donc que l'efficience soit concentrée tout entiére
dans l'étre de Dieu, que le «je pense » qui nous aliéne et nous perd dans les
objets soit I'expression de notre condition pécheresse, que le « je suis », ouverture
vers I'unité omnisciente, soit la voie du salut. Son sentiment de notre dépendance,
de la totale contingence de notre étre, améne Geulincx a poser en principe
I'absolue incommensurabilité entre Dieu et nous. Contrairement i Spinoza,
par exemple, il affirme la disproportion du possible au réel et 1’exorbitance en
Dieu de la volonté sur 'entendement. Le théoréme de I'adéquation du pouvoir
au savoir nous permet de mesurer la pauvreté de notre condition et la dépen-
dance infinie dans laquelle nous sommes a 1'égard de Dieu. Plutét qu’a nous
pousser vers la science physique, il tend & nous démontrer sa vanité et nous con-
duit & I’éthique. — Il va de soi que ces quelques lignes ne peuvent rendre compte
de la richesse du gros ouvrage de De Lattre qui a mené son analyse avec beau-
coup de tact et révele clairement la structure qui supporte toute la pensée de
Geulincx, ainsi que son originalité ou son rapport avec ses contemporains et

surtout avec Descartes. GILBERT Boss

HeELMUTH PLESSNER : Die Stufen des Organischen und der Mensch.
Einleitung in die philosophische Anthropologie. Deuxiéme édition
augmentée d'une préface, d'une postface et d'un index. Berlin,
W. de Gruyter, 1965, 373 p-

Voici réédité le « classique » de I'anthropologie philosophique allemande des
années vingt, celui qui vient sous la plume immédiatement apreés Scheler, et
avant Gehlen, celui que cite volontiers Portmann comme source d’inspirations
précieuses. Le livre date imperceptiblement, comme tous les classiques, mais
aussi parce qu’il a un peu manqué son entrée, lors de sa parution, écrasé qu'’il
était par l’essai rapide de Scheler ou par l'irruption souveraine d’Heidegger.
Qu’on puisse aujourd’hui le rééditer, voila qui est le signe de sa valeur durable,



348 BIBLIOGRAPHIE

et aussi de son exemplarité historique. Il représente, en effet, un mode de penser
qui revient sur le devant de la scéne avec I’éclat subit de Marcuse, ou de Hork-
heimer. Le discours se déroule imperturbablement, sans grands renvois, porté
par une succession d’évidences ot la part de I'information scientifique équilibre
celle des allusions philosophiques. En sept chapitres, nous allons du dualisme
cartésien (qu’en 1928 il n’était pas encore banal de vouloir dépasser) a la nature
de 'homme, en passant par le mode d’étre de tout vivant, par les modalités
d’organisation des étres vivants, ou s’opposent la forme « ouverte » de la plante
a la forme « fermée » de I'animal, étapes « logiques » (plus que chronologiques)
qui préparent « la sphére de I'’homme ». Le trait fondamental de la vie, celui qui
permet de comprendre (en les rendant intelligibles par une déduction systéma-
tique) les autres caractéristiques retenues par Roux, par exemple, Plessner le
trouve dans le fait que 1'organisme a une limite (Grenze) qui a la fois I'oppose
au milieu et le fait correspondre a ce milieu. Cette limite est, dans la plante,
seulement 13, elle est plus fortement et activement posée par la béte, elle est
réfléchie par I'homme, qui prend ainsi en charge et lui-méme et le monde. — La
préface que Plessner a écrite pour cette édition fait a vrai dire le prix du volume.
Elle lui permet de faire le bilan d’une existence philosophique, et en méme temps
d'un quart de siécle dominé par de grands noms qui avaient quelque peu rejeté
le sien a l'arriére-plan, Heidegger, Jaspers, Merleau-Ponty, Sartre. On peut
regretter son excés de retenue, et on reste un peu impatient de ce qu’il ne dit
Ppas, ses travaux ultérieurs sur rire et pleurer, ses essais sur la société, ses réflexions
méthodologiques. Sans figurer parmi les premiers ténors de la pensée actuelle,
il représente pourtant une voix qui aurait manqué a la réflexion philosophique
sur I'homme si elle ne revenait pas aujourd’hui bousculer nos perspectives

historiques.
PHILIPPE MULLER.

LuLLE : L’Arbre de Philosophie d’Amour, Le Livre de I’Ami et de
I’Avmé, et choix de textes philosophiques et mystiques. Paris, Aubier-
Montaigne, 1967, 424 p. (Bibliothéque philosophique.)

Ce livre est composé d’une introduction générale bio-bibliographique,
d’extraits d’ouvrages catalans de Raymond Lulle et des deux ouvrages indi-
qués dans le titre, traduits i¢n exfenso dans la seconde moitié du livre. Divers
index et tables sont a la disposition du lecteur. D'une plume alerte, le traduc-
teur nous fait connaitre son héros, avec une sympathie qui n’exclut ni la pré-
cision ni la rigueur. Les traductions qu’il nous offre restituent non seulement le
sens, mais encore le style de l'auteur : « Bon amour, tant qu’il dure, accroit
son aimer » (p. 227). En dehors de la péninsule ibérique, Lulle est connu surtout
par ses ceuvres latines et par son céléebre Art logique que citent encore les
philosophes du XVIIe siecle. On découvre ici des textes mystiques surtout,
chargés de réflexion philosophique et théologique, qui renouvellent pour nous
la figure du maitre catalan. On n’a pas fini de s’étonner a la lecture de Lulle :
tant d’exigences rationnelles unies a tant d’exigences affectives et mystiques !
Tant de ferveur chrétienne et, manifestement, 1’accueil de tant d’influences
musulmanes dans la forme littéraire et la pensée | Tout n’est pas dit sur cet
auteur qui est aussi énigmatique qu’attachant et qui devrait intéresser davan-
tage ceux qui se penchent sur le théme de I'amour dans la culture occidentale.

FERNAND BRUNNER.



BIBLIOGRAPHIE 349

Avucusto PoNzIO : La relazione interpersonale. Bari, Adriatica edi-
trice, 1967, 103 p. (Pubblicazioni della Facolta di Lettere e Filo-
sofia della Universita di Bari, n° 4.)

Dans une bréve mais intéressante et consciencieuse étude, Augusto Ponzio
cherche a établir une philosophie de la communication en partant des théories
d’Emmanuel Levinas (exprimées dans La fotalité et I'infini) et en tenant compte
de Sartre et de Husserl. Il se distance de Sartre (qui voit ’ego et le prochain,
«1’Autre », avant tout dans un rapport d’opposition) et méme de Levinas pour
se rapprocher de Husserl, surtout de la position prise par ce philosophe dans
ses derniers écrits. Ponzio insiste sur ce que la possibilité de la communication
plonge ses racines dans I’existence encore inconsciente de I'individu. Il n’y aurait
ni attraction ni opposition entre les étres humains s’il n’y avait, a l'origine de
chacun d’entre eux, une phase d’existence ol le monde et les autres étres, bien
qu’ils ne soient pressentis que trés vaguement, sont déja présents. Ce n’est pas
la conscience du moi qui crée « 'autre ». L’autre a son existence propre. Aucun
étre n’accéde seul A la vérité. Celle-ci se fonde sur le rapport entre le moi et
I'autre, la reconnaissance de son altérité, le droit de I'autre de vivre le monde
d’une maniére diverse de celle du moi et sur la communication.

Lypia voN Auw,

Luict BAGOLINI : Mito Potere e Dialogo. Bologna, I1 Mulino, 1967,
161 P.

L’auteur, né & Bologne en 1913, est familier des problémes d’histoire, de
philosophie du droit et de science juridique. Il a réuni dans ce volume le texte
remanié de trois conférences tenues auprés de sociétés savantes successivement
a Mexico, Graz et Gallarate. Il examine la problématique de la notion du pou-
voir, il en présente les ambiguités, les antinomies. Par exemple, on prétend
donner une description objective du pouvoir, épurée d’éléments mythiques et
idéologiques, alors qu’en réalité le pouvoir s’édifie et s’exerce souvent en fonc-
tion de ces mémes éléments. D’oll la nécessité d’élaborer une méthode de la
sociologie et de la phénoménologie du pouvoir politique (c’est I'objet du pre-
mier chapitre). La responsabilité individuelle, le mythe, le dialogue, les possi-
bilités ou les illusions des communications entre des idéologies antagonistes,
tous ces thémes sont traités brievement, de fagon intéressante, avec une grande

richesse de références. Eric ‘MERLGTTL

JouN WiLsoN : Language and the Pursuit of Truth. Cambridge, At the
University Press, 1967, 105 p.

Dans ce bref ouvrage d’introduction a la sémantique philosophique — ou
plutét a la sémiotique, puisqu’il s’agit ici aussi bien de syntaxe et de pragmati-
que que de sémantique — paru en 1956 déja, John Wilson a tenté de donner une
vue d’ensemble sur les notions fondamentales d’une théorie du langage enten-
due au sens le plus large. Il y est parvenu, comme il I'a fait pour I'éthique dans
Reason and Morals, mais il n’en a pas pour autant échappé aux difficultés inhé-
rentes a une telle perspective. Ce qui manque avant tout ici, ce sont des réfé-
rences précises et explicites aux auteurs modernes qui sont responsables des
grands progrés de la théorie sémantique. Certes, il est presque impossible, dans

PHILOSOPHIE
CONTEMPO-
RAINE



350 BIBLIOGRAPHIE

un cadre aussi restreint, d’en indiquer assez sans en indiquer trop : mais ce
n’est pas une raison pour les éliminer totalement, et pour présenter soit comme
des théses originales, soit comme des évidences qui iraient de soi, des notions et
des distinctions qui s’insérent dans un contexte historique bien déterminé.
Evidemment, ce défaut qui rend cette introduction inutile pour le lecteur dési-
reux d'approfondir ensuite son information, est partiellement compensé par
une clarté certaine : le plan méme de l'ouvrage (Ch. I : Words, Ch. 11 : Statements,
Ch. III: Truth) et toute la démarche de l'auteur y gagnent une netteté qui
pourra séduire, mais qui est extrémement contestable du point de vue technique.
Dans ces conditions, John Wilson aurait au moins df fournir une bibliographie
sérieuse, ce qu’il ne fait pas en citant 3 la fin de son introduction douze titres

singulierement hétéroclites. DENIS ZASLAWSEY.

ARcHIVIO DI FILOSOFIA : Filosofia e informazione. Padova, CEDAM,
1967, 151 p.

L’Archivio di Filosofia, dirigé par E. Castelli, propose régulitrement des
recueils de monographies du plus haut intérét tant par les thémes choisis que
par la compétence des auteurs de communications. Témoin ce numéro consacré
a Philosophie et Information. M. Castelli, dans sa bréve introduction, remarque
que l'accord qui s’institue aisément entre linguistes et techniciens des trans-
missions sur le langage comme code de communication n'implique pas un
accord corollaire sur le probléme de la « mort » de I'acte de « communiquer »,
ou sur celui de I'« immortalité » de ’étre communiquant. Philosophes et scien-
tifiques signent les communications suivantes: Filiasi Carcano: Le réle du
concept d'information en philosophie et dans les sciences humaines ; V. Somenzi :
Forme, information et vie; E. Paci: Information et signification ; G. Derossi :
Communication, information et langage poétique ; M. Nasti : Physique et infor-

mation ; S. Ceccato : Information et connaissance. Eric MERLOTTI

FrREDERICK WILHELMSEN : Métaphysique de I'Amour. Paris - Fri-
bourg, Saint-Paul, 1967, 142 p.

L’homme existe comme histoire et non comme essence intemporelle. C'est
pourquoi 'auteur situe les questions métaphysiques dans leur horizon culturel.
A cet égard se réveéle enrichissante 1’opposition entre deux attitudes ontolo-
giques qui caractérisent d’apres lui le catholicisme et le protestantisme. Selon
le théologien protestant Paul Tillich, la question fondamentale : qu’est-ce que
Uétre ? correspond a I’angoisse devant le non-é&tre qui ronge 1’étre. Ce n’est qu’en
face de la tentation du désespoir, en face de la disparition du Dieu du théisme,
que 'existant trouve son sens et son étre « dans le Dieu de Dieu, dans le pou-
voir de I'étre, qui fait son chemin au cceur méme de ceux qui n’ont point de
nom pour le nommer, pas méme celui de Dieu » (cité en p. 86). Le protestan-
tisme s’affirme en face de 1’angoisse et de la culpabilité du Moyen Age finissant
comme courage d’étre, malgré tout, semblable au calme chevalier de Diirer
qui affronte les démons et la mort. — Pour Wilhelmsen, la question primordiale
est plutdt : Pourquoi y a-t-il de I'étve et non pas rien ? question qui surgit dans
le contexte patristique et médiéval, au moment ou I'expérience de 1'étre
n’est que 'envers de 1’émerveillement devant 'amour. « Si la création est un



BIBLIOGRAPHIE 351

don, ce n’est pas un don qui nous est fait : nous sommes ce don » (cité en p. 126).
Ainsi 'existant refuse le suicide et persiste dans son étre a la fois parce qu’il
s’aime en aimant le tout dont il fait partie, et parce qu’il aime le monde en
s’aimant lui-méme. Et I'auteur d’opposer (sans dépréciation) le tragique pro-
testant a l'extatique catholique, la tradition anglo-saxonne mercantile et
industrielle du courage d’étre a l'exubérance baroque, effusion d’amour qui
exprime la profusion d’étre. Cet amour étant d’ailleurs « un héritage de folie »
puisqu’il se fonde sur ce paradoxe: « L’homme gagnera son dme en la per-
dant» (p. 142). — Historien disert, Wilhelmsen multiplie les allusions, les
comparaisons et peut paraitre sacrifier & une mode existentialiste. Cependant
il faut plutdét discerner chez lui son ouverture et sa sympathie a 1'égard de

positions différentes. ANDRE CONTESSE.

ELiANE AMADO LEVY-VALENSI: La communication. Paris, Presses
Universitaires de France, 1967, 156 p.

Cet ouvrage, qui constitue la mise en forme d'un cours donné & des étudiants
en psychologie, se présente comme un triptyque envisageant la communication
sous trois modes fondamentaux : avec le monde matériel, avec autrui, avec
soi-méme. Ces trois modes de communication s’articulent I'un a l'autre. La
communication avec les objets matériels améne 1'édification de I'univers scien-
tifique, qui est un monde de relations, mais elle n’épuise pas le réel et doit
laisser se développer la communication avec autrui, appréhendé comme éére,
grace 3 laquelle nous accédons a l'univers moral. Mais le rapport avec autrui
exige que le sujet communique avec lui-méme: Mmeé Amado Lévy-Valensi,
a qui on doit déja un livre sur le Dialogue psychanalytique, montre comment la
reconquéte de soi opérée par la cure psychanalytique permet au moi de se
déprendre de lui-méme pour s’ouvrir & autrui. Cette reconquéte de soi nous
confronte finalement & une «inconscience constitutive qui préceéde et oriente
notre histoire » (p. 144). Bien que située dans le temps, cette zone obscure
« est cependant pour nous une premiére image de I'intemporel », « et la démarche
vers le mystére de la pensée inconsciente est peut-étre bien une démarche
métaphysique » (1bid.). Ainsi la communication avec soi peut constituer une
premiére approche d’un univers métaphysique. — Ce bref aper¢gu montre que
le théme de la communication touche a tous les aspects de la vie psychique,
au réflexe, premiére ébauche de la communication avec le milieu, aussi bien
qu’a l'intelligence, instrument le plus évolué de cette communication, a la
perception des objets matériels aussi bien qu’a I'intuition sympathique d’autrui.
C’est dire I’abondance de l'information psychologique mise en ceuvre dans cet
ouvrage. Mais cette information s’inscrit dans une visée philosophique. Qu’elle
soit abordée selon ses modes cognitifs ou ses modes opératoires, la communica-
tion nous confronte a un mystére : comment est-il possible qu'un lien s’éta-
blisse ? Cette interrogation conduit a supposer une « participation », au sens
philosophique du terme (p. 5). L’analyse psychologique vise donc un sens que
les données positives ne peuvent que suggérer sans I'épuiser jamais. Ce sens,
ce pourrait étre «l'unité cachée » qu'exprime la profession de foi juive en un
Dieu absolument un (p. 148). Toutefois I'exigence de communication doit garder
un sens méme pour l'athée. La perspective religieuse sur laquelle se termine
l'ouvrage n’exclut donc pas la perspective laique, et, bien que la tradition
judaique inspire quelques-uns des développements les plus profonds de ce



352 BIBLIOGRAPHIE

livre, elle n'intervient jamais d’une maniére dogmatique. — Si le théme de la
communication donne a ce livre son titre, un autre théme y tient une place
de premier plan : celui du temps. L’auteur, qui a déja consacré un ouvrage au
Temps dans la vie psychologique, établit de multiples correspondances entre la
communication sous ses trois modes fondamentaux et l'intégration du temps.
Dans la communication avec le monde extérieur l'instantanéité du réflexe
contraste avec la persistance du passé nécessaire au tatonnement ou avec la
capacité de lier I'avant et ’aprés sans laquelle I'intelligence ne saurait s’exercer.
¢« La communication avec autrui consiste, dans sa visée la plus aigué, & percevoir
non pas I'étre actuel, mais ce qu’il a de meilleur & accomplir... Il s’agit 14 d’une
intuition sympathique qui se situe dans le temps, dés lors qu’elle est perception
de I’Avenir de l'autre...» (p. 102). Enfin la communication avec soi-méme
exige la reconquéte d’une partie de notre histoire dont nous sommes coupés
par suite de refoulements et qui bloque notre évolution normale : la reconquéte
de soi a laquelle aboutit la cure psychanalytique est donc du méme coup une
restauration du temps. — Parmi les meilleures pages du livre, mentionnons
celles qui sont consacrées aux dialogues asymétriques (parents-enfants, maitre-
éléve, psychanalyste-patient, etc.). L’auteur souligne que, dans les rapports
de ce type, tout I'effort pour comprendre, étre compris et donner incombe au
partenaire le plus mir, le plus expérimenté. Il aurait valu la peine de montrer
a quel point cette thése, que 'on peut rattacher a la conception judéo-chré-
tienne de l’amour, s’oppose a celle d’Aristote, pour qui, dans une relation
asymétrique, le moins parfait des deux partenaires doit & l'autre un surcroit
d’amitié proportionnel & la marge qui les sépare I'un de 'autre. — On serait
tenté de poser 4 Mme Amado Lévy-Valensi de multiples questions débordant
les limites d’un simple compte rendu. Contentons-nous ici de lui demander si
elle considére la cure psychanalytique comme une étape nécessaire dans la
reconquéte de soi et d’avouer notre perplexité devant 1'idée que l'inconscience
primitive échappant a notre histoire subjective constitue une « premiére image
de I'intemporal », et, plus généralement, devant le dépassement de la psychana-
lyse par la métaphysique esquissé dans les derniéres pages. Mais ne manquons
pas de dire pour terminer tout 'intérét que nous avons pris a la lecture de cette
étude riche et profonde, qui montre que la psychologie peut, de nos jours
encore, nourrir une authentique réflexion philosophique.
ANDRE VOELKE.

Imprimerie La Concorde, Lausanne



	Bibliographie

