Zeitschrift: Revue de Théologie et de Philosophie
Herausgeber: Revue de Théologie et de Philosophie
Band: 19 (1969)

Heft: 3

Buchbesprechung: Bibliographie

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 13.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

HisTOIRE

DE L'EGLISE
ET DE

LA PENSEE
CHRETIENNES

BIBLIOGRAPHIE

OLIVIER DU Rov : L'intelligence de la foi en la Trinité selon saint
Augustin. Genése de sa théologie trinitaire jusqu’en 391. Paris,
Etudes augustiniennes, 1966, 543 p.

Cette thése fera date a c6té des travaux de Courcelle, de Holte, de Marrou.
Ici encore, 'usage d’'une méthode & la fois génétique et structurale porte ses
fruits : Augustin a découvert progressivement le Dieu trinitaire, puis le Christ
incarné. Il n’est pas I'homme d’une révélation globale et totale, mais le lecteur
qui déchiffre les néo-platoniciens et 1’Ecriture, écoute Ambroise et médite dans
la solitude ou en compagnie de ses amis, mirissant d’abord sa connaissance de
Dieu et de I’ame, puis celle de l'incarnation rédemptrice. Pour montrer ce déve-
loppement, Dom du Roy « reconstitue » chaque étape de l'itinéraire d’Augustin
en soumettant les premiers écrits & une analyse rigoureuse pour y dépister les
intentions de 'auteur et ses méthodes, ce qui nous vaut d’assister & la conver-
sion d’Augustin a la vie philosophique, & la sagesse, au cours de laquelle il
découvre la spiritualité de Dieu et de ’Ame, s'éloigne du manichéisme, recherche
I'extase par la méthode d’intériorisation et de dépassement chére aux platoni-
ciens, et oll s’amorce la démarche anagogique. Puis, c’est la reconnaissance du
vrai Dieu a travers une réflexion sur ’homme « fait a son Image », I'exégése spi-
rituelle de I’Ecriture et une méditation prolongée sur le mystére du mal et de
la liberté : « Et cette certitude de I'Etre divin, il I'éprouve comme Vérité...
fondement de la certitude intérieure... lumiére. Et réciproquement, vérité con-
note toujours, chez lui, le sens d'existence véritable... La découverte de la
Vérité renverse 'ordre des certitudes : c’est 'aboutissement de toute conver-
sion. Elle était d’abord retour sur soi ; elle se dépasse en un retournement des
évidences. » Conséquence de cette expérience mystique : une nouvelle vision
du monde, de I'homme et de Dieu, ol l'anagogie, le « retournement vers le
transcendant » s’identifie au salut, a la libération du péché. Encore faut-il que
le Christ apparaisse comme la voie qui conduit a Dieu, ce chemin ignoré de
Plotin ; ce sera la seconde découverte, une sorte de confirmation de la nature
trinitaire de Dieu i laquelle correspondent un mode de penser ternaire, une
récupération des indices de son dynamisme dans le mouvement méme de la
pensée. Porphyre révéle & Augustin le Dieu trinitaire; I’Evangile, le Christ ; il
lui incombera de tenter une synthése de ces données éclectiques, celles de la
raison et celles de la foi, une harmonisation des chemins de la béatitude, celles
de la dialectique et celles de 1'autorité. Pour ce faire, Augustin tente d’abord
une démarche anagogique (remontée a la transcendance, 2 1'Un), puis une
élucidation de la présence trinitaire au niveau du créé (ontologie) : « Dans I'une
on remonte par l'intérieur a une unité an-dela de la pensée, dans I'autre on pose
un étre maximal au principe de tous les étres. Mais en conjuguant cet Un au-dela
de I’Etre et cet Etre supréme, Augustin insére le dynamisme d’un dépassement
de toute limite au sein de la positivité ontologique, en méme temps qu’il pro-
blématise Dieu au sein d’une philosophie mystique » (p. 246). Cette réinterpré-
tation d’Augustin s’appuie sur une exégése serrée de ses premiers écrits, qui
tient compte de leurs sources ; elle fait apparaitre la « dualité de I’anagogie et



BIBLIOGRAPHIE 20I

de la métaphysique trinitaire du créé », qui infléchira si profondément les recher-
ches ultérieures d’Augustin et dont du Roy dresse un premier bilan ; elle aborde
enfin ’ensemble des thémes anthropologiques, sotériologiques et proprement
théologiques (les relations entre les personnes divines, les ceuvres ad intra et ad
exlra...) au ras des textes. Si Augustin emprunte au néoplatonisme (porphyréen)
une maniére de penser et une doctrine trinitaire et a la Bible, a la tradition une
ontologie trinitaire, il est le témoin et 'artisan d’une jonction entre le paga-
nisme et le christianisme a coté d’autres, mais il l'est de telle maniére qu’il
influencera tout le développement de la théologie trinitaire en Occident :
« ... C’est peut-étre aussi le conflit entre ces composantes, anagogiques et onto-
logique, de sa pensée trinitaire qui explique pourquoi la «théorie psycholo-
gique », qui en est issue par compromis, se préte a des interprétations si diffé-
rentes » (p. 421). La thése de Dom du Roy sera dprement discutée, tant elle
renouvelle notre compréhension de la genése de la pensée d’Augustin et I'his-
toire du dogme trinitaire en se fondant sur une documentation exhaustive. Ce
trop bref compte rendu laisse a peine entrevoir l'originalité, la solidité et la
richesse théologiques d’une enquéte qui, souhaitons-le, sera suivie d’'une autre
sur l’épanouissement de la théologie trinitaire d’Augustin dés 391.

GABRIEL WIDMER.

JEAN CHRYSOSTOME : La wvirginité. Texte et introduction critiques
par Herbert Musurillo, S.J. Introduction générale, traduction et
notes par Bernard Grillet. Paris, Editions du Cerf, 1966, 428 p.
(Sources chrétiennes, 125).

Apres le Banquet de Méthode et le traité de Grégoire de Nysse, les Sources
chrétiennes publient une autre contribution essentielle a la théologie et a la
spiritualité de la virginité consacrée : le traité que Jean Chrysostome a publié
probablement autour de 382. — Bien écrit et composé, ce traité fort riche est
surtout une méditation approfondie et existentielle du chapitre 7 de la pre-
miére épitre de Paul aux Corinthiens. Certaines affirmations, certains lieux
communs sur les ennuis du mariage ont surtout valeur documentaire, mais ils
ont tout a fait leur place dans I'ceuvre de Chrysostome, au moment de la rédac-
tion de 'ouvrage, comme le montre avec pénétration M. Grillet dans le cha-
pitre VII de I'Introduction. Celle-ci est excellente : elle est bréve (70 pages),
elle se concentre sur le texte, elle est bien informée, elle est vraiment intro-
ductive. Elle traite du milieu historique, de la date, du plan et des sources,
du style, de la doctrine et se conclut par une bibliographie sommaire. Som-
maires sont aussi (et on le regrette un peu) deux des trois indices : les citations
scripturaires et les mots grecs (quatre pages), mais avec 'index des noms pro-
pres (anciens), ils sont utiles. La traduction est bonne et claire et les notes,
pas trés nombreuses, donnent des éclaircissements des passages difficiles et
surtout des paralléles chrysostomiens. Des allusions a d’autres traités sem-
blables (a celui de Grégoire de Nysse en particulier) manquent un peu, mais
cela aurait probablement conduit trop loin. — L’édition du Pére Musurillo
est beaucoup plus solide que celles que nous possédions jusqu’ici (Fronton du
Duc, Savile et Montfaucon) et son apparat est clair, peut-étre trop simplifié.
Mais elle reste partielle: on comprend le désir d’efficacité, mais on regrette
que l’éditeur ait écarté bon nombre de manuscrits, tout en les citant a I'occa-
sion. (La raison donnée a 'omission de R dans I'apparat critique est un peu



202 BIBLIOGRAPHIE

cavaliére, p. 79.) L'introduction au texte grec est d’ailleurs assez rapide et
pas toujours claire, mais elle donne des indications sur les manuscrits connus
et sur certains points intéressants. C'est un pas important fait par un éditeur

compétent vers une vraie édition critique. JEAN SAUTER.

F. VANDENBROUCKE, O.S.B.: La morale monastigne du XI¢ au
XVIe siécle. Analecta medievalia Namurcensia. Louvain, Edi-
tions Nauwelaerts, 1966, 206 p.

Dans le but de compléter les recherches du professeur Ph. Delhaye sur la
morale théologique au moyen age, le professeur Vandenbroucke a examiné la
littérature monastique qui concerne le méme sujet. L'ouvrage qu’il présente
n’est, dit-il modestement, qu'un travail préparatoire. En réalité, ce livre cons-
titue un guide extrémement précieux dans le vaste domaine de la littérature
monastique du XIe au XVIe siécle. L'auteur a suivi les divers courants du
monachisme d'Occident. Bénédictins italiens, anglo-normands, germaniques,
Clunisiens, Cisterciens et Chartreux sont présentés dans de rapides monogra-
phies accompagnées de bibliographies bien mises & jour. — Tandis que dans les
Universités, la pensée chrétienne entre en contact avec la pensée de I'antiquité
et réagit a cette rencontre, il n’en va pas de méme dans les couvents ol I’ensei-
gnement demeure avant tout biblique et traditionnel. Si certains moines,
comme Anselme de Canterbury, ont assimilé avant d’entrer en religion une
culture ample pour I'époque, le nombre de ceux qui plus tard ont été touchés
par la scolastique ou par I’humanisme est restreint. On peut relever dans les
milieux monastiques une certaine crainte de la culture humaniste. Pourtant
certains papes avaient encouragé les moines a I’étude et des Bénédictins et des
Cisterciens avaient enseigné dans les Universités. Toute la morale monastique
est dominée par le désir de fuir le monde et une conception pessimiste de la vie.
F. H. Vandenbroucke attribue ce pessimisme a I'influence de I’Ancien Testament,
ce qui nous parait difficile & admettre. Il I'explique aussi par une vision plato-
nicienne du monde tout en ajoutant que cette thése ne peut étre formulée
qu’avec une extréme prudence. Il est plus vraisemblable que ce pessimisme est
né surtout de la vision de la société et des conditions d’existence d’alors, ce que
confirmerait le fait qu'’il s’accentue pendant les périodes troublées du XIVe et
du XVe siecle. S'ils ont été sensibles aux problémes de la conscience et de
1'autorité, les écrivains monastiques ont été peu touchés par le probléme social
et par celui de la souffrance. Cependant on peut discerner chez eux un certain
optimisme théologique. L’individu et ’humanité s’acheminent vers une destinée

éternelle dont Dieu est le Maitre. LvDIA VON AUW.

Dean FREIDAY : Barclay’s Apology in modern english. Philadelphia,
Freiday, 1967, 465 p.

L’apologie de Robert Barclay mériterait sans aucun doute plus qu’'un compte
rendu, forcément bref. Cette ceuvre est un des grands classiques du mouve-
ment quaker. Rappelons que Robert Barclay, né en 1648, est le fils de David
Barclay, volontaire dans I’armée de Gustave Adolphe, colonel d’un régiment
de cavalerie écossais au moment de la guerre civile, démis de ses fonctions au
moment de la prise du pouvoir par Cromwell et mis en résidence forcée au



BIBLIOGRAPHIE 203

chiteau d’Edimbourg, ol il partage une chambre avec John Swinton. Lord
Swinton était un quaker de fraiche date dont I'influence le conduira a adhérer au
mouvement en 1665. Robert Barclay avait été placé au « Scots College » de Paris,
une institution dirigée par les Jésuites, et dont son oncle, portant le méme nom
que lui, était le recteur. Ce jeune gargon, ayant recu une éducation dans la ligne
d’un strict calvinisme, est pressé de devenir catholique romain. On lui fait les
promesses d’'une situation, s'il reste en France et compléte sa formation catholi-
que. Mais il rentre en Ecosse en 1663 et il est trés impressionné par I'attitude
de son pére et les discussions avec lord Swinton. Il se convertit en 1666. Quatre
ans plus tard, on célébre son mariage a la maniére quaker. En 1677, il accom-
pagne William Penn et George Fox en Hollande et en Allemagne. Plus tard il
sera élu gouverneur non résident de East Jersey, charge confirmée par Char-
les II. Son « Apologie » fut publiée en latin en 1676 et en anglais deux ans plus
tard. C’est un exposé systématique des positions doctrinales des quakers. Nous
sommes en plein dans les controverses théologiques du temps et Barclay fait
preuve d’une trés bonne connaissance des différentes positions. Pour le lecteur
moderne, un certain nombre de points demeurent d’un intérét certain. Par
exemple, la position quaker sur la notion d’Ecriture sainte. Elle est connue
par ailleurs et caractérisée par la primauté de I'esprit sur la lettre, a une épo-
que ou l'on allait parler de plus en plus d’inspiration littérale. J'ai sur les
rayons de ma bibliothéque 1’édition originale des « Considérations sur la vérité
et la divinité des Ecrits de I'’Ancien et du Nouveau Testament » de J. F. Steins
(1742). Une lecture paralléle des chapitres de I’Apologie de Barclay sur les
Ecritures et de I'ouvrage de Steins est révélatrice de points de vue tout a fait
opposés. Barclay : « Cependant, parce que les Ecritures ne sont qu'une décla-
ration émanant de la source et non la source elle-méme, elles ne doivent pas
étre considérées comme le principal fondement de toute vérité et connaissance ».
Steins : « Les auteurs de ces écrits (L’A.T. et le N.T.) affirment qu’ils ont parlé
et écrit sur 'ordre de Dieu... Par conséquent ces livres sont inspirés par Dieu.
Qu’ils aient été, depuis les temps les plus anciens, tenus pour divins, aussi
bien par les juifs que par les chrétiens, est ce que je m’en vais montrer brie-
vement dans ce chapitre... ». La proposition XI sur le culte, de Barclay, XII
sur le baptéme, et surtout XIII sur la communion sont d'une lecture trés
profitable. Sans parler des chapitres sur la liberté religieuse et les persécutions.

HEraLDp CHATELAIN.

Paoro Ricca : 11 cattolicismo del Concilio. Un giudizio protestante sul
Concilio Vaticano I1. Quaderni della gioventu evangelica italiana.
Torino, Libreria editrice Claudiana, 1966, 131 p.

Dans la littérature copieuse inspirée par Vatican 1I, Paolo Ricca donne une
note résolument protestante. Ses intentions sont : d’'une part, informer le public
protestant italien de la portée du concile ; d’autre part, juger des décisions et
des déclarations du concile avec, pour critére, la Parole de Dieu. L’information
est probe et consciencieuse, le sens critique vigilant. L’idéal de Paolo Ricca
serait une Eglise parfaitement fidéle aux directives du Nouveau Testament.
Mais il reconnait que le Nouveau Testament suppose divers types d’Eglises.
Dans le monde actuel, quelle Eglise pourrait se vanter de correspondre tout a
fait 4 'un de ces types ? L’auteur reconnait trop loyalement les lacunes du
protestantisme d’aujourd’hui pour céder a cette illusion. — Nous assistons



204 BIBLIOGRAPHIE

a2

aujourd’hui 4 une transformation de I'Eglise romaine dont les conséquences
sont incalculables. Mais transformation n’est pas réformation. Le catholicisme
fait éclater la gangue dans laquelle, depuis le Concile de Trente, il était empri-
sonné. Il cherche a se dégager d’une bureaucratie étouffante. Il s’efforce de
comprendre le monde qui I'entoure ; il renonce a I’anathéme, a I’excommunica-
tion. L'Eglise romaine s’offre & I’humanité actuelle comme la collectivité idéale,
riche d’un trésor millénaire de pensée, d’art, de gouvernement des ames, déten-
trice des grandes vérités révélées, des sacrements et de la grice divine. Mais
I'institution telle que nous la connaissons correspond-elle a cette image glo-
rieuse ? Et si méme c’était le cas, est-ce cette institution ou est-ce le Christ qui
nous sauve ? Ricca se pose d’autres questions tout aussi essentielles & propos
du rdle des évéques, du pape, des laics, de la liberté religieuse. Bien entendu,
il ne saurait accepter la mariologie professée par le concile. — Faut-il conclure
que 'auteur remet en question tout le travail accompli par le concile et n’aboutit
qu’a des jugements négatifs ? Non. Paolo Ricca est persuadé de la valeur d'un
tel effort. Il est temps qu’un dialogue véritable s’engage entre catholiques et
protestants. La chrétienté tout entiére a trois grands problémes a résoudre :
celui de l'intégrité de 1'Evangile, celui de la catholicité nouvelle et celui de la
réforme de 1'Eglise. Jusqu'ici, I'Eglise n’a su se réformer qu’en se divisant,
incapable d’assimiler les mouvements de réforme. (C’est vrai de la Préréforme,
de la Réforme protestante, du méthodisme et, de nos jours, du pentecétisme.)
L’cecuménisme offre la possibilité d’une réforme sans rupture. Mais, demande
Ricca, si I’cecuménisme a fait avancer la cause de 1'unité, est-il encore un mou-
vement de réforme ? — Sans préjuger de l'avenir, on peut répondre que I’année
dans laquelle nous sommes a révélé combien la soif d’une renaissance spirituelle

. , s s
est intense dans le monde d’aujourd’hui. LYDIA VON AUW.

Le Pére Lagrange au service de la Bible. Souvenirs personnels. Préface
de P. Benoit, O.P. Paris, Les Editions du Cerf, 1967, 381 p.

Ces souvenirs du P. Lagrange, qu'il rédigea dans les derniéres années de sa
vie, ne sont publiés qu’aujourd’hui. Ils retracent I'histoire de la fondation de
I’Ecole biblique de Jérusalem et font revivre la crise moderniste. Quel chemin
parcouru depuis | En dépit ou peut-étre en raison de son parti pris de soumission,
le P. Lagrange a eu gain de cause et les sciences bibliques ont acquis droit de
cité dans les séminaires. — L'ouvrage contient aussi d’autres souvenirs du P.
Lagrange sur son enfance et ses années de formation, qui sont d’un trés grand
intérét pour la connaissance tant de sa personnalité que du milieu ol elle
s’enracine. Il est complété par des piéces justificatives qui étaient jusqu’ici

dispersées et pour la plupart introuvables. FRANCOIS GRANDCHAMP.

FLORENT GABORIAU, O.P.: Dieu dans le débat des hommes. Paris,
Editions du Centurion, 1967, 255 p.

Le P. Gaboriau a publié un vaste cours de philosophie destiné surtout a des
prétres qui, comme ceux de la Mission de France, affrontent des mentalités sécu-
larisées. I1 présente ici une anthologie bien faite pour éclairer les origines et les
structures de ces mentalités. Textes de romanciers (Vailland, de Mandiargues),
de philosophes paiens (Platon, Aristote, etc.), chrétiens (Malebranche, Blondel,



BIBLIOGRAPHIE 205

Gilson, Maritain...) ou simplement philosophes comme Descartes, Kant, Marx,
Brunschvicg, et 4 coté d’eux quelques théologiens, Augustin, Thomas, Fénelon.
Ainsi le lecteur est mis en contact avec des hommes qui ont su vivre leur foi ou
leur incroyance, avant d’en faire la matiére d’un discours. Chaque témoignage
replacé dans son contexte historique pousse Gaboriau a ouvrir un débat avec
son auteur qu’il poursuit tout au cours de son ouvrage, ce qui vaut au lecteur
la joie d’assister & un vrai dialogue, auquel lui-méme participe au gré de ses
lectures. Cette présentation est d'un grand intérét d’un point de vue pédago-
gique ; le commentaire ne fige pas le texte ; il en poursuit les grandes lignes et
les détails ; il ne fait pas écran entre le lecteur et l'auteur, mais médiatise la
pensée pour la rendre plus accessible. Pour ceux qui n’ont ni le temps, ni le loisir
de lire de gros ouvrages, mais se soucient de la présence de Dieu ou de son
absence parmi les « guides » de I’humanité, la somme du P. Gaboriau ne man-

quera pas de les stimuler et de les faire réfléchir. GABRIEL WIDMER

J.--H. NEWMAN : Essai sur le développement de la doctrine chrétienne.
Traduction de Marcel Lacroix. Introduction de L. Bouyer. Paris,
Desclée De Brouwer, 1964, 550 p. — Apologia pro vita sua. Tra-
duction de L. Michelin-Delimoges. Commentaires de M. Nédon-

celle. Paris, Desclée De Brouwer, 1967, 560 p. (Textes newma-
niens, IV, V.)

Si la tradition est vie, elle implique des changements. Mais ces modifications
du premier modele de la doctrine et des structures de I'Eglise déforment-elles
ce premier type comme le pensent certains historiens protestants, ou bien con-
firment-elles par-deld les variations certaines constantes fondamentales qui
constituent la continuité de la tradition et la fidélité de 1'Eglise a ses origines ?
Tel fut le probléme que Newman, encore anglican, se posait dés avant 1843 et
dont il devait donner la solution en 1845 dans son célébre essai. Le concept de
développement, qu’il ne faut pas confondre avec celui d'évolution, lui permet
de mettre au jour les lois qui régissent, en dogmatique, le cours de la transmis-
sion du dépot révélé, son interprétation et ’explicitation de ses richesses. Il n’y
a donc pas détérioration et corruption progressive du message initial, mais diffé-
renciation, amplification et enrichissement de ses données primitives. Pour
découvrir ces lois, Newman entreprend une sorte de phénoménologie des divers
dogmes, qui lui permet de dégager le processus original d’assimilation qui déter-
mine le développement en le gardant des corruptions. Il ne cesse donc de vérifier
les catégories par les faits, et d’éprouver les faits a la lumiére des catégories,
pour légitimer le role joué par 'autorité dans la promulgation des dogmes, dont
I'instance supréme est Dieu lui-méme. On a souvent taxé de biologisme, de
vitalisme la théorie du développement comme si Newman appliquait a la
théologie I'hypothése que Darwin allait vérifier en science naturelle ; I'Essai
balaie ces contresens ; une lettre inédite de 1868, publiée en appendice, I'atteste
a son tour. — La traduction de I’4pologia due a Michelin-Delimoges (Bloud et
Gay, 1939) était depuis longtemps introuvable ; Mgr Nédoncelle a eu I'heureuse
idée de la rééditer. Lui-méme a sensiblement modifié son introduction, remanié
quelquefois la traduction et mis & jour la bibliographie. Sous cette forme nou-
velle, I’Apologie attirera encore davantage de lecteurs qui voudront connaitre
I'itinéraire de Newman, ses motivations théologiques et ecclésiastiques ; car,
derriére la contingence de la conversion, c’est toute une théologie et méme une



206 BIBLIOGRAPHIE

théologie de I'histoire, toute une ecclésiologie, qui sont en cause. A lire simul-
tanément I’Essat et 1’Apologie, on est surpris de voir combien Newman est
toujours présent dans les grands débats cecuméniques, comme il était présent
spirituellement a Montréal, lorsqu’on y traitait de la Tradition et des traditions,
ou 2 Rome quand on mettait au point les constitutions sur la révélation, 1'cecu-

ménisme et la pastorale. GABRIEL WIDMER.

Deutscher evangelischer Kirchentag, Hannover 1967. Stuttgart, Kreuz-
Verlag, 1967, 836 p.

Ce volume de 821 pages contient la presque totalité des prédications, études
bibliques, conférences et discussions entendues a Hannovre lors du 13® Kirchen-
tag. En parcourant ces pages, le lecteur reconnaitra ce que chaque Kirchentag a
voulu étre : I’Eglise en mouvement parmi les hommes de notre temps. — Cette
fois, le théme général était la paix dans le monde, paix réelle en Jésus-Christ,
malgré les apparences contraires. — La préface, déja, introduit dans le vif du
sujet, la précarité de cette paix méme a l'intérieur de I’Eglise, en parlant du
conflit qui divise I’Eglise allemande en deux camps, celui de la théologie dite
moderne et le mouvement de défense : pas d’autre Evangile. Sur la derniére
page, vous pouvez lire la priére de Saint Frangois: « Fais de moi un instrument
de ta paix.» A l'intérieur de cette parenthése se situe tout ce qui a été dit a
Hannovre, en particulier les travaux répartis dans ces quatre groupes : politique,
juifs et chrétiens, Bible et paroisse, la réforme de I’Eglise. — Ces travaux abor-
dent aussi bien le probléme de l'interprétation moderne du message biblique de
la croix et de la résurrection que la réforme de l'instruction religieuse, du
service de la paix accompli par I'armée et par des objecteurs de conscience,
que de la réconciliation entre Juifs et Arabes et de la guerre du Vietnam, le
tout dominé par le probléme n° 1 : la faim dans le tiers monde. — Le registre
des orateurs contient quelque 150 noms, évéques, ministres, théologiens, histo-
riens, sociologues, militaires, étudiants, simples fidéles, 1'actuel et 1’ancien
secrétaire du Conseil cecuménique des Eglises. — Ce qui a été dit & Hannovre
concerne a peu de choses prés les hommes de partout pourvu qu'ils s’intéressent
aux problémes brilants et actuels. Il ne faut étre ni théologien ni philosophe
pour comprendre la plupart des pages de ce volume et pour se convaincre plei-
nement de ce qu’a affirmé le célebre atomiste et historien, le professeur Weis-
zaecker, au début de sa conférence : « La paix mondiale est la premiére tiche

de notre siecle. » FREDERIC SIEVEKING.

Protestants et catholiques en marche. Les pélerinages cecuméniques au
pays de la Bible. Edité par René Beaupere, O.P. Paris, Les Edi-
tions du Cerf, 1967, 180 p.

Le P. Beaupére a réuni dans ce petit livre les témoignages de quelques-uns
des participants aux pelerinages cecuméniques en Terre sainte qui ont lieu
depuis une dizaine d’années a partir de Lyon. Simples impressions pour certains
ou notes de voyage d'un lyrisme quelquefois puéril ou ambigu, ils sont heureuse-
ment complétés par des réflexions sur le sens du pélerinage qui ne méconnaissent
pas ses « dangers ». Les organisateurs ont eu constamment le souci de donner
a leur entreprise sa vraie dimension de parabole du « pélerinage de tous les
jours » des chrétiens en marche vers la nouvelle Jérusalem.

FraNGo1s GRANDCHAMP.



BIBLIOGRAPHIE 207

WOLFGANG TRILLHAAS : Efhik. Zweite, neubearbeitete Auflage. Ber-
lin, Alfred Topelmann, 1965, Xv et 498 p. (Sammlung Tépel-
mann : Erste Reihe, Band 4.)

Diverses circonstances ont retardé la publication de ce compte rendu.
C’est d’autant plus ficheux que la R. T. P. a pour régle, faute de place, de
signaler les rééditions de fagon trés bréve. Or celle-ci mérite plus qu'une simple
mention. L’auteur I’a augmentée d’'une bonne cinquantaine de pages. Il a tenu
compte de toutes les critiques valables qui lui ont été adressées, allant jusqu’'a
récrire entiérement tels passages, voire tels paragraphes. On ne peut qu'admirer
ce souci de mise au point. D’autant plus que le systématicien de Goettingen se
refuse & courir aprés «l’actualité théologique » et & adopter sans mir examen
telles ¢ notions-standard » de la théologie d’aujourd’hui... « qui sont peut-étre
déja d’hier » ! — On retrouve avec satisfaction le désir de garder contact avec
la pensée philosophique, que nous avions signalé déja lors de la publication

de la premiére édition (cf. R. T. P., 1959-60, pP. 74). EDMOND GRIN.

HoRST GEORG POHLMANN : Analogia entis oder Analogia fidei ? Die
Frage der Analogie bei Karl Barth. Gottingen, Vandenhoeck &
Ruprecht, 1965, 164 p.

On sait que Karl Barth considére ’analogie de I’étre comme 1’erreur cen-
trale de la théologie romaine et qu'’il lui substitue ’analogie de la foi : selon lui,
I'homme n’est pas analogue a Dieu par un étre qui lui serait inhérent. L’objet
de H. G. Péhlmann est d’examiner en détail ce jugement du célébre théologien.
I1 présente d’abord 'utilisation que fait Barth de 1'analogie dans les différentes
questions de la théologie, qui concernent la religion, la connaissance théolo-
gique, la Parole de Dieu, I'étre de Dieu, etc. En dix-huit chapitres, il parcourt
ainsi tout ’enseignement de Barth. Puis il fait la synthése des résultats qu’il a
obtenus en indiquant huit caractéres de l’analogie barthienne, ses différents
types, ses origines, etc. Il ressort de cet exposé du barthisme sous un certain
angle une impression de force, d’'unité et d’originalité. Mais I'ouvrage comprend
aussi une partie critique. L’auteur commence par repousser ’actualisme bar-
thien, c’est-a-dire la conception exclusivement dynamique de 1'étre, qui vient
de Hegel, et établit qu’il existe selon la Bible une analogie en soi et indépen-
dante de la grice et de la révélation : elle se manifeste dans ’homme, image de
Dieu, et dans le monde, qui annonce son créateur. Cependant, l'auteur ne
conclut pas en faveur de la doctrine romaine. Il voit finalement dans 1'opposi-
tion des doctrines théologiques en présence celle de deux philosophies : 1'une
menace la substance de Dieu, du monde et de la grice, et 'autre tend vers un
monisme néoplatonicien de 1’étre. Cette theése suggestive simplifie quelque peu
les données historiques. Mais il est intéressant de voir I'auteur proposer la
conciliation de l'analogie de la foi avec I'analogie de I'étre.

FERNAND BRUNNER.

KARL BARTH : La priére d’aprés les catéchismes de la Réformation.
Neuchitel et Paris, Delachaux et Niestlé, 1967, 120 p. (Collection
Foi vivante.)

La collection « Foi Vivante » inaugure la parution d’une série d’ouvrages
protestants par la réédition du petit commentaire de Karl Barth sur 1'Oraison
dominicale. Le choix ne pouvait étre meilleur car cette explication a la fois

THEOLOGIE
CONTEMPO-
RAINE



208 BIBLIOGRAPHIE

simple et substantielle permet au lecteur catholique, tout en s’avancgant sur le
terrain familier de la priére cecuménique, de découvrir I’authentique spiritualité
réformée dans un langage contemporain. Tout lecteur d’ailleurs, quel qu'il
soit, trouvera a travers ces pages, non seulement un apercu des options mai-
tresses de Karl Barth, mais surtout une initiation a la vie profonde de la foi.

Frangols GRANDCHAMP.

HENRI DE LUBAc, S.]., de U'Institut : Paradoxe et mystére de I'Eglise.
Paris, Aubier-Montaigne, 1967, 222 p.

Le P. de Lubac, qui a été un des artisans du renouveau théologique qui a
inspiré Vatican II, semble redouter maintenant que I’élan du Concile entraine
certains a négliger des vérités fondamentales comme si elles étaient dépassées.
I1 a rassemblé sept études publiées dans diverses revues qui gravitent toutes
autour de la Constitution Lumen Gentium et l'interprétent a la lumiére de la
grande tradition chrétienne. L’auteur réaffirme avec force, contre ses détracteurs,
la maternité de 1'Eglise. Si la redécouverte de I’Eglise comme peuple de Dieu
caractérise Lumen Gentium, les autres définitions bibliques et patristiques ne
doivent pas étre abandonnées car nulle image n’épuise le mystére ecclésial. —
Le lecteur protestant pourra faire son profit de certains de ces avertissements,
en particulier quand le P. de Lubac souligne que le renouveau de 1'Eglise
est fonction de sa fidélité : « Seul un christianisme authentique est une force
de salut pour le monde » (p. 24). Il se laissera interpeller quand 1'auteur affirme
que le Christ ne se sépare pas de I'Eglise : « Ceux-la mémes qui la méconnaissent,
s’ils regoivent encore Jésus, savent-ils qu'’ils le lui doivent ? » (p. 18). Il restera
plus réservé devant une mystique de 1’Eglise qui, avec Teilhard de Chardin,
en fait I'axe de I'histoire du monde et la nouvelle Jérusalem.

FraNngois GRANDCHAMP.

G1ovanNNI BLANDINO, S.]J.: Peccato originale e poligenismo. Forli,
Ethica, 1967, 47 p-

Dans une bréve étude, le savant jésuite tente de concilier certaines théories
scientifiques sur les origines de ’humanité (poly-génisme) avec les données des
textes de la Genése et de saint Paul qui traitent du premier homme et les affir-
mations de la théologie catholique. L’entreprise est ardue. L’auteur pose loya-
lement les grands problémes de la douleur, de la mort et du péché et ses réflexions
ne manquent pas de largeur et d’intérét. Mais il ne parvient pas a éviter une
certaine confusion due, pensons-nous, a sa maniére d’aborder les textes sacrés.
Ont-ils pour lui une valeur historique ou mythique ? La chose n’est pas claire.
La solution assez teilhardienne que propose l'auteur, comme les autres hypo-
théses de savants catholiques auxquelles il fait allusion permet de mesurer le
chemin parcouru depuis le moment ot Antonio Fogazzaro présentait timide-
ment au public cultivé d’Italie la doctrine de I'évolution.

Lvypia von Auw.



BIBLIOGRAPHIE 209

OscAR CULLMANN : Immortalita dell’anima o risurrezione dei morti ?
Brescia, Paideia, 1967, 59 p.

CuHARLES H. Dopp : Evangelo ¢ legge. Brescia, Paideia, 1968, 108 p.
R. DE VAUX : I patriarchi ebrei e la storia. Brescia, Paideia, 1967, 67 p.

Il nous semble utile de recenser en un seul compte rendu ces trois précieux
petits volumes, dont les auteurs et la valeur sont d’ailleurs bien connus. Souli-
gnons en passant le mérite de la « Paideia », qui est en train de publier des
ceuvres protestantes et catholiques de grande valeur: ce qui ne pourra que
contribuer a I'élévation du niveau de la culture religieuse en Italie. — Quelques
mots seulement sur chacun de ces livres : le volume de Cullmann contient un
essai du fameux théologien sur les « choses derniéres» essai paru dans les
« Mélanges » pour la célébration du 70¢ anniversaire de Karl Barth. — L’étude
de Dodd sur le rapport entre la foi et I'éthique dans le christianisme des pre-
miers siécles présente, avec quelques adjonctions, un cours donné durant
Pannée 1950 a 1'Université Columbia de New York. — Le troisiéme petit
volume, une étude historique du Pére de Vaux, contient une conférence donnée
a Kansas City qui développe deux articles assez connus, déja parus dans la

Revue biblique.
FirLippo GENTILONI.

WALTER KASPER : Dogme et Evangile. Paris, Casterman, 1967, 150 p.
(Christianisme en mouvement, 4.)

Professeur a Miinster, Kasper entreprend la défense du dogme attaqué par
les représentants de la nouvelle théologie, non pas dans un esprit d’orthodoxie
timorée, mais dans la conviction de sa nécessité comme concept de base pour
une théologie cecuménique digne de ce nom. Son plaidoyer est rigoureux : la
nature et la fonction du dogme dans ses rapports avec I'Evangile pour la théo-
logie romaine, pour le luthéranisme et les modernes (Ebeling, Kidsemann), son
développement et ses déviations juridiques, sa réinterprétation a la lumiére
des herméneutiques. C’est pour Kasper 'occasion de dissiper des malentendus,
de redresser des erreurs historiques, d’insister sur la primauté de 1’Evangile,
de la liturgie et de la doxologie et la priorité de la pastorale sur la formulation
technique des dogmes, en insistant sur I'importance du probléme de la vérité
et du langage bibliques. Ces quelques pages denses, informées et ouvertes sur
I'«espace cecuménique » marquent un tournant dans la conception romaine
habituelle du dogme, preuve en soit cette citation qui résume des développe-
ments solidement documentés : « Le concept de dogme est un concept dyna-
mique et fonctionnel : le dogme résulte de 1’expérience antérieure de 1'Eglise
au contact de I'Evangile, et anticipe une expérience future, pour laquelle
I’Eglise doit se tenir ouverte. » Cette position permet de reconnaitre au dogme
un roéle dans l'interprétation de I’Ecriture, celui de témoin de la tradition
vivante : « Le dogme est I’horizon historiquement donné, a l'intérieur duquel
nous lisons 1'Ecriture. » Mieux comprendre 1’Ecriture, c’est mieux saisir le
dogme et vice versa, dans le mouvement qui va de I’'anamnese a 1’anticipation

du salut.
GABRIEL WIDMER.

14



210 BIBLIOGRAPHIE

ALAN RICHARDSON : Le proces de la religion. Paris, Casterman, 1967,
130 p. (Christianisme en mouvement, 2).

Depuis Barth, on s’interroge parmi les théologiens, historiens et philoso-
phes, pour savoir si le christianisme est originairement une religion, si la foi au
Christ Jésus n’exclut pas la religiosité sous toutes ses formes (Religion et non
pas Gottesdienst, pour l'exprimer en allemand, puisque le frangais n'a que le
terme religion a sa disposition). Richardson analyse au cours de six conférences
les données du probléme a ses différents niveaux : bibliques, historiques, phi-
losophiques, ce qui lui permet de définir la sécularisation, I'athéisme et les cou-
rants de la théologie nouvelle, en une vaste fresque qui va de Bultmann (I'her-
méneutique) & van Biiren (’analyse du langage). Richardson n’est pas loin de
croire que le Christ est présent partout, attendu par les grandes religions posi-
tives, présent dans son Eglise par-dela ses divisions confessionnelles. Anglican,
il cherche donc a tracer une voie moyenne entre le paulinisme strict et rigou-
reux de Barth et le johannisme actualiste et critique de Bultmann. Comme il le
développe dans son dernier chapitre, la mort de Dieu ne serait-elle pas une
nouvelle exagérée ? Il croit & la possibilité de traduire le message biblique en
langage séculier, sans pour autant en esquiver les antinomies (par exemple, les
rapports de tension entre la grice et la liberté) ; il espére dépasser I'opposition
entre le christocentrisme de la soi-disant néo-orthodoxie et ’humanisme des
théologies areligieuses, par une restauration de la notion de religion dans les

imites de la foi.
limites de 1 GABRIEL WIDMER.

G. M. GARRONE : Que faut-il croive ? Tournai, Desclée, 1967, 295 p.

Ce livre est 'expression de 'inquiétude d’un prélat, qui a charge d’ames,
en présence du désarroi doctrinal et du fléchissement de la discipline qui tou-
chent aujourd’hui une partie du clergé catholique et méme un certain nombre
de laics. Le cardinal Garrone ne saurait passer pour un conservateur intégriste :
n'est-il pas I'auteur d’une traduction frangaise des Psaumes trés moderne, pour
I'usage liturgique paroissial ? Néanmoins, son livre est assez décevant: si la
langue en est claire et agréable, s'il contient des pages d’'une admirable spiritua-
lité, si rares a notre époque, '’exposé doctrinal nous laisse sur notre faim. Rien
n’est abandonné ni méme nuancé des positions traditionnelles, y compris le pur-
gatoire (ce qui est le droit et le devoir d'un évéque). Mais on ne trouve pas dans
ces pages la moindre réponse sérieuse aux difficultés que soulévent certaines
afirmations pour ’'homme de notre temps. Le fidéle angoissé par les problémes
que posent la résurrection, 1’enfer, les puissances démoniaques, ou la transsub-
stantiation, pour n’en citer que quelques-uns, se voit seulement rendu attentif
aux dangers qu’il y aurait & mettre en doute ces divers points de doctrine. On
s’étonne aussi de voir le dimanche envisagé a la maniére juive comme le sep-
ti¢éme jour, et non comme le premier jour de la semaine, signe du recommence-
ment de toutes choses en Christ ressuscité. En revanche, les pages consacrées au
silence religieux et a la louange de Dieu (qui manquent tant au culte réformé
et qui commencent a se raréfier aussi dans le culte catholique) sont de trés belle
venue, ainsi que celles concernant le dialogue, mot particuliérement galvaudé

a I'heure actuelle.
RicHARD PAQUIER.



BIBLIOGRAPHIE 21

DieTrICH VON OPPEN : Als Christ Leben. Themen des Glaubens —
Themen des Alltags. Stuttgart-Berlin, Kreuz-Verlag, 1967, 75 p.

Le monde moderne n’est plus celui de la Bible, mais il en est issu a bien
des égards. Entre certains thémes bibliques et certaines structures de notre
existence présente, il y a des correspondances que l'auteur dégage en douze
courts chapitres. Il montre ainsi la possibilité pour le chrétien d’aujourd’hui
d’étre témoin de I’Evangile non seulement par sa parole, sa priére ou son
comportement, mais aussi par sa compréhension de la situation : un monde ot
1’homme, n’étant plus imbriqué dans des collectivités naturelles, « se rencontre
sans cesse lui-méme » et retrouve ainsi la grande interrogation biblique qui le
concerne — un monde qui appelle chacun a disposer d’une liberté intérieure
lui permettant un engagement volontaire, ce qui rappelle I'audacieux mot de
I'apbtre: « Tout est permis, mais je ne me laisserai asservir par rien» — un monde
qui conteste périodiquement I'arbitraire du pouvoir, ayant appris de I’Evangile
que toute autorité est fonction d’un service. De méme l'idée que chacun est
constructeur ou destructeur d’autrui est impliquée dans la prédication apos-
tolique ; ou encore le théme d’une «justification » qui ne peut étre trouvée
dans la conformité 4 des normes établies, mais seulement dans « la foi» ; d’une
fagon générale, tout le dynamisme de l'existence moderne : il n'est pas sans
rapport avec l'eschatologie qui sous-tend la conception biblique de I'histoire.
— Parfois c’est une opposition autant qu'une correspondance qu’il s’agira de
discerner : ainsi I'abstraction et I’analyse scientifiques, rendues possibles par la
foi au Dieu créateur et & la démythologisation qu’elle comporte, s’avérent
insuffisantes et aliénantes, si elles ne s’accompagnent pas d’une exigence de
totalité inscrite dans cette foi elle-méme et dans la loi d’amour qui en découle ;
de méme, la notion d'une rémission des péchés, & premiére vue peu accessible
4 I'homme du XXe¢ si¢cle, doit absolument étre récupérée, par cet homme qui
fait 'expérience d’une culpabilité qui le menace de partout et quoi qu'il fasse,
jeté par elle tantdt dans 1'angoisse, tantét dans le cynisme. — Quant au sacer-
doce royal, notion commune a 1I’Ancien comme au Nouveau Testament, elle
permet d’élaborer une éthique dans laquelle la vocation de chacun s’éclaire
4 l'image de celui qui s’est donné comme grand Prétre et comme Roi dans
son sacrifice ; elle connote l'idée de substitution, la promesse d’étre une force
de guérison, le témoignage rendu a la réalité d'un Royaume qui est « proche » :
les artisans de ce régne ne sont pas toujours ceux qui le confessent des lévres,
mais il importe néanmoins qu'ils prennent conscience des fondements derniers
de leur action. C’est a quoi visent ces pages suggestives, dont la densité appelle-

rait une traduction plutét qu'un résumé. Louvis Bestr

YVvEs CoNGAR, O.P.: Situation et ldches présemtes de la théologie.
Paris, Cerf, 1967, 160 p. (Cogitatio fidei, 27).

Ouvrage intéressant pour un public cultivé cherchant a connaitre les orien-
tations nouvelles de la théologie catholique conciliaire, recueil de textes divers
mais bien ordonnés, image cohérente d'une étape de recherche ol de grandes
questions sont laissées ouvertes : voild ce qui caractérise ce tableau du renou-
veau théologique (un de plus! — cf. recensions précédentes ici méme). —
Premier tiers : trois textes sur I'évolution théologique de 1939 au Concile, avec



212 BIBLIOGRAPHIE

redécouverte des sources (Bible, Péres) et de 'homme (personne, monde, his-
toire) ; nombreuses références en note. Second tiers : le sujet central, qui est de
donner pour ¢ tiche présente » 2 la dogmatique de s’ouvrir & «'’Economie », &
I'histoire du salut. Dernier tiers : deux analyses de détail, « Du bon usage de
Denzinger » et « Langage des spirituels et langage des théologiens » (défendant
les premiers, y compris — modérément — Luther). — « L’important est d’hono-
rer, selon la vérité, I'union qu’il est nécessaire d’établir entre ’anthropologie
et la théologie » (p. 73). Telle est la conséquence découlant a la fois de la lecture
biblique de I'histoire du salut et de 'ouverture a la pensée contemporaine ; elle
exige de voir, non seulement « I'impact humain des choses de Dieu » (p. 106),
mais peut-étre — voila I’'une des questions ouvertes — également la présence
en Dieu lui-méme de I'’humanité, de cette humanité vers laquelle il s’est tourné
dans I'histoire du salut. Mais voila la seconde question ouverte : « Qu’est exac-
tement le salut ? » (p. 68), « qu’est-ce, pour le monde et pour I'homme, qu’étre
sauvé ?» (p. 80). Chose curieuse, ce n’est pas dans I’article christologique central
qu’est posée cette question anxieuse (la, on semble avoir une réponse : «Le
terme, c’est Dieu et notre divinisation », p. 109). Et l'auteur ne semble pas
s’attendre a devoir, & cause d’'une réponse nouvelle & cette question, remettre
en cause sa théologie, son anthropologie, sa conception de Dieu et du Christ —
bref, tout son ouvrage ! Or il se pourrait qu’une telle réponse surgisse, venant
d’'un domaine ol l'auteur sait (cf. avertissement) n’étre pas assez entré, un
domaine qu'il dit « éthique », mais qui pourrait étre « dogmatique » (en un sens
a renouveler) : celui de la « dimension prospective et dynamique » (p. 9) du
développement économique et social et de la révolution politique.

JEAN-PIERRE THEVENAZ.

Mythe et Foi. Actes du Colloque organisé par le Centre international
d’études humanistes et par I'Institut philosophique de Rome.
Paris, Aubier, 1966, 585 p.

Ce volume rassemble plus de vingt-cinq contributions de théologiens et
philosophes européens. Parmi ceux-ci se détachent les noms de H. Ott,
H.W. Bartsch, K. Kerenyi, G. Widengren, A. Vergote, A. de Waelhens,
H. Boulillard, R. Marlé, Cl. Bruaire, S. Breton, E. Grassi, G. Fessard, A. Scrima,
E. Castelli. Dans la conférence qui ouvre cet ouvrage, R. Panikkar discerne
dans la foi, qu’il définit comme une ouverture existentielle a 1’Absolu et réponse
qui ratifie librement cette ouverture, une dimension constitutive de ’homme.
Suit une analyse du théologien H. Ott sur la structure de 1'acte de foi en tant
qu'unité de la décision et de la connaissance. Les exposés des professeurs
A. Vergote et A. de Waelhens esquissent un chemin de réflexion qui nous est
apparu comme le plus original parmi l’ensemble des travaux. Le premier
dénonce, d’abord, la perspective trop étroitement anthropocentrique de la
démythologisation bultmanienne ; or le mythe, pense cet auteur, est davantage
un discours de 1’Autre, qui manifeste le monde et I'homme, qu’un discours sur
I'homme. Dans cette ligne critique se situe la réflexion passionnée et volon-
tairement provocante de J. Brun : la démythologisation se voit ici tout simple-
ment assimilée a une ceuvre de l'incroyance ; son but est la liquidation métho-
dique de la Transcendance. Conclusion : il faut « démythiser la démythisation »,
ce a quoi s'emploie avec férocité et moult sarcasmes le philosophe francais.
A. de Waelhens souligne avec justesse que le mythe est d’abord une notion



BIBLIOGRAPHIE 213

opératoire : comme telle, elle joue un role de premier plan dans les travaux
de Marx, Freud et Nietzsche. Par le déplacement du critére de la vérité qu'ils
operent — critére qui n'est pas donné dans l'aperception de la conscience
immédiate mais dans une élucidation du sens — ces grands initiateurs pré-
tendent rejoindre ’objectivité au-deld des mythes de la conscience immédiate,
individuelle ou collective. Pourtant, fait remarquer cet auteur, l'instance a
laquelle est enchainée 1'élucidation du sens, tout en promouvant une intelli-
gibilité nouvelle de ’'homme, n’échappe pas a l'illusion méme qu’elle dénonce :
en effet I'« objectivité pure dont on attend l'instauration des vérités défini-
tives est, pense A. de Waelhens, un mythe. Elle se fonde sur I'idée ou l'idéal
d’'un spectateur impartial que son savoir ne met pas lui-méme en cause. Il est
curieux de constater que des grands penseurs, comme Marx et Freud, qui ont
tout fait pour dénoncer cette illusion, la retrouvent et la professent sitot défini
leur nouveau terrain d’exploration» (p. 260). — Une autre perspective de
recherches, qui touche au probléme radical de la possibilité d’une théologie,
d’une parole de Dieu et surtout d'une révélation historique déterminée, est
ouverte par les travaux de S. Breton, J. Ladriére et Cl. Bruaire en particu-
lier. — Malgré I'inégal intérét que souléve chacune des contributions rassem-
blées dans cet épais volume, celui-ci donne un bon éventail de tentatives
actuelles trés variées de penser la démythologisation et par 13 méme le mode
de représentation dont se pare le langage de la foi, dans la Bible et les discours

théologiques. CHRISTIAN PAvoT.

M.-D. CHENU : Théologie de la matiére, Civilisation technique et Spiri-
tualité chrétienne. Paris, Les Editions du Cerf, 1967, 156 p. (Foi
vivante, 59.)

On trouve ici une série d’études qui traitent du méme objet dans la méme
perspective : « La condition de 'homme qui, dans sa substance méme et pour sa
perfection, implique la matiére » (p. 7). L'auteur s’éléve contre la tradition
platonico-augustinienne qui déprécie le corps, et défend, avec Aristote et saint
Thomas, une anthropologie différente. Mais son objet n’est pas de comparer
ces deux tendances doctrinales pour elles-mémes : ce sont les problémes du
XXe siécle qui émeuvent sa réflexion. Il note les résistances instinctives que le
chrétien éprouve devant l’emprise croissante de la machine sur les conditions
de vie et cherche a découvrir un équilibre spirituel nouveau dans une société
dite matérialiste. Il le découvre dans une philosophie qui, loin de rejeter la
matiére, 'intégre au contraire et lui donne un sens, et dans une spiritualité qui
voit en elle un lieu d’action pour la grice du Christ. Ecrit & la maniére de l'au-
teur, c’est-a-dire avec clarté et chaleur, ce livre souléve des problémes urgents
et graves. On ne peut qu’admirer et respecter I’auteur quand il ouvre des voies
apostoliques nouvelles et considére la civilisation technique comme une terre
de mission. Mais sa confiance dans « I'efficacité rationnelle, calculée, mécanique,
de I'homme » n’est-elle pas excessive ? L’homme peut-il étre a la fois autonome
et co-créateur ? Est-il vrai que la religion du Christ désacralise la nature ? On
ne manquera pas de rencontrer ces questions au cours de la lecture.

FERNAND BRUNNER.



	Bibliographie

