
Zeitschrift: Revue de Théologie et de Philosophie

Herausgeber: Revue de Théologie et de Philosophie

Band: 19 (1969)

Heft: 3

Buchbesprechung: Bibliographie

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 13.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


BIBLIOGRAPHIE

Histoire
de l'Eglise

et os
la Pensée

chrétiennes

Olivier du Roy : L'intelligence de la foi en la Trinité selon saint
Augustin. Genèse de sa théologie trinitaire jusqu'en 391. Paris,
Etudes augustiniennes, 1966, 543 p.

Cette thèse fera date à côté des travaux de Courcelle, de Holte, de Marrou.
Ici encore, l'usage d'une méthode à la fois génétique et structurale porte ses
fruits : Augustin a découvert progressivement le Dieu trinitaire, puis le Christ
incarné. Il n'est pas l'homme d'une révélation globale et totale, mais le lecteur
qui déchiffre les néo-platoniciens et l'Ecriture, écoute Ambroise et médite dans
la solitude ou en compagnie de ses amis, mûrissant d'abord sa connaissance de
Dieu et de l'âme, puis celle de l'incarnation rédemptrice. Pour montrer ce
développement, Dom du Roy « reconstitue » chaque étape de l'itinéraire d'Augustin
en soumettant les premiers écrits à une analyse rigoureuse pour y dépister les
intentions de l'auteur et ses méthodes, ce qui nous vaut d'assister à la conversion

d'Augustin à la vie philosophique, à la sagesse, au cours de laquelle il
découvre la spiritualité de Dieu et de l'âme, s'éloigne du manichéisme, recherche
l'extase par la méthode d'intériorisation et de dépassement chère aux platoniciens,

et où s'amorce la démarche anagogique. Puis, c'est la reconnaissance du
vrai Dieu à travers une réflexion sur l'homme « fait à son Image », l'exégèse
spirituelle de l'Ecriture et une méditation prolongée sur le mystère du mal et de
la liberté : « Et cette certitude de l'Etre divin, il l'éprouve comme Vérité...
fondement de la certitude intérieure... lumière. Et réciproquement, vérité
connote toujours, chez lui, le sens d'existence véritable... La découverte de la
Vérité renverse l'ordre des certitudes : c'est l'aboutissement de toute conversion.

Elle était d'abord retour sur soi ; elle se dépasse en un retournement des
évidences. » Conséquence de cette expérience mystique : une nouvelle vision
du monde, de l'homme et de Dieu, où l'anagogie, le « retournement vers le
transcendant » s'identifie au salut, à la libération du péché. Encore faut-il que
le Christ apparaisse comme la voie qui conduit à Dieu, ce chemin ignoré de
Plotin ; ce sera la seconde découverte, une sorte de confirmation de la nature
trinitaire de Dieu à laquelle correspondent un mode de penser ternaire, une
récupération des indices de son dynamisme dans le mouvement même de la
pensée. Porphyre révèle à Augustin le Dieu trinitaire ; l'Evangile, le Christ ; il
lui incombera de tenter une synthèse de ces données éclectiques, celles de la
raison et celles de la foi, une harmonisation des chemins de la béatitude, celles
de la dialectique et celles de l'autorité. Pour ce faire, Augustin tente d'abord
une démarche anagogique (remontée à la transcendance, à l'Un), puis une
elucidation de la présence trinitaire au niveau du créé (ontologie) : « Dans l'une
on remonte par l'intérieur à une unité au-delà de la pensée, dans l'autre on pose
un être maximal au principe de tous les êtres. Mais en conjuguant cet Un au-delà
de l'Etre et cet Etre suprême, Augustin insère le dynamisme d'un dépassement
de toute limite au sein de la positivité ontologique, en même temps qu'il pro-
blématise Dieu au sein d'une philosophie mystique » (p. 246). Cette réinterprétation

d'Augustin s'appuie sur une exégèse serrée de ses premiers écrits, qui
tient compte de leurs sources ; elle fait apparaître la « dualité de l'anagogie et



BIBLIOGRAPHIE 201

de la métaphysique trinitaire du créé », qui infléchira si profondément les recherches

ultérieures d'Augustin et dont du Roy dresse un premier bilan ; elle aborde
enfin l'ensemble des thèmes anthropologiques, sotériologiques et proprement
théologiques (les relations entre les personnes divines, les œuvres ad intra et ad
extra...) au ras des textes. Si Augustin emprunte au néoplatonisme (porphyréen)
une manière de penser et une doctrine trinitaire et à la Bible, à la tradition une
ontologie trinitaire, il est le témoin et l'artisan d'une jonction entre le
paganisme et le christianisme à côté d'autres, mais il l'est de telle manière qu'il
influencera tout le développement de la théologie trinitaire en Occident :

«... C'est peut-être aussi le conflit entre ces composantes, anagogiques et
ontologique, de sa pensée trinitaire qui explique pourquoi la « théorie psychologique

», qui en est issue par compromis, se prête à des interprétations si
différentes » (p. 421). La thèse de Dom du Roy sera âprement discutée, tant elle
renouvelle notre compréhension de la genèse de la pensée d'Augustin et l'histoire

du dogme trinitaire en se fondant sur une documentation exhaustive. Ce

trop bref compte rendu laisse à peine entrevoir l'originalité, la solidité et la
richesse théologiques d'une enquête qui, souhaitons-le, sera suivie d'une autre
sur l'épanouissement de la théologie trinitaire d'Augustin dès 391.

Gabriel Widmer.

Jean Chrysostome : La virginité. Texte et introduction critiques
par Herbert Musurillo, S.J. Introduction générale, traduction et
notes par Bernard Grillet. Paris, Editions du Cerf, 1966, 428 p.
(Sources chrétiennes, 125).

Après le Banquet de Méthode et le traité de Grégoire de Nysse, les Sources
chrétiennes publient une autre contribution essentielle à la théologie et à la
spiritualité de la virginité consacrée : le traité que Jean Chrysostome a publié
probablement autour de 382. — Bien écrit et composé, ce traité fort riche est
surtout une méditation approfondie et existentielle du chapitre 7 de la
première épître de Paul aux Corinthiens. Certaines affirmations, certains lieux
communs sur les ennuis du mariage ont surtout valeur documentaire, mais ils
ont tout à fait leur place dans l'oeuvre de Chrysostome, au moment de la rédaction

de l'ouvrage, comme le montre avec pénétration M. Grillet dans le
chapitre VII de l'Introduction. Celle-ci est excellente : elle est brève (70 pages),
elle se concentre sur le texte, elle est bien informée, elle est vraiment intro-
ductive. Elle traite du milieu historique, de la date, du plan et des sources,
du style, de la doctrine et se conclut par une bibliographie sommaire.
Sommaires sont aussi (et on le regrette un peu) deux des trois indices : les citations
scripturaires et les mots grecs (quatre pages), mais avec l'index des noms
propres (anciens), ils sont utiles. La traduction est bonne et claire et les notes,
pas très nombreuses, donnent des éclaircissements des passages difficiles et
surtout des parallèles chrysostomiens. Des allusions à d'autres traités
semblables (à celui de Grégoire de Nysse en particulier) manquent un peu, mais
cela aurait probablement conduit trop loin. — L'édition du Père Musurillo
est beaucoup plus solide que celles que nous possédions jusqu'ici (Fronton du
Duc, Savile et Montfaucon) et son apparat est clair, peut-être trop simplifié.
Mais elle reste partielle : on comprend le désir d'efficacité, mais on regrette
que l'éditeur ait écarté bon nombre de manuscrits, tout en les citant à l'occasion.

(La raison donnée à l'omission de R dans l'apparat critique est un peu



202 BIBLIOGRAPHIE

cavalière, p. 79.) L'introduction au texte grec est d'ailleurs assez rapide et
pas toujours claire, mais elle donne des indications sur les manuscrits connus
et sur certains points intéressants. C'est un pas important fait par un éditeur
compétent vers une vraie édition critique. Jean Sauter

F. Vandenbroucke, O.S.B. : La morale monastique du XIe au
XVIe siècle. Analecta medievalia Namurcensia. Louvain,
Editions Nauwelaerts, 1966, 206 p.

Dans le but de compléter les recherches du professeur Ph. Delhaye sur la
morale théologique au moyen âge, le professeur Vandenbroucke a examiné la
littérature monastique qui concerne le même sujet. L'ouvrage qu'il présente
n'est, dit-il modestement, qu'un travail préparatoire. En réalité, ce livre constitue

un guide extrêmement précieux dans le vaste domaine de la littérature
monastique du XIe au XVIe siècle. L'auteur a suivi les divers courants du
monachisme d'Occident. Bénédictins italiens, anglo-normands, germaniques,
Clunisiens, Cisterciens et Chartreux sont présentés dans de rapides monographies

accompagnées de bibliographies bien mises à jour. — Tandis que dans les
Universités, la pensée chrétienne entre en contact avec la pensée de l'antiquité
et réagit à cette rencontre, il n'en va pas de même dans les couvents où
l'enseignement demeure avant tout biblique et traditionnel. Si certains moines,
comme Anselme de Canterbury, ont assimilé avant d'entrer en religion une
culture ample pour l'époque, le nombre de ceux qui plus tard ont été touchés
par la scolastique ou par l'humanisme est restreint. On peut relever dans les
milieux monastiques une certaine crainte de la culture humaniste. Pourtant
certains papes avaient encouragé les moines à l'étude et des Bénédictins et des
Cisterciens avaient enseigné dans les Universités. Toute la morale monastique
est dominée par le désir de fuir le monde et une conception pessimiste de la vie.
F. H. Vandenbroucke attribue ce pessimisme à l'influence de l'Ancien Testament,
ce qui nous paraît difficile à admettre. Il l'explique aussi par une vision
platonicienne du monde tout en ajoutant que cette thèse ne peut être formulée
qu'avec une extrême prudence. Il est plus vraisemblable que ce pessimisme est
né surtout de la vision de la société et des conditions d'existence d'alors, ce que
confirmerait le fait qu'il s'accentue pendant les périodes troublées du XIVe et
du XVe siècle. S'ils ont été sensibles aux problèmes de la conscience et de
l'autorité, les écrivains monastiques ont été peu touchés par le problème social
et par celui de la souffrance. Cependant on peut discerner chez eux un certain
optimisme théologique. L'individu et l'humanité s'acheminent vers une destinée
éternelle dont Dieu est le Maître. Lydia von Auw.

Dean Freiday : Barclay's Apology in modem english. Philadelphia,
Freiday, 1967, 465 p.

L'apologie de Robert Barclay mériterait sans aucun doute plus qu'un compte
rendu, forcément bref. Cette œuvre est un des grands classiques du mouvement

quaker. Rappelons que Robert Barclay, né en 1648, est le fils de David
Barclay, volontaire dans l'armée de Gustave Adolphe, colonel d'un régiment
de cavalerie écossais au moment de la guerre civile, démis de ses fonctions au
moment de la prise du pouvoir par Cromwell et mis en résidence forcée au



BIBLIOGRAPHIE 203

château d'Edimbourg, où il partage une chambre avec John Swinton. Lord
Swinton était un quaker de fraîche date dont l'influence le conduira à adhérer au
mouvement en 1665. Robert Barclay avait été placé au « Scots College » de Paris,
une institution dirigée par les Jésuites, et dont son oncle, portant le même nom
que lui, était le recteur. Ce jeune garçon, ayant reçu une éducation dans la ligne
d'un strict calvinisme, est pressé de devenir catholique romain. On lui fait les

promesses d'une situation, s'il reste en France et complète sa formation catholique.

Mais il rentre en Ecosse en 1663 et il est très impressionné par l'attitude
de son père et les discussions avec lord Swinton. Il se convertit en 1666. Quatre
ans plus tard, on célèbre son mariage à la manière quaker. En 1677, il accompagne

William Penn et George Fox en Hollande et en Allemagne. Plus tard il
sera élu gouverneur non résident de East Jersey, charge confirmée par Charles

II. Son « Apologie » fut publiée en latin en 1676 et en anglais deux ans plus
tard. C'est un exposé systématique des positions doctrinales des quakers. Nous
sommes en plein dans les controverses théologiques du temps et Barclay fait
preuve d'une très bonne connaissance des différentes positions. Pour le lecteur
moderne, un certain nombre de points demeurent d'un intérêt certain. Par
exemple, la position quaker sur la notion d'Ecriture sainte. Elle est connue
par ailleurs et caractérisée par la primauté de l'esprit sur la lettre, à une époque

où l'on allait parler de plus en plus d'inspiration littérale. J'ai sur les

rayons de ma bibliothèque l'édition originale des « Considérations sur la vérité
et la divinité des Ecrits de l'Ancien et du Nouveau Testament » de J. F. Steins
(1742). Une lecture parallèle des chapitres de l'Apologie de Barclay sur les
Ecritures et de l'ouvrage de Steins est révélatrice de points de vue tout à fait
opposés. Barclay : « Cependant, parce que les Ecritures ne sont qu'une
déclaration émanant de la source et non la source elle-même, elles ne doivent pas
être considérées comme le principal fondement de toute vérité et connaissance ».

Steins : « Les auteurs de ces écrits (L'A.T. et le N.T.) affirment qu'ils ont parlé
et écrit sur l'ordre de Dieu... Par conséquent ces livres sont inspirés par Dieu.
Qu'ils aient été, depuis les temps les plus anciens, tenus pour divins, aussi
bien par les juifs que par les chrétiens, est ce que je m'en vais montrer
brièvement dans ce chapitre... ». La proposition XI sur le culte, de Barclay, XII
sur le baptême, et surtout XIII sur la communion sont d'une lecture très
profitable. Sans parler des chapitres sur la liberté religieuse et les persécutions.

Herald Châtelain.

Paolo Ricca : Il cattolicismo del Concilio. Un giudizio protestante sul
Concilio Vaticano II. Quaderni deUa gioventù evangelica italiana.
Torino, Libreria editrice Claudiana, 1966, 131 p.

Dans la littérature copieuse inspirée par Vatican II, Paolo Ricca donne une
note résolument protestante. Ses intentions sont : d'une part, informer le public
protestant italien de la portée du concile ; d'autre part, juger des décisions et
des déclarations du concile avec, pour critère, la Parole de Dieu. L'information
est probe et consciencieuse, le sens critique vigilant. L'idéal de Paolo Ricca
serait une Eglise parfaitement fidèle aux directives du Nouveau Testament.
Mais il reconnaît que le Nouveau Testament suppose divers types d'Eglises.
Dans le monde actuel, quelle Eglise pourrait se vanter de correspondre tout à

fait à l'un de ces types L'auteur reconnaît trop loyalement les lacunes du
protestantisme d'aujourd'hui pour céder à cette illusion. — Nous assistons



204 BIBLIOGRAPHIE

aujourd'hui à une transformation de l'Eglise romaine dont les conséquences
sont incalculables. Mais transformation n'est pas réformation. Le catholicisme
fait éclater la gangue dans laquelle, depuis le Concile de Trente, il était emprisonné.

Il cherche à se dégager d'une bureaucratie étouffante. Il s'efforce de

comprendre le monde qui l'entoure ; il renonce à l'anathème, à l'excommunication.

L'Eglise romaine s'offre à l'humanité actuelle comme la collectivité idéale,
riche d'un trésor millénaire de pensée, d'art, de gouvernement des âmes, détentrice

des grandes vérités révélées, des sacrements et de la grâce divine. Mais
l'institution telle que nous la connaissons correspond-elle à cette image
glorieuse Et si même c'était le cas, est-ce cette institution ou est-ce le Christ qui
nous sauve Ricca se pose d'autres questions tout aussi essentielles à propos
du rôle des évêques, du pape, des laïcs, de la liberté religieuse. Bien entendu,
il ne saurait accepter la mariologie professée par le concile. — Faut-il conclure
que l'auteur remet en question tout le travail accompli par le concile et n'aboutit
qu'à des jugements négatifs Non. Paolo Ricca est persuadé de la valeur d'un
tel effort. Il est temps qu'un dialogue véritable s'engage entre catholiques et
protestants. La chrétienté tout entière a trois grands problèmes à résoudre :

celui de l'intégrité de l'Evangile, celui de la catholicité nouvelle et celui de la
réforme de l'Eglise. Jusqu'ici, l'Eglise n'a su se réformer qu'en se divisant,
incapable d'assimiler les mouvements de réforme. (C'est vrai de la Préréforme,
de la Réforme protestante, du méthodisme et, de nos jours, du pentecôtisme.)
L'œcuménisme offre la possibilité d'une réforme sans rupture. Mais, demande
Ricca, si l'œcuménisme a fait avancer la cause de l'unité, est-il encore un
mouvement de réforme ¦—¦ Sans préjuger de l'avenir, on peut répondre que l'année
dans laquelle nous sommes a révélé combien la soif d'une renaissance spirituelle
est intense dans le monde d'aujourd'hui. Lydia von Auw

Le Père Lagrange au service de la Bible. Souvenirs personnels. Préface
de P. Benoît, O.P. Paris, Les Editions du Cerf, 1967, 381 p.

Ces souvenirs du P. Lagrange, qu'il rédigea dans les dernières années de sa
vie, ne sont publiés qu'aujourd'hui. Ils retracent l'histoire de la fondation de
l'Ecole biblique de Jérusalem et font revivre la crise moderniste. Quel chemin
parcouru depuis En dépit ou peut-être en raison de son parti pris de soumission,
le P. Lagrange a eu gain de cause et les sciences bibliques ont acquis droit de
cité dans les séminaires. — L'ouvrage contient aussi d'autres souvenirs du P.

Lagrange sur son enfance et ses années de formation, qui sont d'un très grand
intérêt pour la connaissance tant de sa personnalité que du milieu où elle
s'enracine. Il est complété par des pièces justificatives qui étaient jusqu'ici
dispersées et pour la plupart introuvables. François Grandchamp.

Florent Gaboriau, O.P. : Dieu dans le débat des hommes. Paris,
Editions du Centurion, 1967, 255 p.

Le P. Gaboriau a publié un vaste cours de philosophie destiné surtout à des

prêtres qui, comme ceux de la Mission de France, affrontent des mentalités
sécularisées. Il présente ici une anthologie bien faite pour éclairer les origines et les
structures de ces mentalités. Textes de romanciers (Vailland, de Mandiargues),
de philosophes païens (Platon, Aristote, etc.), chrétiens (Malebranche, Blondel,



BIBLIOGRAPHIE 205

Gilson, Maritain...) ou simplement philosophes comme Descartes, Kant, Marx,
Brunschvicg, et à côté d'eux quelques théologiens, Augustin, Thomas, Fénelon.
Ainsi le lecteur est mis en contact avec des hommes qui ont su vivre leur foi ou
leur incroyance, avant d'en faire la matière d'un discours. Chaque témoignage
replacé dans son contexte historique pousse Gaboriau à ouvrir un débat avec
son auteur qu'il poursuit tout au cours de son ouvrage, ce qui vaut au lecteur
la joie d'assister à un vrai dialogue, auquel lui-même participe au gré de ses
lectures. Cette présentation est d'un grand intérêt d'un point de vue pédagogique

; le commentaire ne fige pas le texte ; il en poursuit les grandes lignes et
les détails ; il ne fait pas écran entre le lecteur et l'auteur, mais médiatise la
pensée pour la rendre plus accessible. Pour ceux qui n'ont ni le temps, ni le loisir
de lire de gros ouvrages, mais se soucient de la présence de Dieu ou de son
absence parmi les « guides » de l'humanité, la somme du P. Gaboriau ne
manquera pas de les stimuler et de les faire réfléchir. Gabriel Widmer

J.-H. Newman : Essai sur le développement de la doctrine chrétienne.
Traduction de Marcel Lacroix. Introduction de L. Bouyer. Paris,
Desclée De Brouwer, 1964, 550 p. — Apologia pro vita sua.
Traduction de L. Michelin-Delimoges. Commentaires de M. Nédon-
ceUe. Paris, Desclée De Brouwer, 1967, 560 p. (Textes newma-
niens, IV, V.)

Si la tradition est vie, elle implique des changements. Mais ces modifications
du premier modèle de la doctrine et des structures de l'Eglise déforment-elles
ce premier type comme le pensent certains historiens protestants, ou bien
confirment-elles par-delà les variations certaines constantes fondamentales qui
constituent la continuité de la tradition et la fidélité de l'Eglise à ses origines
Tel fut le problème que Newman, encore anglican, se posait dès avant 1843 et
dont il devait donner la solution en 1845 dans son célèbre essai. Le concept de

développement, qu'il ne faut pas confondre avec celui d'évolution, lui permet
de mettre au jour les lois qui régissent, en dogmatique, le cours de la transmission

du dépôt révélé, son interprétation et l'explicitation de ses richesses. Il n'y
a donc pas détérioration et corruption progressive du message initial, mais
différenciation, amplification et enrichissement de ses données primitives. Pour
découvrir ces lois, Newman entreprend une sorte de phénoménologie des divers
dogmes, qui lui permet de dégager le processus original d'assimilation qui détermine

le développement en le gardant des corruptions. Il ne cesse donc de vérifier
les catégories par les faits, et d'éprouver les faits à la lumière des catégories,
pour légitimer le rôle joué par l'autorité dans la promulgation des dogmes, dont
l'instance suprême est Dieu lui-même. On a souvent taxé de biologisme, de
vitalisme la théorie du développement comme si Newman appliquait à la
théologie l'hypothèse que Darwin allait vérifier en science naturelle ; l'Essai
balaie ces contresens ; une lettre inédite de 1868, publiée en appendice, l'atteste
à son tour. — La traduction de l'Apologia due à Michelin-Delimoges (Bloud et
Gay, 1939) était depuis longtemps introuvable ; Mgr Nédoncelle a eu l'heureuse
idée de la rééditer. Lui-même a sensiblement modifié son introduction, remanié
quelquefois la traduction et mis à jour la bibliographie. Sous cette forme
nouvelle, l'Apologie attirera encore davantage de lecteurs qui voudront connaître
l'itinéraire de Newman, ses motivations théologiques et ecclésiastiques ; car,
derrière la contingence de la conversion, c'est toute une théologie et même une



206 BIBLIOGRAPHIE

théologie de l'histoire, toute une ecclésiologie, qui sont en cause. A lire
simultanément l'Essai et l'Apologie, on est surpris de voir combien Newman est
toujours présent dans les grands débats œcuméniques, comme il était présent
spirituellement à Montréal, lorsqu'on y traitait de la Tradition et des traditions,
ou à Rome quand on mettait au point les constitutions sur la révélation, l'oecu-
ménisme et la pastorale. Gabriel Widmer.

Deutscher evangelischer Kirchentag, Hannover ig6j. Stuttgart, Kreuz-
Verlag, 1967, 836 p.
Ce volume de 821 pages contient la presque totalité des prédications, études

bibliques, conférences et discussions entendues à Hannovre lors du 13e Kirchentag.

En parcourant ces pages, le lecteur reconnaîtra ce que chaque Kirchentag a
voulu être : l'Eglise en mouvement parmi les hommes de notre temps. — Cette
fois, le thème général était la paix dans le monde, paix réelle en Jésus-Christ,
malgré les apparences contraires. — La préface, déjà, introduit dans le vif du
sujet, la précarité de cette paix même à l'intérieur de l'Eglise, en parlant du
conflit qui divise l'Eglise allemande en deux camps, celui de la théologie dite
moderne et le mouvement de défense : pas d'autre Evangile. Sur la dernière
page, vous pouvez lire la prière de Saint François : « Fais de moi un instrument
de ta paix. » A l'intérieur de cette parenthèse se situe tout ce qui a été dit à

Hannovre, en particulier les travaux répartis dans ces quatre groupes : politique,
juifs et chrétiens. Bible et paroisse, la réforme de l'Eglise. — Ces travaux abordent

aussi bien le problème de l'interprétation moderne du message biblique de
la croix et de la résurrection que la réforme de l'instruction religieuse, du
service de la paix accompli par l'armée et par des objecteurs de conscience,
que de la réconciliation entre Juifs et Arabes et de la guerre du Vietnam, le
tout dominé par le problème n° 1 : la faim dans le tiers monde. — Le registre
des orateurs contient quelque 150 noms, évêques, ministres, théologiens, historiens,

sociologues, militaires, étudiants, simples fidèles, l'actuel et l'ancien
secrétaire du Conseil œcuménique des Eglises. — Ce qui a été dit à Hannovre
concerne à peu de choses près les hommes de partout pourvu qu'ils s'intéressent
aux problèmes brûlants et actuels. Il ne faut être ni théologien ni philosophe
pour comprendre la plupart des pages de ce volume et pour se convaincre
pleinement de ce qu'a affirmé le célèbre atomiste et historien, le professeur Weis-
zaecker, au début de sa conférence : « La paix mondiale est la première tâche
de notre siècle. » Frédéric Sieveking.

Protestants et catholiques en marche. Les pèlerinages œcuméniques au
pays de la Bible. Edité par René Beaupère, O.P. Paris, Les
Editions du Cerf, 1967, 180 p.

Le P. Beaupère a réuni dans ce petit livre les témoignages de quelques-uns
des participants aux pèlerinages œcuméniques en Terre sainte qui ont lieu
depuis une dizaine d'années à partir de Lyon. Simples impressions pour certains
ou notes de voyage d'un lyrisme quelquefois puéril ou ambigu, ils sont heureusement

complétés par des réflexions sur le sens du pèlerinage qui ne méconnaissent
pas ses « dangers ». Les organisateurs ont eu constamment le souci de donner
à leur entreprise sa vraie dimension de parabole du « pèlerinage de tous les
jours » des chrétiens en marche vers la nouvelle Jérusalem.

François Grandchamp.



BIBLIOGRAPHIE 207

Wolfgang Trillhaas : Ethik. Zweite, neubearbeitete Auflage. Ber- Theologik
hn, Alfred Töpelmann, 1965, xv et 498 p. (Sammlung Töpel- contbmpo-
mann : Erste Reihe, Band 4.) raine
Diverses circonstances ont retardé la publication de ce compte rendu.

C'est d'autant plus fâcheux que la R. T. P. a pour règle, faute de place, de

signaler les rééditions de façon très brève. Or celle-ci mérite plus qu'une simple
mention. L'auteur l'a augmentée d'une bonne cinquantaine de pages. Il a tenu
compte de toutes les critiques valables qui lui ont été adressées, allant jusqu'à
récrire entièrement tels passages, voire tels paragraphes. On ne peut qu'admirer
ce souci de mise au point. D'autant plus que le systématicien de Goettingen se
refuse à courir après « l'actualité théologique » et à adopter sans mûr examen
telles «notions-standard» de la théologie d'aujourd'hui... «qui sont peut-être
déjà d'hier » — On retrouve avec satisfaction le désir de garder contact avec
la pensée philosophique, que nous avions signalé déjà lors de la publication
de la première édition (cf. R. T. P., 1959-60, p. 74). Edmond Grin.

Horst Georg Pöhlmann : Analogia entis oder Analogia fidei Die
Frage der Analogie bei Karl Barth. Göttingen, Vandenhoeck &
Ruprecht, 1965, 164 p.

On sait que Karl Barth considère l'analogie de l'être comme l'erreur
centrale de la théologie romaine et qu'il lui substitue l'analogie de la foi : selon lui,
l'homme n'est pas analogue à Dieu par un être qui lui serait inhérent. L'objet
de H. G. Pöhlmann est d'examiner en détail ce jugement du célèbre théologien.
Il présente d'abord l'utilisation que fait Barth de l'analogie dans les différentes
questions de la théologie, qui concernent la religion, la connaissance théologique,

la Parole de Dieu, l'être de Dieu, etc. En dix-huit chapitres, il parcourt
ainsi tout l'enseignement de Barth. Puis il fait la synthèse des résultats qu'il a
obtenus en indiquant huit caractères de l'analogie barthienne, ses différents
types, ses origines, etc. Il ressort de cet exposé du barthisme sous un certain
angle une impression de force, d'unité et d'originalité. Mais l'ouvrage comprend
aussi une partie critique. L'auteur commence par repousser l'actualisme
barthien, c'est-à-dire la conception exclusivement dynamique de l'être, qui vient
de Hegel, et établit qu'il existe selon la Bible une analogie en soi et indépendante

de la grâce et de la révélation : elle se manifeste dans l'homme, image de
Dieu, et dans le monde, qui annonce son créateur. Cependant, l'auteur ne
conclut pas en faveur de la doctrine romaine. Il voit finalement dans l'opposition

des doctrines théologiques en présence celle de deux philosophies : l'une
menace la substance de Dieu, du monde et de la grâce, et l'autre tend vers un
monisme néoplatonicien de l'être. Cette thèse suggestive simplifie quelque peu
les données historiques. Mais il est intéressant de voir l'auteur proposer la
conciliation de l'analogie de la foi avec l'analogie de l'être.

Fernand Brunner.

Karl Barth : La prière d'après les catéchismes de la Réformation.
Neuchâtel et Paris, Delachaux et Niestlé, 1967, 120 p. (Collection
Foi vivante.)

La collection « Foi Vivante » inaugure la parution d'une série d'ouvrages
protestants par la réédition du petit commentaire de Karl Barth sur l'Oraison
dominicale. Le choix ne pouvait être meilleur car cette explication à la fois



208 BIBLIOGRAPHIE

simple et substantielle permet au lecteur catholique, tout en s'avançant sur le
terrain familier de la prière œcuménique, de découvrir l'authentique spiritualité
réformée dans un langage contemporain. Tout lecteur d'ailleurs, quel qu'il
soit, trouvera à travers ces pages, non seulement un aperçu des options
maîtresses de Karl Barth, mais surtout une initiation à la vie profonde de la foi.

François Grandchamp.

Henri de Lubac, S.J., de l'Institut : Paradoxe et mystère de l'Eglise.
Paris, Aubier-Montaigne, 1967, 222 p.

Le P. de Lubac, qui a été un des artisans du renouveau théologique qui a
inspiré Vatican II, semble redouter maintenant que l'élan du Concile entraîne
certains à négliger des vérités fondamentales comme si elles étaient dépassées.
Il a rassemblé sept études publiées dans diverses revues qui gravitent toutes
autour de la Constitution Lumen Gentium et l'interprètent à la lumière de la
grande tradition chrétienne. L'auteur réaffirme avec force, contre ses détracteurs,
la maternité de l'Eglise. Si la redécouverte de l'Eglise comme peuple de Dieu
caractérise Lumen Gentium, les autres définitions bibliques et patristiques ne
doivent pas être abandonnées car nulle image n'épuise le mystère ecclésial. —
Le lecteur protestant pourra faire son profit de certains de ces avertissements,
en particulier quand le P. de Lubac souligne que le renouveau de l'Eglise
est fonction de sa fidélité : « Seul un christianisme authentique est une force
de salut pour le monde » (p. 24). Il se laissera interpeller quand l'auteur affirme
que le Christ ne se sépare pas de l'Eglise : « Ceux-là mêmes qui la méconnaissent,
s'ils reçoivent encore Jésus, savent-ils qu'ils le lui doivent ?» (p. 18). Il restera
plus réservé devant une mystique de l'Eglise qui, avec Teilhard de Chardin,
en fait l'axe de l'histoire du monde et la nouvelle Jérusalem.

François Grandchamp.

Giovanni Blandino, S.J. : Peccato originale e poligenismo. Forli,
Ethica, 1967, 47 p.

Dans une brève étude, le savant jésuite tente de concilier certaines théories
scientifiques sur les origines de l'humanité (poly-génisme) avec les données des
textes de la Genèse et de saint Paul qui traitent du premier homme et les
affirmations de la théologie catholique. L'entreprise est ardue. L'auteur pose
loyalement les grands problèmes de la douleur, de la mort et du péché et ses réflexions
ne manquent pas de largeur et d'intérêt. Mais il ne parvient pas à éviter une
certaine confusion due, pensons-nous, à sa manière d'aborder les textes sacrés.
Ont-ils pour lui une valeur historique ou mythique La chose n'est pas claire.
La solution assez teilhardienne que propose l'auteur, comme les autres
hypothèses de savants catholiques auxquelles il fait allusion permet de mesurer le
chemin parcouru depuis le moment où Antonio Fogazzaro présentait timidement

au public cultivé d'Italie la doctrine de l'évolution.

Lydia von Auw.



BIBLIOGRAPHIE 209

Oscar Cullmann : Immortalità dell'anima o risurrezione dei morti
Brescia, Paideia, 1967, 59 p.

Charles H. Dodd : Evangelo e legge. Brescia, Paideia, 1968, 108 p.
R. de Vaux : I patriarchi ebrei e la storia. Brescia, Paideia, 1967, 67 p.

U nous semble utile de recenser en un seul compte rendu ces trois précieux
petits volumes, dont les auteurs et la valeur sont d'ailleurs bien connus.
Soulignons en passant le mérite de la « Paideia », qui est en train de publier des

œuvres protestantes et catholiques de grande valeur : ce qui ne pourra que
contribuer à l'élévation du niveau de la culture religieuse en Italie. — Quelques
mots seulement sur chacun de ces livres : le volume de Cullmann contient un
essai du fameux théologien sur les « choses dernières », essai paru dans les
« Mélanges » pour la célébration du 70e anniversaire de Karl Barth. — L'étude
de Dodd sur le rapport entre la foi et l'éthique dans le christianisme des
premiers siècles présente, avec quelques adjonctions, un cours donné durant
l'année 1950 à l'Université Columbia de New York. — Le troisième petit
volume, une étude historique du Père de Vaux, contient une conférence donnée
à Kansas City qui développe deux articles assez connus, déjà parus dans la
Revue biblique.

Filippo Gentiloni.

Walter Kasper : Dogme et Evangile. Paris, Casterman, 1967, 150 p.
(Christianisme en mouvement, 4.)

Professeur à Münster, Kasper entreprend la défense du dogme attaqué par
les représentants de la nouvelle théologie, non pas dans un esprit d'orthodoxie
timorée, mais dans la conviction de sa nécessité comme concept de base pour
une théologie œcuménique digne de ce nom. Son plaidoyer est rigoureux : la
nature et la fonction du dogme dans ses rapports avec l'Evangile pour la théologie

romaine, pour le luthéranisme et les modernes (Ebeling, Kasemann), son
développement et ses déviations juridiques, sa réinterprétation à la lumière
des herméneutiques. C'est pour Kasper l'occasion de dissiper des malentendus,
de redresser des erreurs historiques, d'insister sur la primauté de l'Evangile,
de la liturgie et de la doxologie et la priorité de la pastorale sur la formulation
technique des dogmes, en insistant sur l'importance du problème de la vérité
et du langage bibliques. Ces quelques pages denses, informées et ouvertes sur
1'« espace œcuménique » marquent un tournant dans la conception romaine
habituelle du dogme, preuve en soit cette citation qui résume des développements

solidement documentés : « Le concept de dogme est un concept
dynamique et fonctionnel : le dogme résulte de l'expérience antérieure de l'Eglise
au contact de l'Evangile, et anticipe une expérience future, pour laquelle
l'Eglise doit se tenir ouverte. » Cette position permet de reconnaître au dogme
un rôle dans l'interprétation de l'Ecriture, celui de témoin de la tradition
vivante : « Le dogme est l'horizon historiquement donné, à l'intérieur duquel
nous lisons l'Ecriture. » Mieux comprendre l'Ecriture, c'est mieux saisir le
dogme et vice versa, dans le mouvement qui va de Tanamnèse à l'anticipation
du salut.

Gabriel Widmer.

H



210 BIBLIOGRAPHIE

Alan Richardson : Le procès de la religion. Paris, Casterman, 1967,
130 p. (Christianisme en mouvement, 2).

Depuis Barth, on s'interroge parmi les théologiens, historiens et philosophes,

pour savoir si le christianisme est originairement une religion, si la foi au
Christ Jésus n'exclut pas la religiosité sous toutes ses formes (Religion et non
pas Gottesdienst, pour l'exprimer en allemand, puisque le français n'a que le
terme religion à sa disposition). Richardson analyse au cours de six conférences
les données du problème à ses différents niveaux : bibliques, historiques,
philosophiques, ce qui lui permet de définir la sécularisation, l'athéisme et les
courants de la théologie nouvelle, en une vaste fresque qui va de Bultmann
(l'herméneutique) à van Büren (l'analyse du langage). Richardson n'est pas loin de
croire que le Christ est présent partout, attendu par les grandes religions
positives, présent dans son Eglise par-delà ses divisions confessionnelles. Anglican,
il cherche donc à tracer une voie moyenne entre le paulinisme strict et rigoureux

de Barth et le johannisme actualiste et critique de Bultmann. Comme il le
développe dans son dernier chapitre, la mort de Dieu ne serait-elle pas une
nouvelle exagérée Il croit à la possibilité de traduire le message biblique en
langage séculier, sans pour autant en esquiver les antinomies (par exemple, les

rapports de tension entre la grâce et la liberté) ; il espère dépasser l'opposition
entre le christocentrisme de la soi-disant néo-orthodoxie et l'humanisme des

théologies areligieuses, par une restauration de la notion de religion dans les
limites de la foi. _Gabriel Widmer.

G. M. Garrone : Que faut-il croire Tournai, Desclée, 1967, 295 p.

Ce livre est l'expression de l'inquiétude d'un prélat, qui a charge d'âmes,
en présence du désarroi doctrinal et du fléchissement de la discipline qui
touchent aujourd'hui une partie du clergé catholique et même un certain nombre
de laïcs. Le cardinal Garrone ne saurait passer pour un conservateur intégriste :

n'est-il pas l'auteur d'une traduction française des Psaumes très moderne, pour
l'usage liturgique paroissial Néanmoins, son livre est assez décevant : si la
langue en est claire et agréable, s'il contient des pages d'une admirable spiritualité,

si rares à notre époque, l'exposé doctrinal nous laisse sur notre faim. Rien
n'est abandonné ni même nuancé des positions traditionnelles, y compris le
purgatoire (ce qui est le droit et le devoir d'un évêque). Mais on ne trouve pas dans
ces pages la moindre réponse sérieuse aux difficultés que soulèvent certaines
affirmations pour l'homme de notre temps. Le fidèle angoissé par les problèmes
que posent la résurrection, l'enfer, les puissances démoniaques, ou la
transsubstantiation, pour n'en citer que quelques-uns, se voit seulement rendu attentif
aux dangers qu'il y aurait à mettre en doute ces divers points de doctrine. On
s'étonne aussi de voir le dimanche envisagé à la manière juive comme le
septième jour, et non comme le premier jour de la semaine, signe du recommencement

de toutes choses en Christ ressuscité. En revanche, les pages consacrées au
silence religieux et à la louange de Dieu (qui manquent tant au culte réformé
et qui commencent à se raréfier aussi dans le culte catholique) sont de très belle
venue, ainsi que celles concernant le dialogue, mot particulièrement galvaudé
à l'heure actuelle. _ _Richard Paquier.



BIBLIOGRAPHIE 211

Dietrich von Oppen : Als Christ Leben. Themen des Glaubens —
Themen des AUtags. Stuttgart-Berlin, Kreuz-Verlag, 1967, 75 p.

Le monde moderne n'est plus celui de la Bible, mais il en est issu à bien
des égards. Entre certains thèmes bibliques et certaines structures de notre
existence présente, il y a des correspondances que l'auteur dégage en douze
courts chapitres. Il montre ainsi la possibilité pour le chrétien d'aujourd'hui
d'être témoin de l'Evangile non seulement par sa parole, sa prière ou son

comportement, mais aussi par sa compréhension de la situation : un monde où
l'homme, n'étant plus imbriqué dans des collectivités naturelles, « se rencontre
sans cesse lui-même » et retrouve ainsi la grande interrogation biblique qui le
concerne — un monde qui appelle chacun à disposer d'une liberté intérieure
lui permettant un engagement volontaire, ce qui rappelle l'audacieux mot de

l'apôtre: «Tout est permis, mais je ne me laisserai asservir par rien» — un monde
qui conteste périodiquement l'arbitraire du pouvoir, ayant appris de l'Evangile
que toute autorité est fonction d'un service. De même l'idée que chacun est
constructeur ou destructeur d'autrui est impliquée dans la prédication
apostolique ; ou encore le thème d'une « justification » qui ne peut être trouvée
dans la conformité à des normes établies, mais seulement dans « la foi » ; d'une
façon générale, tout le dynamisme de l'existence moderne : il n'est pas sans
rapport avec l'eschatologie qui sous-tend la conception biblique de l'histoire.
— Parfois c'est une opposition autant qu'une correspondance qu'il s'agira de
discerner : ainsi l'abstraction et l'analyse scientifiques, rendues possibles par la
foi au Dieu créateur et à la démythologisation qu'elle comporte, s'avèrent
insuffisantes et aliénantes, si elles ne s'accompagnent pas d'une exigence de
totalité inscrite dans cette foi elle-même et dans la loi d'amour qui en découle ;

de même, la notion d'une rémission des péchés, à première vue peu accessible
à l'homme du XXe siècle, doit absolument être récupérée, par cet homme qui
fait l'expérience d'une culpabilité qui le menace de partout et quoi qu'il fasse,
jeté par elle tantôt dans l'angoisse, tantôt dans le cynisme. — Quant au sacerdoce

royal, notion commune à l'Ancien comme au Nouveau Testament, elle
permet d'élaborer une éthique dans laquelle la vocation de chacun s'éclaire
à l'image de celui qui s'est donné comme grand Prêtre et comme Roi dans
son sacrifice ; elle connote l'idée de substitution, la promesse d'être une force
de guérison, le témoignage rendu à la réalité d'un Royaume qui est « proche » :

les artisans de ce règne ne sont pas toujours ceux qui le confessent des lèvres,
mais il importe néanmoins qu'ils prennent conscience des fondements derniers
de leur action. C'est à quoi visent ces pages suggestives, dont la densité appellerait

une traduction plutôt qu'un résumé. Louis Rumpf

Yves Congar, O.P. : Situation et tâches présentes de la théologie.
Paris, Cerf, 1967, 160 p. (Cogitatio fidei, 27).

Ouvrage intéressant pour un public cultivé cherchant à connaître les
orientations nouvelles de la théologie catholique conciliaire, recueil de textes divers
mais bien ordonnés, image cohérente d'une étape de recherche où de grandes
questions sont laissées ouvertes : voilà ce qui caractérise ce tableau du renouveau

théologique (un de plus — cf. recensions précédentes ici même). —
Premier tiers : trois textes sur l'évolution théologique de 1939 au Concile, avec



212 BIBLIOGRAPHIE

redécouverte des sources (Bible, Pères) et de l'homme (personne, monde,
histoire) ; nombreuses références en note. Second tiers : le sujet central, qui est de
donner pour « tâche présente » à la dogmatique de s'ouvrir à « l'Economie », à
l'histoire du salut. Dernier tiers : deux analyses de détail, « Du bon usage de
Denzinger » et « Langage des spirituels et langage des théologiens » (défendant
les premiers, y compris — modérément — Luther). — « L'important est d'honorer,

selon la vérité, l'union qu'il est nécessaire d'établir entre l'anthropologie
et la théologie » (p. 73). Telle est la conséquence découlant à la fois de la lecture
biblique de l'histoire du salut et de l'ouverture à la pensée contemporaine ; elle
exige de voir, non seulement « l'impact humain des choses de Dieu » (p. 106),
mais peut-être — voilà l'une des questions ouvertes — également la présence
en Dieu lui-même de l'humanité, de cette humanité vers laquelle il s'est tourné
dans l'histoire du salut. Mais voilà la seconde question ouverte : « Qu'est
exactement le salut » (p. 68), « qu'est-ce, pour le monde et pour l'homme, qu'être
sauvé » (p. 80). Chose curieuse, ce n'est pas dans l'article christologique central
qu'est posée cette question anxieuse (là, on semble avoir une réponse : « Le
terme, c'est Dieu et notre divinisation », p. 109). Et l'auteur ne semble pas
s'attendre à devoir, à cause d'une réponse nouvelle à cette question, remettre
en cause sa théologie, son anthropologie, sa conception de Dieu et du Christ —
bref, tout son ouvrage Or il se pourrait qu'une telle réponse surgisse, venant
d'un domaine où l'auteur sait (cf. avertissement) n'être pas assez entré, un
domaine qu'il dit « éthique », mais qui pourrait être « dogmatique » (en un sens
à renouveler) : celui de la « dimension prospective et dynamique » (p. 9) du
développement économique et social et de la révolution politique.

Jean-Pierre Thévenaz.

Mythe et Foi. Actes du Colloque organisé par le Centre international
d'études humanistes et par l'Institut philosophique de Rome.
Paris, Aubier, 1966, 585 p.

Ce volume rassemble plus de vingt-cinq contributions de théologiens et
philosophes européens. Parmi ceux-ci se détachent les noms de H. Ott,
H. W. Bartsch, K. Kerenyi, G. Widengren, A. Vergote, A. de Waelhens,
H. Bouillard, R. Marié, Cl. Bruaire, S. Breton, E. Grassi, G. Fessard, A. Scrima,
E. Castelli. Dans la conférence qui ouvre cet ouvrage, R. Panikkar discerne
dans la foi, qu'il définit comme une ouverture existentielle à l'Absolu et réponse
qui ratifie librement cette ouverture, une dimension constitutive de l'homme.
Suit une analyse du théologien H. Ott sur la structure de l'acte de foi en tant
qu'unité de la décision et de la connaissance. Les exposés des professeurs
A. Vergote et A. de Waelhens esquissent un chemin de réflexion qui nous est
apparu comme le plus original parmi l'ensemble des travaux. Le premier
dénonce, d'abord, la perspective trop étroitement anthropocentrique de la
démythologisation bultmanienne ; or le mythe, pense cet auteur, est davantage
un discours de l'Autre, qui manifeste le monde et l'homme, qu'un discours sur
l'homme. Dans cette ligne critique se situe la réflexion passionnée et
volontairement provocante de J. Brun : la démythologisation se voit ici tout simplement

assimilée à une œuvre de l'incroyance ; son but est la liquidation méthodique

de la Transcendance. Conclusion : il faut « démythiser la démythisation »,

ce à quoi s'emploie avec férocité et moult sarcasmes le philosophe français.
A. de Waelhens souligne avec justesse que le mythe est d'abord une notion



BIBLIOGRAPHIE 213

opératoire : comme telle, elle joue un rôle de premier plan dans les travaux
de Marx, Freud et Nietzsche. Par le déplacement du critère de la vérité qu'ils
opèrent — critère qui n'est pas donné dans l'aperception de la conscience
immédiate mais dans une elucidation du sens — ces grands initiateurs
prétendent rejoindre l'objectivité au-delà des mythes de la conscience immédiate,
individuelle ou collective. Pourtant, fait remarquer cet auteur, l'instance à

laquelle est enchaînée l'élucidation du sens, tout en promouvant une
intelligibilité nouvelle de l'homme, n'échappe pas à l'illusion même qu'elle dénonce :

en effet 1'« objectivité pure dont on attend l'instauration des vérités définitives

est, pense A. de Waelhens, un mythe. Elle se fonde sur l'idée ou l'idéal
d'un spectateur impartial que son savoir ne met pas lui-même en cause. Il est
curieux de constater que des grands penseurs, comme Marx et Freud, qui ont
tout fait pour dénoncer cette illusion, la retrouvent et la professent sitôt défini
leur nouveau terrain d'exploration » (p. 260). — Une autre perspective de
recherches, qui touche au problème radical de la possibilité d'une théologie,
d'une parole de Dieu et surtout d'une révélation historique déterminée, est
ouverte par les travaux de S. Breton, J. Ladrière et CI. Bruaire en particulier.

— Malgré l'inégal intérêt que soulève chacune des contributions rassemblées

dans cet épais volume, celui-ci donne un bon éventail de tentatives
actuelles très variées de penser la démythologisation et par là même le mode
de représentation dont se pare le langage de la foi, dans la Bible et les discours
théologiques. Christian Payot.

M.-D. Chenu : Théologie de la matière, Civilisation technique et Spiri¬
tualité chrétienne. Paris, Les Editions du Cerf, 1967, 156 p. (Foi
vivante, 59.)

On trouve ici une série d'études qui traitent du même objet dans la même
perspective : « La condition de l'homme qui, dans sa substance même et pour sa
perfection, implique la matière » (p. 7). L'auteur s'élève contre la tradition
platonico-augustinienne qui déprécie le corps, et défend, avec Aristote et saint
Thomas, une anthropologie différente. Mais son objet n'est pas de comparer
ces deux tendances doctrinales pour elles-mêmes : ce sont les problèmes du
XXe siècle qui émeuvent sa réflexion. Il note les résistances instinctives que le
chrétien éprouve devant l'emprise croissante de la machine sur les conditions
de vie et cherche à découvrir un équilibre spirituel nouveau dans une société
dite matérialiste. Il le découvre dans une philosophie qui, loin de rejeter la
matière, l'intègre au contraire et lui donne un sens, et dans une spiritualité qui
voit en elle un lieu d'action pour la grâce du Christ. Ecrit à la manière de
l'auteur, c'est-à-dire avec clarté et chaleur, ce livre soulève des problèmes urgents
et graves. On ne peut qu'admirer et respecter l'auteur quand il ouvre des voies
apostoliques nouvelles et considère la civilisation technique comme une terre
de mission. Mais sa confiance dans « l'efficacité rationnelle, calculée, mécanique,
de l'homme » n'est-elle pas excessive L'homme peut-il être à la fois autonome
et co-créateur Est-il vrai que la religion du Christ désacralise la nature On
ne manquera pas de rencontrer ces questions au cours de la lecture.

Fernand Brunner.


	Bibliographie

