Zeitschrift: Revue de Théologie et de Philosophie
Herausgeber: Revue de Théologie et de Philosophie
Band: 19 (1969)

Heft: 2

Buchbesprechung: Bibliographie

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 15.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

SCIENCES
BIBLIQUES

BIBLIOGRAPHIE

LucieEN LAzAre, ELiE MEL1A, EMILE JEQUIER, PAUL PASSELECQ :
Quatre approches différentes de la Bible. Bruges, Beyaert, 1966,
122 p.

¢ Ce que les fidéles (des dénominations juive et chrétiennes) ignorent davan-
tage en matiere biblique, c’est la maniére dont les autres considérent, abordent
et utilisent le Livre saint. » Voici posée (p. 12) la question & laquelle Paul
Passelecq, moine bénédictin, a cherché une réponse en préparant ce petit
ouvrage collectif, dont on devine en méme temps les limites. Un rabbin, un
archiprétre orthodoxe, un pasteur et le Pére Passelecq lui-méme exposent en
termes généraux l'essentiel de la position traditionnelle de leur religion ou
confession, vis-a-vis du Livre saint. Ils écrivent sans se consulter les uns les
autres, chacun suivant le plan que lui dicte sa propre logique confessionnelle :
T'ouvrage n’est pas une « table ronde ». Tentée aux divers niveaux de l'exégése,
de I'homilétique, de la liturgique, et de la spiritualité des fidéles, cette approche
ne va pas sans fournir une ample moisson de détails variés, tout en offrant
au lecteur non spécialisé un tableau succinct des différences confessionnelles
actuelles. L’enseignement oral et l'irremplacable contact entre maitre et dis-
ciple restent, aujourd’hui comme par le passé, au premier plan de la tradition
juive, dont le dialogue qu’elle entretient avec la Bible engendre une histoire
qui continue en droite ligne celle de I'époque prophétique. Dans la tradition
orthodoxe, c’est la liturgie qui demeure le lieu privilégié de 1'usage des Ecri-
tures. L’exposé protestant met en lumiére l'application de la vérité biblique
a l'existence courante, dans la vie communautaire comme dans le témoignage
du croyant au sein de la société, tandis que les pages de l'auteur catholique,
sans étre totalement exemptes d’une certaine polémique confessionnelle, sou-
lignent les principaux tenants et aboutissants du renouveau biblique romain,
renouveau dont chacun ne connait pas encore I'importance. Il est dommage
que cette excellente introduction a une connaissance confessionnelle réciproque
laisse le lecteur sur sa faim en ce qui concerne le probléme, aigu aujourd’hui,
du rapport entre Ecriture et tradition. L’exposé orthodoxe identifie ces deux
grandeurs (p. 42), dont la relation est ignorée par le texte protestant, et reste
parfois enfermée, au long des pages catholiques, dans les termes anciens (tels
ceux du postulat tridentin de la tradition orale originelle complétant, en les
doublant, les textes du Nouveau Testament). Mais & chaque page de ce petit
livre, éclate le role central que tient la Bible dans les grandes confessions juive
et chrétiennes. A sa maniére, voici un gage de plus dans le dialogue cccumé-

nique. BERTRAND ZWEIFEL.

WERNER PFENDSACK : Ihr seid das Salz der Erde. Eine Auslegung
der Bergpredigt. Basel, Friedrich Reinhardt Verlag AG, 1966,
205 P.

L’auteur de ces dix-huit prédications consacrées au Sermon sur la mon-
tagne est pasteur a Béle et a déja donné plusieurs autres recueils du méme type.
Dans un style incisif et une langue simple, préoccupé de l'actualité sociale,
économique et politique, il s’adresse ici aux participants d’'un camp de jeunes
en Hollande et renouvelle pour eux la parénése de 'aumoéne, du jeline, de la



BIBLIOGRAPHIE 123

porte étroite, du sel de la terre... Les formules lapidaires ne manquent pas.
On remarquera ce raccourci au sujet du pardon : « Si tu ne te mets pas du coté
de ton adversaire, c’est Dieu qui, vis-a-vis de toi, s’y mettra» (p. 66). Et ce
commentaire du 6¢ commandement, tel que Jésus 1'a remis en valeur : « Il ne
signifie pas seulement : tu n’as pas de droit sur la vie de ton prochain, mais bien
plus encore : cette vie appartient & Dieu » (p. 59-60). Sans concession vis-a-vis
de la morale dite nouvelle, ce livre ne va pas sans rappeler le refus de la grice
a bon marché qui a inspiré Schniewind ou Bonhoeffer. Pas plus que chez ces
auteurs, cependant, le Sermon ne devient un code de perfectionnisme moral ou
religieux. « La force de ces paroles n’est autre que la force de celui qui les dit »
(p. 13). L’auteur ne se borne pas & mettre en lumiére I’ceuvre substitutive du
Christ (ceuvre constamment présente, comme le montre Thurneysen). L’évan-
gile du Sermon sur la montagne consiste avant tout en I'ordre nouveau dans
lequel les croyants sont transplantés par la foi, ordre qu'’il devient possible de
concrétiser par une obéissance active. On regrettera toutefois I’absence presque
complete, dans ces messages fondés sur une solide exégese, de la perspective
eschatologique qui seule confére a la grande instruction matthéenne sa place
particuliere d’éthique de crise dominée par I'imminence de la fin et la proximité

du Royaume. BERTRAND ZWEIFEL.

RopoLPHE KASSER : L'Evangile selon saint Jean et les versions coptes.
Neuchitel, Delachaux et Niestlé, 1966, 318 p. (Bibliothéque théo-
logique.)

Peut-étre certains acheteurs de ce volume de la Bibliothéque théologique
iront-ils de surprise en surprise. Lisant sur la couverture en gros caractéres
nettement contrastés sur fond blanc : « L’Evangile selon saint Jean », ils croiront
peut-étre en avoir découvert un nouveau commentaire. Mais il suffit de s’appro-
cher pour découvrir en plus petits caractéres et sur fond vert la suite du titre :
« ... et les versions coptes ». Ouvrant le livre par le milieu, ils tomberont sur
74 pages de copte en transcription diplomatique, sans traduction ni titre
courant. Ils penseront s’étre procuré une édition de la version copte de I'évangile
de Jean. Erreur ! il s’agit de celle du livre de Josué, alors que celle de 1'évangile
de Jean n’est pas reproduite dans ce volume. S’ils se reportent alors a la table
des matiéres, ils découvriront que ce livre se présente comme n’ayant pas de
corps : a 50 pages intitulées « introduction » font directement suite dix « appendi-
ces » occupant 120 pages (la transcription susdite se trouvant insérée dans le
paragraphe ¢ a » du neuviéme appendice, sans que rien dans la table des matiéres
ne manifeste sa présence, bien qu’elle occupe a elle seule plus de pages que
tout le reste des appendices). Tout cela est clos par 130 pages qui contiennent
une « liste » et deux «index ». — Mais il ne faudrait surtout pas que ces bizarre-
ries dans la présentation rebutent le lecteur. C’est un véritable trésor, ou plutét
une collection de trésors qu’il a en mains. L’infatigable coptologue de Genéve
nous donne 13, sous une forme trés dense, les résultats de nombreuses recherches
qu’il a accomplies & partir des papyri Bodmer III, VI, XIX, XXI et XXII
aprés les avoir édités. Les deux lignes de recherche principales sont les sui-
vantes : 1) en comparant les procédés utilisés par les diverses traductions
coptes d’'un méme livre biblique, essayer d’établir un arbre généalogique de ces
traductions et des informations plus précises sur les régions et les époques ou les
divers dialectes coptes exercérent leur vitalité ; 2) déterminer de facon assez
précise les procédés littéraires des traducteurs coptes pour pouvoir tirer de



I24 BIBLIOGRAPHIE

leurs ceuvres des conclusions plus sfires quant a la reconstitution de la forme
textuelle qui leur a servi de base. — Pour quiconque s’intéresse & 1'établisse-
ment du texte biblique et est un tant soit peu initié aux problémes posés par
les versions coptes, il s’agit 1 de questions essentielles. — Ceux qui n’auraient
pas la patience de suivre la démarche du chercheur mais s’intéresseraient
essentiellement aux résultats trouveront ceux qui ont été atteints dans la
premiére ligne de recherche exposés dans la premiére section de l'introduction,
sous le titre « dialectes coptes et versions coptes». Il s’agit 14 essentiellement
de la reprise un peu plus ramassée et nuancée d'un article paru dans Biblica
(46) 1965, p. 287-310. Quant aux résultats atteints dans la seconde ligne de
recherche, on les trouve condensés de la page 181 a la page 236 sous la forme
d’un apparat critique tiré des versions coptes de I'évangile de Jean et complé-
tant celui de I’édition Nestle, au texte de laquelle ses variantes se référent. La
reconstitution grecque des diverses variantes est affectée de cinq coefficients de
probabilité différents, ce qui apportera au bibliste une aide fort précieuse
pour apprécier 'intérét de ces témoignages. — Ce livre contient également des
données directement utiles pour les usagers des versions coptes : aux pages 28
a 43, une énumération des témoins souvent fragmentaires des diverses versions
coptes de I'évangile de Jean, énumération accompagnée par des propositions
de modifications aux éditions existantes de ces versions. Ces modifications
sont proposées de fagon nuancée et portent également sur I'édition que Kasser a
donnée du papyrus Bodmer III. On saluera également avec reconnaissance
les deux index grec-copte et copte-grec de 'évangile de Jean qui terminent cet
ouvrage. Toujours dans le domaine des résultats précieux pour les usagers des
versions coptes, notons (aux pages 93-167) l’édition diplomatique et plus
exacte du papyrus de Josué dont une partie est conservée dans la collection
Chester Beatty et fut éditée par A. F. Shore, et dont le reste constitue le papyrus
Bodmer XXI édité par R. Kasser. Regrettons seulement que rien n’indique
au lecteur la présence ici de cette premieére édition compléte. Il n’aura pas
plus I'idée d’y chercher une intéressante liste de variantes grecques tirées de
I’ensemble des versions coptes et portant sur les trois premiers chapitres de la
Genese (aux pages 79-84). On ne nous dit d’ailleurs pas a quelle édition du
texte grec se référent ces variantes. — Enfin, ce qui fait & mes yeux l'intérét
principal de cet ouvrage vraiment inépuisable, c’est tout ce que je n’ai pas
énuméré jusqu’ici et qui ne se laisse guére énumérer : de nombreuses lignes
de recherche a I'état d’ébauche, des exemples plus poussés de l'application
des méthodes statistiques au classement des dialectes coptes, en un mot tout
ce qui nous fait entrer dans le travail de recherche d’un spécialiste & qui sa
vitalité et sa vaste culture donnent une efficience exceptionnelle aussi bien
pour l'édition de textes nouveaux que pour la réalisation d’ceuvres de synthese
couvrant tout ’ensemble du domaine culturel copte. Concluons que ce volume
constitue un complément indispensable a la série des papyri Bodmer coptes et
que tout usager du texte grec de l'évangile de Jean y trouvera un apparat
critique complémentaire présenté de fagon nuancée.

JEAN-DOMINIQUE BARTHELEMY.

Paoro Ricca : Die Eschatologie des Vierten Evangeliums. Zirich und
Frankfurt-a.-M., Gotthelf-Verlag, 1966, 196 p.

« L’eschatologie johannique peut étre appelée une eschatologie personna-
lisée. » C’est la thése qu’apporte Ricca au débat, souvent repris depuis Bult-



BIBLIOGRAPHIE 125

mann, de I'eschatologie du 4® Evangile (p. 128). Il précise : « Pour Jean comme
pour Paul, plus explicitement encore, peut-étre, que chez ce dernier, la christo-
logie est le cceur de 1'eschatologie » (p. 70). En revalorisant & la fois les perspec-
tives historique et christologique du 4® Evangile, 'auteur suit Dodd, Preiss,
Cullmann surtout (a part sa doctrine des sacrements), et s’attaque en particu-
lier a 'exégése bultmaniennne. « Jean ne mélange pas les temps ! » (p. 156), et le
livre de Ricca non plus. Il suit un plan tripartite : I'événement eschatologqiue
(consummatum est) — le dernier jour (et veniet consummatio) — le nin escha-
tologique (continuum eschatologicum). L’exégeése des divers thémes johan-
niques, a laquelle se livre d’abord l'auteur, démontre a ses yeux qu’on ne
saurait comprendre les expressions-clés du 4¢ Evangile sans les rapporter sans
cesse a 'ceuvre de Jésus de Nazareth, accomplie durant les trente années de
sa vie terrestre et dont le sommet est la croix. Au Vendredi-Saint, la krisis
supréme n’est pas seulement préfigurée, elle est réellement accomplie. Vie et
mort de Jésus sont le theatrum gloriae Dei (p. 29), et la parole: « Tout est
accompli » (Jean 19 : 29) est fondamentale pour la compréhension de I’ensemble
de I’Evangile. L’eschatologie n’est donc pas tant l’enseignement des choses
derniéres, en tant que telles, que celui, enraciné dans le passé, du commencement
des choses mouvelles, inaugurées en Jésus-Christ. L’avenir, lui, n’est pas éliminé
pour autant. Il ne se réalise pas seulement dans et par la décision de I'individu
croyant, mais embrasse 1'histoire de 1'Eglise et celle du monde, pour lesquelles
le concept de « dernier jour », chez Jean comme dans les synoptiques, demeure
fondamental. En affirmant (11:25): « Je suis la résurrection et la vie» le
Christ johannique n’entend pas abolir la foi en la résurrection future, sceau
de la vie éternelle. Il attache, fait nouveau, cette résurrection a sa propre per-
sonne. Quant au présent, situé entre I’eschaton réalisé et sa manifestation finale,
il est le temps de 1'Esprit, par lequel s’actualise la tension entre ces deux pdles
de I'histoire. Cette tension force I'individu a se décider (ici, Ricca récupére
partiellement le vocabulaire existentiel), mais elle est, aussi, journellement
vécue dans I'Eglise, communauté croyante et célébrante (par le culte et les
sacrements), et caractérise ’histoire du monde dans son ensemble. C’est la
raison pour laquelle la vie éternelle se définit, chez Jean, en termes d’éthique.
Elle est un menein, elle est amour. — Comme nombre de travaux récents, celui
de Ricca réhabilite le role central de I’Ancien Testament dans le 4¢ Evangile.
Exégese, théologie et critique interférent tout au long de ces pages trés denses
qu’achéve une abondante bibliographie. Achevée en 1961 par un pasteur se
destinant au service de I’Eglise vaudoise du Piémont, cette thése reste actuelle

malgré le retard de cinq ans qu’accuse sa parution.
BERTRAND ZWEIFEL.

WERNER BIEDER : Die Verheissung der Taufe im Neuen Testament.
Zurich, EVZ-Verlag, 1966, 320 p.

Celivre est le fruit d’une longue recherche patiente de 'auteur, recherche dont
les débuts remontent aux années 1935-40. M. Bieder a donc suivi de prés toutes
les discussions récentes sur le probléme du baptéme, & commencer par la contro-
verse entre K. Barth et O. Cullmann, jusqu'a celle qui oppose actuellement
K. Aland & J. Jeremias. Or M. Bieder, bien que redevable de tout ce qui a été
dit par d’autres que lui, a su sauvegarder son indépendance. Il a trouvé un
chemin a4 cdté ou plutdt entre les chemins mille fois battus des « partis » ; c’est 1a
l'originalité de son étude. Il est certain que le contact régulier de l'exégete



126 BIBLIOGRAPHIE

bélois avec la problématique de la mission d’aujourd’hui y est pour quelque
chose. — Inspiré (il le dit lui-méme) par la théologie de I’espérance de J. Molt-
mann, M. Bieder voit dans le concept de la « promesse » la clef de la compréhen-
sion des textes néotestamentaires qui parlent du baptéme. Ce concept est en
effet fructueux ; il aide plus qu'un autre a découvrir toute la richesse des textes
et la complémentarité de leurs aspects, sans en rétrécir unilatéralement la
portée. Si le baptéme est une promesse, les alternatives trop absolues (telle que
la question de savoir si le baptéme a une signification « causative » ou ¢ cogni-
tive ») cessent d’étre de vraies alternatives ; aussi les relations entre baptéme et
Esprit se montrent-elles sous un nouveau jour, méme la question : baptéme des
enfants — baptéme des adultes se révéle ne plus étre la question qui devrait
rester au centre de toute discussion. La perspective de la promesse est, au sur-
plus, particuliérement apte a souligner la signification ecclésiale et missionnaire
du baptéme, en ceci qu’elle dépasse le seul individu et son salut, et engage les
baptisés, comme «soldats du Christ », dans un service dynamique envers le
monde. — Tout cela est établi sur la base d'une étude serrée des textes bibliques
ol l'auteur montre également sa familiarité avec les principaux ouvrages et
théses exégétiques (cependant on souhaiterait parfois des renvois plus explicites
aux sources). La matiére est présentée d'une maniére claire et trés systéma-
tique : chaque chapitre forme un chainon indispensable dans la suite des idées ;
des résumés fréquents facilitent en outre la lecture du livre. Il n’est pas possible
de reproduire ici tout le contenu de 'ouvrage. Limitons-nous a quelques remar-
ques. — Aprés deux chapitres d’introduction, un troisiéme chapitre traite, un
peu succinctement, il est vrai, les questions des ablutions juives et du baptéme
des prosélytes, pour parler ensuite du baptéme de Jean-Baptiste qui, selon
M. Bieder, peut étre considéré comme unique précurseur du baptéme chrétien,
étant donné son caractére eschatologique. Le paralléle de la circoncision est a
écarter (bien que le symbole de la circoncision puisse retrouver un sens dans
les jeunes Eglises d’aujourd’hui). Ayant consacré un chapitre au réle que 'eau
joue dans l'histoire des religions, M. Bieder aborde son sujet principal, I'étude
des textes néotestamentaires. Dés le chapitre 5, il montre 1’aspect missionnaire
du baptéme : les baptisés sont les « prémices » en terre paienne, formant ainsi
une « téte de pont » du régne du Christ (I Cor. 1: 16; Actes 16). Le sixiéme
chapitre, le plus long et le plus difficile (aux dires de I’auteur lui-méme), cherche
a établir la relation qui existe entre le baptéme chrétien et Jésus. M. Bieder
parle d’abord du baptéme de Jésus par Jean (en utilisant également les évangiles
apocryphes et l'iconographie chrétienne), baptéme qui ouvre le chemin a son
« baptéme dans la mort ». Dans ce contexte, 'auteur me semble attribuer une
valeur trop grande, a savoir trop historique, a un agraphon (Pap. Ox. 840) qui
I’améne a affirmer une évolution psychologique en Jésus qui, espérant le baptéme
de feu pour le monde, se serait détourné de plus en plus du baptéme d’eau, sans
toutefois pouvoir se libérer complétement de sa symbolique ; en tout cas, étant
ressuscité, il aurait & nouveau donné I’ordre de baptiser aux disciples (Mat. 28 :
18 ss.). Dans le méme chapitre, M. Bieder parle encore des textes importants
d’Actes 2, 8 et 10, ainsi que de I Cor. 12: 13, dans le but de démontrer que
I'action du Saint-Esprit est libre, n’étant pas limitée au seul baptéme d’eau ;
ce dernier aurait plutdt la signification d’une intégration dans 1’Eglise et d’'un
acte de confession devant le monde. Dans la méme perspective, le chap. 7 décrit
le baptéme comme sacrement du « peuple itinérant », selon le témoignage de
I'épitre aux Hébreux. Les quatre textes de I Cor. 10: 1-13, Eph. 5: 26, Tite
3: 5 et I Pierre 3 : 20-22 fondent ensuite (chap. 8) la thése, certainement jus-



BIBLIOGRAPHIE 127

tifiée, que le baptéme ne garantit pas automatiquement le salut, mais implique
I'engagement total du baptisé ; et I'étude d’Actes 8 : 36-38, de I Cor. 15: 29;
7 : 14, de Rom. 6 et de Marc 16 : 9-20 (chap. 9) montre que la foi ainsi exigée du
baptisé ne se limite pas & sa personne, mais le relie & ses fréres dans la foi et
ouvre son horizon vers les non-croyants. Car le baptéme chrétien ne doit pas
rester une affaire ésotérique et égoiste de 1'Eglise, mais devenir un signe de
joie qui « ouvre une porte » & ceux de l'extérieur (chap. 10-11). Deux chapitres
sont encore consacrés a 1'idée du baptéme comme marque du « corps du Christ »
(Gal. 3 : 26-29) d’une part, et a I’étude de la littérature johannique d’autre part,
ol M. Bieder, a la suite de W. Michaelis, adopte une ligne moyenne entre les
interprétations de R. Bultmann et de O. Cullmann. Enfin, un quatorziéme
chapitre résume tout ce qui a été dit, en le plagant dans la perspective du
Royaume de Dieu qui, bien que caractérisé par le « déja » et le « pas encore », est
en train de se réaliser dans I'obéissance diaconale de I’Eglise. — Il faut espérer
que le livre de M. Bieder trouve un large écho non seulement chez les mission-
naires et chez les laics intéressés aux questions théologiques, mais aussi chez les
spécialistes des problémes du baptéme ; certes, il ne résout pas toutes les ques-
tions, mais il est capable de stimuler la discussion par la fraicheur de ses points

de vue et de sortir ce probléme de ses impasses. W. RORDORE

MAX-ALAIN CHEVALLIER : Esprit de Dieu, paroles d’hommes. Le role
de l'esprit dans les ministéres de la parole selon 'ap6tre Paul.
Neuchatel, Editions Delachaux et Niestlé, 1966, 251 p.

11 est impossible de résumer un ouvrage aussi important. L’auteur a choisi
d’étudier la notion si controversée de pneuma dans sa relation aux ministéres
de la parole, en limitant ses recherches aux grandes épitres pauliniennes. Cette
méthode le conduit, au travers de minutieuses enquétes, a quelques conclusions
trés précises qui renouvellent I’ensemble de la problématique, tant de la pneu-
matologie que de la doctrine des ministéres. — Une premiere partie, consacrée
a la fonction d’oikodomeé, met en lumiére 1'unicité de 1'oikodomeé de 'apbtre,
qui est I'acte par lequel Dieu crée le peuple eschatologique. La double méta-
phore construction-plantation de I Corinthiens 3 est directement héritée de
Jérémie 1. Cette oikodomeé correspond a une intervention verticale de Dieu
par le ministére de I’apétre. En revanche, I'oikodome des autres ministéres de
la parole est horizontale. La métaphore, ici, n’a que le sens banal emprunté au
milieu ambiant. Son emploi est parénétique, tout a fait distinct du premier.
I1 faudra donc étudier séparément le réle du pneuma dans le ministére aposto-
lique et dans les autres ministéres. — L’apdtre est le ministre de la nouvelle
alliance établie par le Christ Jésus et son médiateur comme Moise (II Cor. 3).
Comme lui, il a vu le Kyrios face a face et le réveéle aux hommes. Son ministére
ne procéde pas du pneuma, mais du Kyrios. Cependant le pneuma le rend pos-
sible en donnant accés & I'Evangile dans le cceur des hommes. L’apdtre est le
témoin de cette action du pneuma divin qui manifeste qu’on est entré dans
les temps messianiques. De plus, a cd6té du kérygme qu’il tient directement du
Kyrios I'apbtre enseigne la sagesse qui, elle, comme tous les autres dons, reléve
du pneuma (I Cor. 2). Car 'apdtre est aussi, en dehors de son ministére spéci-
fique, un homme du pneuma. — A l'inverse de la premiére partie ol l'auteur
distinguait deux emplois d’oikodomé, il récuse dans la troisieme, pour le terme
charisma, la distinction classique entre un sens général et un sens technique.
Tous les charismata sont simplement des dons de la grice, provenant du pneuma



HISTOIRE
DE L'EGLISE
ET DE LA
PENSLEE
CHRETIENNES

128 BIBLIOGRAPHIE

qui en est le sujet. Ce sont les Corinthiens qui appelaient pneumatika certains
de ces charismata (glossolalie et prophétie) et leur attribuaient une wvaleur
éminente. Paul, sans les contester, les remet a leur juste place : des dispensa-
tions du pneuma parmi beaucoup d’autres, dont le but est le méme : édifier
la communauté. Car les dons, quels qu’ils soient, doivent étre utilisés dans I'in-
tention du donateur. Les divers ministéres de la parole, distribués par le pneuma,
correspondent A des fonctions nécessaires a la vie du corps, mais leurs contours
restent incertains. Ce n'est que jusqu’a un certain point qu’on peut les définir
et les instituer dans des charges, car « Dieu n’a pas mis en place une organisa-
tion de I’Eglise, mais des hommes dans I’ekklésia » (p. 212). — Reste le probléme
de la continuation de la prédication du kérygme aprés les apdtres, que Max-
Alain Chevallier aborde briévement dans sa conclusion. Les époikodomountes
de I Cor. 3 tels qu’Apollos relévent-ils, comme les ap6tres, du Kyrios ou bien du
pneuma ? Ils dépendent en tout cas de la tradition apostolique. — Si le mérite
de cet ouvrage consiste i reconstituer, au terme d’analyses trés fouillées, la
maniére dont Paul concevait I'action du pneuma dans sa fonction d’apdtre
et les autres fonctions de parole, il faut reconnaitre avec 'auteur lui-méme que
deux grandes questions demanderaient a étre élucidées pour que se dégage
pleinement la portée de ses résultats: la relation du Kyrios et du pneuma
d’une part et d’autre part le lien entre le don du pneuma (accordé a tous les
croyants) et ses dons ou charismata. Mais la valeur de cette contribution néces-
sairement partielle a l'intelligence de I’Esprit nous fait espérer que le professeur

de Strasbourg ne s’en tiendra pas la. FRANGOIS GRANDCHAMP.

HENRI DE LUBAC : Augustinisme et théologie moderne. Paris, Aubier,
1965, 339 p. — Le mystére du surnaturel. Paris, Aubier, 1965,
301 p. (Théologie, 63-64.)

En 1946, chez le méme éditeur, le P. de Lubac publiait son Surnaturel, qui
souleva a 1'époque une petite tempéte. On retrouvera remaniés, dans 4ugusti-
nisme et théologie moderne, les chapitres sur Baius, Jansénius, la priére d’Adam,
sur le systéme de la « pure nature » (qui devient le « thomisme conservateur au
XVIe siecle») particuliérement complété (p. 140 ss. par des chapitres sur
« nature pure et désir naturel », « le probléme de la béatitude », « le probléeme de
I’état primitif »), et enfin le chapitre final « de Jansénius a nos jours ». Ces com-
pléments, qui font appel & une prodigieuse information sur les théologiens des
XVIe et XVII siécles, renforcent la thése de 'auteur en la nuangant ; ils répon-
dent aux objections qui lui furent faites par les partisans de Cajetan : comme
T'augustinisme connut des « interprétations falsifiantes » au Moyen Age (augus-
tinisme avicennisant) et a I'’époque moderne (Baius, Jansénius, ’ontologisme),
de méme le thomisme en fut victime a la Renaissance et lors de la Contre-
Réforme. Des pura naturalia, certains théologiens a la suite de Cajetan tirent le
concept de « pure nature» qui fausse l'intention si profondément imprégnée
d’augustinisme de saint Thomas ; et de ce fait, ils modifient la solution qu’ils
donnaient, conformément 2 la tradition, au double probléme de la béatitude et
du statut originel de I'homme. Mais a c6té de ces commentateurs « moderni-
sants », demeure un courant fidéle a l'inspiration biblique de saint Thomas.
Ainsi le P. de Lubac montre par I'histoire que la notion de « nature pure » cons-
titutive d’une « religion naturelle », d’une « théologie naturelle », a servi d’arme
offensive contre l'augustinisme renaissant du XVIe sie¢cle (celui aussi des réfor-
mateurs, de Baius et plus tard celui de Jansénius), qu’elle est plus un étre de



BIBLIOGRAPHIE I29

raison, une sorte de fiction sans racine dans I’Ecriture et la tradition et surtout
contraire a la Révélation. L’homme, en effet, n’a pas a la fois une fin naturelle
et transcendante, comme si Dieu se dédoublait en auteur de la nature et en
auteur de la surnature, comme si la nature humaine était a la fois autarcique,
auto-suffisante et par ailleurs surnaturelle. Dans Le mystére du surnaturel, le
P. de Lubac poursuit I’étude de la fin derniére de I'homme et de son équipement
initial, celle de sa destinée d'une maniére a la fois historique et systématique,
exploitant certains matériaux de la seconde partie de Surnaturel, approfondis-
sant encore son exégése d’Augustin et de Thomas. Il rejette la thése de la juxta-
position de la nature et du surnaturel, considérés « comme deux organismes
complets », défend la gratuité de la grice, la différence entre «le don premier
de la création » et le don second de I'adoption, hiérarchisés et communicants
entre eux. De telles contributions aux traités de I'homme, de la foi et de la
grice feront repartir le dialogue avec les protestants sur des bases plus siires

que celles de la théologie de controverse. GABRIEL WIDMER.

L. BouYER : Eucharistie. Théologie et spiritualité de la Priére eucha-
ristique. Tournai, Desclée, 1966, 453 p.

Le sous-titre de cet important ouvrage ne fait pas justice & son contenu. Car
il ne s’agit de rien moins que d'une nouvelle synthése historique des origines
et de I’évolution de la liturgie eucharistique. Aprés les travaux de Baumstark,
Jungmann, Gregory Dix et Dom Botte, pour ne citer que les plus récents et les
plus marquants, il semblait que tout et été dit sur ce chapitre, en I’état actuel
de notre documentation. Néanmoins, le P. Bouyer n’a pas craint de reprendre
le probléme sur nouveau fond. Les cent premiéres pages du livre, consacrées
aux priéres liturgiques juives du repas pascal et autres repas communautaires, et
aussi des assemblées synagogales, servent a étayer la thése des chapitres suivants:
le schéma et le contenu des liturgies eucharistiques de ’ancienne Eglise dérivent
de la priére judaique et s’expliquent par elle. Sans doute, la détection d’influences
juives précises sur le culte de I'Eglise ancienne n’est-elle pas chose nouvelle.
Mais, 2 ma connaissance, on n’avait jamais poussé si loin la recherche dans ce
sens ni systématisé a ce point la théorie. Il faut avouer que les démonstrations
de l'auteur ne laissent pas, dans l’ensemble, d’étre impressionnantes, méme
si 'on pose par-ci par-lA quelque point d’interrogation. Le résultat le plus
frappant en méme temps que paradoxal de cette recherche est une revalori-
sation du canon de la messe romaine, si décrié des liturgistes anglicans comme
W. Frere jadis et méme, quoique plus discrétement, de liturgistes catholiques
(ainsi Baumstark, Bishop, Klauser), qui tous le considéraient comme une inqua-
lifiable dislocation et défiguration de la trés sobre et trés pure priére eucharis-
tique d’Hippolyte, censée représenter la liturgie primitive de la communauté
chrétienne de Rome. Le P. Bouyer, lui, rend ses titres de noblesse au canon
romain, dont il démontre a nouveau et de maniére plus poussée la parenté avec
la liturgie égyptienne d’Alexandrie, ainsi que le caractére archaique et l'infra-
structure judaique. Cela est piquant au moment o1 I'Eglise catholique romaine
vient d’abroger le caractére exclusif de son canon eucharistique traditionnel
en lui en adjoignant trois autres, a choix, a la discrétion de l'officiant, parmi
lesquels, précisément, le texte d’Hippolyte ! L. Bouyer montre que la Liturgie
des Constitutions apostoliques (dite clémentine), tout comme la liturgie syrienne
occidentale dite de Saint-Jacques, avec la liturgie byzantine qui en est dérivée,



I30 BIBLIOGRAPHIE

sont des compositions plus tardives, nées d’un souci de mise en ordre et de
systématisation trinitaire, comme conséquences des controverses christologiques
et pneumatologiques du troisieme et du quatrieme siécle. En revanche, I'auteur,
aprés d’autres, met en évidence l'intérét exceptionnel que présente 1’anaphore
syrienne orientale (nestorienne) d’Addai et Mari, dont I'archaisme est nota-
blement plus authentique que celui de 'anaphore d’Hippolyte. La place nous
manque pour présenter les chapitres substantiels traitant des autres liturgies
orientales et occidentales. Soulignons par contre les soixante derniéres pages
du livre, consacrées aux liturgies eucharistiques élaborées dans les Eglises
de la Réforme. Le P. Bouyer reléve I’échec de ces formulaires batis sur le donné
des déviations médiévales et non sur un retour a l’eucharistie ancienne. Il
parle de «l'eucharistie non eucharistique » de Calvin, Zwingli et Farel. Il note
avec satisfaction la récupération de la vraie tradition par les calvinistes anglo-
saxons et les épiscopaliens écossais du dix-huitiéme siécle, par les réformés de
langue frangaise avec Bersier, « Eglise et Liturgie » et Taizé, enfin tout récem-
ment par I'Eglise de I'Inde du Sud et I'Eglise luthérienne américaine. Cing
index et une table des matiéres détaillée contribuent a faire de 1'ouvrage du
P. Bouyer un précieux compendium de I’histoire de la liturgie et de 1'état présent

de la recherche. RICHARD PAQUIER.

HEIKO AUGUSTINUS OBERMAN : Spdtscholastik und Reformation, der
Herbst der mattelalterlichen Theologie. Zurich, EVZ-Verlag, 1965,

XVI + 423 p.

L’auteur, Hollandais, depuis trois ans professeur d’histoire de 1'Eglise a
Tubingue, occupait auparavant la méme chaire a la Harvard Divinity School,
USA, ot le livre fut écrit. Le DT Oberman s’est surtout spécialisé¢ dans le champ
de la pensée du Moyen Age tardif. Le présent livre est la traduction de I'original
américain paru en 1963. Il forme la premiére partie d’une trilogie dont le
second volume s’intitulera Luther und die Theologie des Spdtmittelalters et le
troisiéme Die Gegenveformation und die Theologie des Spdtmittelalters. Le présent
volume forme néanmoins un tout et traite du nominalisme du XVe siécle avec
comme grand représentant Gabriel Biel. Généralement, on considére cette
période comme faisant plutdt partie de 'histoire de la philosophie. Oberman,
par contre, la considére comme une floraison de la théologie médiévale. A la
différence de Huizinga, il ne veut pas parler du « déclin du Moyen-Age », mais
de la « récolte » (angl. « harvest»). L’auteur n’étudie pas seulement la doctrine
de la justification dans le nominalisme, mais encore d’autres doctrines comme
celles de I'Eglise et de la Tradition. Il y voit les premiers développements des
décrets de Trente. Pour cela il n’examine pas seulement le commentaire des
sentences de Biel mais encore sa trés large collection de prédications et 1I'Expo-
sitio Canonis Missae, qui toutes deux ont été lues par Luther. — Tout le livre
excelle par sa clarté. Deux tableaux aident le lecteur. Le premier compare
Occam a Biel, schéma des relations entre la justification et la prédestination
(p. 185). Le second fait la comparaison entre la christologie et la mariologie
de Biel (p. 295). Une bibliographie (18 pages en petits caractéres) et un index
de noms complétent 'ouvrage. Il est regrettable que le glossaire des termes
nominalistes ait été supprimé dans cette édition allemande.

FoLpMER HOUWERT.



BIBLIOGRAPHIE I3I

Die heilige Schrift in den Katholischen Missionen. Herausgegeben von
Johann Beckmann S.M.B. Schéneck-Beckenried, Neue Zeitschrift
fiir Missionswissenschaft, 1966, 375 p.

Ce gros livre de 375 pages in-octavo est un recueil de plus de 24 études
décrivant I'effort de traduction biblique accompli par I’Eglise catholique romaine
depuis les plus anciens temps. — Réparties sur quatre régions, Amérique, Asie
et Océanie, pays arabes et Afrique, ces analyses, dont sept sont en frangais, prou-
vent que I'intérét des missionnaires catholiques pour la traduction et la diffusion
de la Bible ne date pas du Concile du Vatican. — Il faut cependant reconnaitre
avec le Pere Biihlmann que cet effort a souvent été sporadique et le fait de
personnes enthousiastes et convaincues de l'importance du travail biblique ;
I’Eglise, en tant qu’institution, n’a que rarement appuyé cet effort. — A lire
cet ouvrage de bout en bout, avec son introduction par les Péres Biihlmann
et Specker, et sa conclusion (avec un article du Dr Olivier Béguin, secrétaire
général de I’Alliance Biblique Universelle : le renouveau biblique vu par un
protestant), on est frappé du sérieux de ces traducteurs catholiques, générale-
ment ignorés par les protestants. — On ne sait pas en général qu’en 1590, les
quatre évangiles en arabe ont été imprimés a Rome par les soins de I'imprimerie
des Médicis, et que la congrégation de la Propagande a fait imprimer en 1622
une Bible arabe pour la conversion des Musulmans. On ignore aussi les efforts
catholiques remarquables pour traduire la Bible en japonais, coréen, chinois
et vietnamien, etc. On est aussi frappé par la conception catholique des textes
bibliques missionnaires. Les histoires bibliques, véritables « digests» de certains
passages de I’Ancien Testament, ont généralement été diffusées en premier,
avec le catéchisme. Cette méthode, qui n’a jamais été préconisée par les Sociétés
bibliques, a quand méme fait ses preuves dans de nombreuses régions. Elle a
le mérite d’introduire les nouveaux lecteurs 4 la pensée biblique, sans les rebuter
par des livres difficiles & comprendre. Dommage que, trop souvent, la vision
des pionniers n’ait pas été suivie par la publication et la diffusion de tous les

livres bibliques dans ces diverses langues. Pivi D. FUBTER.

EpGArR J. GOODSPEED : A History of Early Christian Literature.
Revised and enlarged by RoBERT M. GRANT. Chicago, The Uni-
versity of Chicago Press, 1966, 1X + 214 p.

R. M. Grant, professeur a 1'Université de Chicago, réédite aujourd’hui
I'ouvrage classique de E. J. Goodspeed, commencé en 1929 et achevé en 1941,
sur la littérature chrétienne ancienne, ouvrage que la critique avait alors
apprécié pour sa concision, sa clarté et sa précision. Trop de textes, cependant,
ont été découverts depuis pour que le livre puisse étre réimprimé tel quel.
C’est pourquoi, R. M. Grant a tenu a le mettre a jour : d’ou plusieurs adjonctions
et modifications que l'adaptateur aurait bien fait de mettre entre crochets,
comme G. Bardy l'avait fait en son temps, pour la réédition de I’Histoire de la
littérature latine chrétienne de P. de Labriolle, Paris, 1947. — En une série de
seize chapitres, E. J. Goodspeed présente la littérature chrétienne antérieure
a Eusetbe, a I'exception du Nouveau Testament. Le chapitre 16 donne une liste,
certes incompléte, mais précieuse des ouvrages perdus de cette littérature. —
Cette bréve patrologie se signale, me semble-t-il, par trois qualités principales,
qui témoignent, toutes trois, du génie de l'auteur et du caractére toujours



THEOLOGIE
CONTEMPO-
RAINE

132 BIBLIOGRAFPHIE

actuel de 'ouvrage. Primo, 1'effort de classer la littérature chrétienne ancienne
par genres littéraires (E. J. Goodspeed les appelle des #ypes) : d’on les premiers
chapitres sur les épitres, les apocalypses, les évangiles, les actes, les hymnes et
les homélies. Secundo, le souci de localiser les textes présentés : tel écrit refléte
le christianisme d’'Antioche, d’Alexandrie ou de Rome. E. J. Goodspeed admet
donc plusieurs courants dans le christianisme antique, méme a l'intérieur de la
catholica. Tertio, l'intérét porté a la transmission des textes: citations chez
les Péres ultérieurs, tradition manuscrite, rayonnement intellectuel.

Frangois Bovon.

PAuL-F. GEISENDORF : Bibliographie raisonnée de I'histoire de Genéve,
Tome XLIII des « Mémoires et Documents» publiés par la
Société d’histoire et d’archéologie de Genéve. Genéve, Alexandre
Jullien, 1966, 633 p.

Cette bibliographie, qui offre 4605 titres, comprend trois parties : I. Géné-
ralités. II. Histoire spéciale par matiéres. I1I. Histoire spéciale par époques,
chacune des trois parties se subdivisant a son tour en un certain nombre de
chapitres. — Tous les genres sont donc représentés, depuis I'histoire des sources
et des institutions, celle des théories du gouvernement ou des questions reli-
gieuses, jusqu’'a celle des mceurs, des coutumes, des arts et des objets. L’en-
semble de I'histoire genevoise se déroule ainsi devant le lecteur. — La valeur
et l'intérét de cet ouvrage résident non seulement dans la méthode claire
du classement, mais aussi dans les commentaires qui accompagnent un grand
nombre des études citées et qui en fixent la valeur. Grace a eux Geisendorf
détruit les légendes, indique des erreurs d’interprétation, dénonce les compila-
tions, permettant ainsi au lecteur de trouver rapidement I'ouvrage le meilleur
sur le sujet qu'il étudie. On admirera sans réserve cette ceuvre composée avec
une minutie et une patience qui réveélent la compétence de son auteur, et de
ceux qui I'ont menée a chef aprés son déceés, MM. Jean-Daniel Candaux et
André Duckert. — En terminant, on formulera un souhait : que cette ceuvre
si utile soit poursuivie pour les XIXe et XXe si¢cles et suscite des travaux

» -
analogues dans d’autres cantons suisses. OLIVIER FATIO.

WiILHELM WEISCHEDEL : Denker an der Grenze. Paul Tillich zum
Geddchinis. Berlin, Walter de Gruyter, 1966, 17 p.

11 s’agit 1a du discours de W. Weischedel, professeur de philosophie a 1'Uni-
versité libre de Berlin-Ouest, tenu le 20 novembre 1965 a 'occasion du déces
du célébre philosophe de la religion dont la pensée « a la frontiére » d’une théo-
logie attentive aux faits de culture et d’une philosophie sensible au phénoméne
religieux n’est pas sans analogie avec la volonté synthétisante de Hegel. « Seul,
dit Tillich, le chemin de la synthése est véridique ; il faut s’y risquer, méme si
cela échoue toujours a nouveau. » L’auteur s’attache a montrer la grandeur et

les limites d'un tel programme. HeNrRYy MoOTTU.



BIBLIOGRAPHIE 133

PauL TiLLicH : Le courage d’étre. Traduction de I'anglais et avant-
propos de Fernand Chapey. Préface de René Marlé. Paris, Caster-
man, 1967, 187 p. (Collection « Christianisme en mouvement », 5).

Le but de cet ouvrage trés connu et enfin traduit consiste & analyser la
condition de I'homme sous I'angle particulier du courage, plus exactement du
¢« courage d’étre » ; 'auteur aimerait en effet — et c’est 1a sa thése fondamen-
tale — faire I'unité des deux significations, éthique et ontologique, du concept
de courage, car 'aspect éthique de ce probléme s’enracine & ses yeux dans la
nature de I’étre : le point de vue ontologique et le point de vue éthique sont inter-
dépendants. « Le courage peut nous apprendre ce qu’est I’étre et I’étre ce qu’est
le courage» (p. 18). La méthode de l'auteur est, semble-t-il, plus heideggerienne
qu’existentialiste au sens courant du terme. C’est ainsi que Tillich cherche dans
ce livre consacré a une notion particuliére non seulement a fonder ontologique-
ment une anthropologie religieuse mais a ouvrir la voie a une « approche onto-
logique de la réalité» (p. 43). Le courage n’est pas, selon Tillich, une vertu
particuliére, une simple expression de la vitalité de I'homme ; il est, bien plus
profondément, affirmation de soi de 1'éére en dépit de la menace du non-étre
a l'ceuvre dans I'existence, menace dont 1’angoisse (distincte de I’angoisse patho-
logique) est le principal reflet en ’homme — cette angoisse, par exemple,
e d’étre incapable de protéger son propre étre» (p. 51) de lirruption du non-
étre... Puis Tillich définit trois sortes d’angoisse : celle de la culpabilité et de la
damnation, ou l'affirmation de soi morale se trouve menacée (Luther et la
Réforme) ; celle du destin et de la mort, o 'affirmation de soi ontique est battue
en bréche (le stoicisme) ; celle, enfin, du vide et de la perte du sens, c’est-a-dire
de 1'absurde, ou l'affirmation de soi spirituelle cette fois est remise en cause
(I'existentialisme contemporain). Deux formes principales de courage sont, dans
le monde actuel, ’expression du courage d’étre : 'une tire sa force du ¢ courage
d’étre en participant », 'autre du « courage d’étre soi-méme » ; mais, alors que
dans les collectivismes de droite ou de gauche, I'étre, a force de participer, se
perd dans l'indifférenciation et la chosification du soi, dans l'individualisme,
et particuliérement l'existentialisme, le soi ne s’affirme qu’en perdant le monde
et son environnement. D’oul la question finale de Tillich : comment unir ces
deux formes de courage grice & une troisiéme forme qui les dépasserait ? L'auteur
la voit dans ce qu’il appelle «la foi absolue»: celle-ci est le courage, grice
auquel I'homme, investi par la puissance de I'étre intégrant le non-étre lui-
méme, accepte, sans s’affirmer soi-méme en tant que subjectivité en soi, d’étre
accepté «en dépit» de la conscience de la culpabilité ('auteur a des pages
excellentes sur Luther et la justification par la foi), de ’angoisse de la mort et
du destin, et surtout, en dépit de l'absurde. Et c’est alors l'interrogation,
sous-jacente a tout le livre, qui redouble d’intensité : « La foi peut-elle résister
a I'absurde ? » (p. 171). Dans une telle situation, I'homme désespére du sens de
I'existence ; mais, dit Tillich, tant que ce désespoir est accepté en tant que tel
et vécu comme un acte de vie et de créativité, il est positif en sa négativité
méme. Car: «Il ne peut y avoir de négation véritable sans une affirmation
implicite » (p. 173). La foi absolue — on pourrait interpréter : la foi adulte —
dépasse de la sorte le personnalisme, le mysticisme et le théisme ; tour a tour, en
effet, elle conteste la consistance de la structure du schéma sujet-objet (p. 174-
175 et p. 180-181), elle comporte un élément de scepticisme et elle n’a pas «de
contenu spéeifique » (p. 178), ou plutét ce contenu est « Dieu au-dessus de
Dieu » (cf. tout le dernier chapitre), Dieu étant non un étre, mais I'Etre lui-



I34 BIBLIOGRAFPHIE

méme, inobjectivable, transpersonnel, intégrant la négation & un mouvement
originaire d’affirmation et de positivité. La foi absolue est donc en méme temps
le courage du désespoir et le courage qui est « dans et au-dessus » de tout courage.
— Malgré la beauté et I'intérét de ce livre, par moments admirable, nous ne
pouvons taire cependant un certain nombre de questions. 1) En dépit de sa
volonté de ne pas sacrifier les « symboles concrets » de la foi (p. 183), ce qui
frappe néanmoins dans les affirmations ultimes de l'auteur, c’est leur abstrac-
tion. Tout cela est intellectuellement peut-étre merveilleux, mais rigoureusement
impraticable. L'apologétique est le contraire de la praxis. Voici deux exemples.
La foi absolue, écrit Tillich, « est I'acte d’accepter d’étre accepté sans personne
ni quelque chose qui accepte. Elle est la puissance de I'étre lui-méme qui accepte
et donne le courage d’étre. C’est 1a le point le plus élevé auquel notre analyse
nous a conduit » (p. 181). Mais l'auteur ne nous dit jamais par qui le « cou-
rage d’étre » accepte d’étre accepté. Tillich récuserait sans doute une telle ques-
tion comme encore trop personnaliste. Toutefois, une certaine ¢ension ne doit-elle
pas étre maintenue entre ce que Paul Ricceur appelle le Dieu de Kierkegaard
et le Dieu de Spinoza, autrement dit entre le Dieu personnel que j’'invoque et le
Dieu transpersonnel qui se situe toujours ailleurs qu’en mon invocation ou mon
refus? Tillich fait-il bien d’atténuer cette tension, en laissant entendre que Dien
est ineffable, « au-dessus » de Dieu ? C’est faire alors, sans le dire, de la théologie
apophatique ou négative ; mais celle-ci peut-elle étre plus qu’un correctif ?
Elle permet sans doute une émondation bénéfique et philosophiquement néces-
saire du Dieu biblique ; si, cependant, elle veut rester chrétienne, ne lui faut-il
pas aboutir 4 ce Dieu ? D’ailleurs, la derniére phrase du livre: «le courage d’étre
s’enracine dans le Dieu qui apparait quand Dieu a disparu dans l'angoisse du
doute » (p. 184) trahit cette indétermination ; quel est ce Dieu qui apparait et
quel est ce Dieu qui meurt ? Théologiquement parlant, cet inconditionné qu’est
Dieu n’est pas I'indéterminé. 2) N’est-ce pas, ensuite, le propre d’'un phénomé-
nologue chrétien de résister a la tentation de vouloir et de prétendre « dépasser »
ce que 'auteur appelle «la foi ordinaire » (sic), le « théisme », etc., grace a une
interprétation astucieuse ? Si Dieu est Dieu, comme l'avait génialement vu
Anselme, ce phénoménologue chrétien avant la lettre, il n’y a rien « au-dessus »
de Dieu qu’une idole ; si la foi est la foi, elle est indépassable en tant que foi
«ordinaire » : fides quaerens intellectum. Sinon, la double vérité s’installe sub-
repticement. L’intellectus fidei d’Anselme n’est rien d’autre, rien de plus élevé,
rien de moins inacceptable que la foi. C’est dans I'ordinaire que se trouve le plus
vrai. C'est le symbole qui donne a penser et non mon interprétation qui ferait
croire. La culture de l'intellectuel chrétien n’est pas une culture de classe. La
foi absolue de Tillich ressemble trop a la foi philosophique de Jaspers, c’est-a-dire
4 la foi du professeur qui enseigne sans rencontrer jamais. L’herméneutique
n’est pas la manipulation du symbole ; elle est obéissance au symbole, tentative
de laisser Dieu étre Dieu, de le faire apparaitre comme tel. Une herméneutique
ou une théologie de la culture coupée de la théologie risque de retomber dans une
sorte de condescendance aussi désuéte qu’intolérable ; inversement bien sir,
le mérite de Tillich est d’avoir rappelé qu’une théologie non culturelle est aveugle.
Mais n’efit-il pas fallu moins « enseigner » de haut en bas que briser, a l'instar
d’Anselme, la « relation d’enseignement » en se laissant enseigner par la base ?
C’est peut-étre cela aussi, la révolution culturelle... 3) Enfin, il va sans dire que
le projet de Tillich de réconcilier la théologie et la philosophie est imposant ;
il y a quelque chose de tranquille et de majestueux dans cette pensée. Tout
bon esprit tend d’ailleurs, de quelque fagon que ce soit, a faire entrer en dialogue



BIBLIOGRAPHIE 135

ces deux rivales a jamais ennemies. Pourtant, théologie et philosophie demeurent
ici-bas antithétiguement complémentaires ; leur corrélation, si corrélation il y a,
a lieu sur le mode de la polémique. Vouloir vivre maintenant leur réconciliation
est une illusion du désir, d'un désir certes plus que légitime, mais dont I’accom-
plissement n’est pas en notre pouvoir : « Eia, wiren wir da | », comme 1’écrivait
Barth. Or nous n’en sommes pas encore 1a. Malgré son charme, la pensée de
Tillich frise parfois la gnose, parce qu’elle est fondamentalement non eschato-
logique. La théologie chrétienne a-t-elle une autre tache que celle d’interpréter
modestement la #ésistance du témoignage biblique a toutes les gnoses, ontologies

et autres synthéses ? C’est 13 toute la question. Henry MoTTu.

KARL JoHANNES HEYER, GERD HENSELEIT : Ehe unter dem Kreuz.
Regensburg, Verlag Friedrich Pustet, 1967, 130 p.

Sous un titre un peu dramatique, ce petit ouvrage reproduit les études
présentées dans une session de foyers mixtes par un prétre et par un pasteur.
Elles sont animées par le méme souci pastoral que les récentes « Recommanda-
tions de I’Eglise Catholique et des Eglises Réformées et Luthériennes de France ».
C’est la contribution du prétre qui parait la plus neuve, quand il déclare que
seul le signe de la communion est refusé par I'Eglise catholique & ceux de ses
enfants qui se situent hors de son ordre, mais que la grice leur demeure offerte
par le «chemin extraordinaire » que I’amour de Dieu tient prét pour eux:
la communion spirituelle ou de désir permet aussi de participer au corps et au
sang du Seigneur quand ils ne peuvent étre regus sous le signe de la fraction

du pain. FRANGOIS GRANDCHAMP.

H. CAFFAREL, A.-M. CARRE, L. LocHET, A.-M. ROGUET : L’'amour plus
fort que la mort. Edition abrégée. Paris, Editions du Feu nouveau,
1967, 255 p. (Foi vivante, 44.)

Ce livre s’ouvre sur un discours de Pie XII aux veuves et veut en étre un
commentaire. « Loin de détruire les liens d’amour humain et surnaturel con-
tractés par le mariage, la mort peut les perfectionner et les renforcer » (p. 12),
affirmait le pape. Les auteurs vont encore plus loin. Le veuvage est « une étape
de la condition conjugale » (p. 34). « Que votre mari reste bien le chef du foyer,
celui & qui vous et vos enfants continuez a vous référer » (p. 88). On voit avec
effroi jusqu’oll peut conduire une doctrine pseudo-spirituelle ot la mort « prend
un sens », « nous fait imiter le Christ » et « devient comme un sacrement » « une
véritable célébration qui fait écho a la Paque de Jésus » (p. 43-44). Seuls, quelques
témoignages de veuves qui expriment avec une simplicité réaliste leurs pro-
blémes humains font contrepoids a un amas de considérations qu'une piété

biblique ne peut que trouver aberrantes.
Frangois GRANDCHAMP.

BERNARD BRro : Faut-il encore pratiquer ? L' homme et les sacrements.
Paris, Les Editions du Cert, 1967, 448 p. (Foi vivante, 50.)

Les sacrements et toute la pratique religieuse ont-ils encore un sens aujour-
d’hui ? C’est la question fort actuelle qu’aborde en profondeur et en largeur un
livre, format livre de poche, d’aspect un peu déroutant : il veut non seulement



HISTOIRE
DE LA
PHILOSOPHIE

136 BIBLIOGRAPHIE

répondre, mais surtout faire réfléchir le lecteur. Il ouvre donc de vastes pers-
pectives ou suit de petits sentiers dans la littérature ou la psychologie, dans la
Bible, dans la liturgie et la théologie des diverses Eglises, et le livre se termine
par un appendice de plus de trente pages qui est un guide d’études et de lecture,
sorte de bibliographie raisonnée trés au fait. — Une premiére partie situe les
sacrements dans le mal du siécle, comme accomplissement du dialogue et pré-
sence de I’éternité. Puis il présente briévement les sept sacrements, en explique
le sens profond. Une quatrieme partie développe toute une théologie et une
phénoménologie du symbole (Dieu nous parle par les choses), puis il pose le
probléme de la liturgie (aimer ou subir) et de ses inévitables conflits. La derniére
partie pose la question si importante pour nous de I'efficacité des sacrements. —
Ce livre intéressant, trés riche et suggestif, apporte un témoignage important
pour notre compréhension personnelle et cecuménique des sacrements aujour-

d’hui. JEAN SAUTER.

Hans KUNG : Liberté du chrétien. Paris, Desclée De Brouwer, 1967,
230 p.

Les titres mémes de 'auteur (professeur de dogmatique et de théologie
de I’cecuménisme a la Faculté de théologie de 1'Université de Tiibingen, direc-
teur de I'Institut de recherches cecuméniques) nous laissaient espérer un esprit
ouvert, courageux, voire d’avant-garde. Et en effet, la lecture de ce livre ne
dégoit pas nos espérances. C’est bel et bien de liberté qu’il est question. En
des cercles concentriques, 'auteur essaie de définir en quoi consiste la réelle
liberté du chrétien. L’ouvrage s’ouvre sur le probléme de la liberté du laic
face au monde, traité a l'aide d’'un exemple historique : Sir Thomas More ;
il se ferme sur celui de la liberté d’'un membre du clergé, en I'occurrence, le
pape Jean XXIII. En un assez long chapitre, 'auteur définit aussi la liberté
du théologien dans et pour une Eglise libre. La liberté communautaire est
également abordée ; tout d’abord au sein de 1'Eglise : qu’est-ce qu'une Eglise
libre, quelles en sont les manifestations ; ensuite par rapport au monde. Le
chapitre sur la liberté de religion, qui traite du rapport de I’Eglise et des autres
religions, ainsi que des « quasi-religions », selon I'’expression de P. Tillich, nous
parait personnellement le plus remarquable par la position a la fois nuancée
et audacieuse, rigoureuse et ouverte, qui y est adoptée. D’une maniére géné-
rale, nous retrouvons cette position tout au long de l'ouvrage. Un ouvrage
tonique, expression d’une foi vivante et adulte, qui par 12 méme mérite une

large diffusion. MicueL Cornv.

MicHeLE FEDERIGO SciAcca: Platone. Milan, Marzorati, 1967,
tome I, 446 p., tome II, 440 p.

Voici que parait la seconde édition du Platon de M. Sciacca : comme nous ne
pouvons pas, dans le cadre imparti a cette recension, suivre le détail de cette
étude qui repose sur une vaste bibliographie (le lecteur francophone a le plaisir
d’y trouver cités de nombreux auteurs de langue francgaise), nous nous conten-
terons de signaler les grandes articulations : la premiére partie est consacrée au
probléme anthropologique et théologique, la seconde partie au probléeme de la
réforme religieuse accomplie par Platon, «critique de la religion officielle », la



BIBLIOGRAPHIE 137

troisiéme partie étudie le probléme cosmologique et celui du démiurge. — Une
étude particuliérement suggestive porte sur 'actualité de Platon : le probléme
de la connaissance est posé en termes de métaphysique : aujourd’hui encore,
nous pouvons admettre que toute théorie de la connaissance repose, implicite-
ment ou explicitement, sur un fondement métaphysique. — Sont actuels,
d’autre part, I'exigence platonicienne d’approfondir les problémes qui ont trait
a l'existence, a la finalité du monde, & Dieu et a4 I’Ame, son sens métaphysique
de la philosophie, le Platon de la transcendance, le grand découvreur d'un
monde qui n’est pas le ndtre, mais qui le sera, le Platon qui fait reposer la
dignité de 'homme dans l’aspiration au surnaturel, le Platon du Logos, de
I’Amour et de la Réminiscence ; bref, est actuel I'esprit de Platon parce que la
philosophie et le philosopher humain sont éternels (II, p. 276-277). L'ouvrage
de M. Sciacca est bien fait pour nous inviter a relire Platon.

ANTOINETTE VIRIEUX-REYMOND.

FERNAND VAN STEENBERGHEN : La philosophie auw XIII¢ siécle. Lou-
vain, Paris, Béatrice-Nauwelaerts, 1966, 594 p. (Philosophes
médiévaux, t. I1X.)

Ce livre fait le point des connaissances acquises jusqu’ici sur le XTIII® siécle,
I1 est I'ouvrage d’un maitre qui participe depuis de longues années a la décou-
verte et & l'interprétation de la philosophie médiévale et qui fournit ici, avec
une simplicité et une clarté parfaites, la synthése des travaux considérables
qu’il a déja consacrés a ce grand sujet. L'intention de M. van Steenberghen
n’est pas de présenter les doctrines dans le détail de leurs raisonnements,
mais d’en indiquer les théses caractéristiques et d’apporter toute la lumiére
souhaitable sur leur interprétation générale et sur les problémes historiques
qui se posent a leur sujet et au sujet de leurs auteurs. Le mérite éminent de cet
ouvrage est ainsi de mettre en discussion systématique les tentatives de synthése
et les conclusions partielles érudites qu’on rencontre chez les historiens de la
pensée médiévale depuis la seconde moitié du XIXe siécle jusqu’a la recherche
la plus récente. Dans cette vaste revue d’opinions, Etienne Gilson est un des
auteurs le plus souvent critiqués : M. van Steenberghen s’écarte en effet du
savant francais sur nombre de questions d’importance. Malgré sa richesse, ce
livre a une grande unité. Apres trois chapitres d’introduction consacrés a 1'état
des études sur le XIITIe siécle, aux antécédents historiques de la pensée de cette
époque et a I'invasion de la philosophie paienne vers 'an 1200, ’auteur établit,
chemin faisant, que l'histoire de la philosophie au XIII¢ si¢cle se ramene
a l'histoire de l’aristotélisme. « L’historien du siécle d’or de la scolastique,
écrit-il, assiste a la croissance et a la diversification progressive de l'aristoté-
lisme latin, source commune de tous les courants philosophiques qui entrent en
conflit pendant le dernier tiers du siécle. Ces luttes doctrinales opposent, en
réalité, des formes diversement évoluées de I’aristotélisme latin » (p. 520). Ce
qu’on a appelé 1'« augustinisme philosophique » du début du siécle est, & son
avis, un aristotélisme éclectique. La philosophie de saint Bonaventure elle-
méme est un aristotélisme, moins évolué cependant que celui de saint Thomas.
Dans cette perspective, il n’y a pas lieu d’opposer saint Bonaventure a saint
Thomas pour faire de lui le représentant de 'augustinisme. Le XIII® siecle est
le siecle de saint Thomas en qui sont couronnés les efforts de toute une époque
pour assimiler la philosophie paienne. Cet heureux dénouement n’a pas été
facile et il n’a pas été reconnu tout de suite : il a fallu que naisse 1’aristotélisme



138 BIBLIOGRAPHIE

hétérodoxe de Siger et de ses amis et que s’engagent les luttes doctrinales sus-
citées par les philosophes conservateurs se réclamant de saint Augustin, mais
représentant en réalité un aristotélisme augustinisant. Cette interprétation
générale du mouvement philosophique au XIIIe siécle, fermement défendue
tout au long de l'ouvrage, va de pair avec une doctrine trés nette aussi des
rapports de la raison et de la foi. Pour M. van Steenberghen — et c’est un des
points o il s'oppose le plus & M. Gilson — il y a des philosophes chrétiens, mais
il n’y a pas de philosophie chrétienne. Purement rationnelle, la philosophie est
aussi purement autonome, malgré les stimulations qu’elle peut recevoir de la
révélation. C’est ainsi que saint Bonaventure lui-méme 1'a congue, ne différant
nullement en cela de saint Thomas. On le voit, il y a dans la pensée de M. van
Steenberghen un moment strictement rationaliste. Acceptera-t-on cette doc-
trine et acceptera-t-on la thése selon laquelle le XIIIe siécle n’a connu qu'une
seule philosophie, l'aristotélisme ? Quoi qu’il en soit, ce livre est bien propre a
nourrir la réflexion de tous les lecteurs, érudits, philosophes ou théologiens, qui
ne pourront prendre position sur les problémes qu'il agite sans tenir compte
des théses de son auteur. T —

BATTISTA MONDIN : Antologia del pensiero filosofico di S. Tommaso
d’Aquino. Roma, Herder, 1967, 253 p.

Il faut signaler une entreprise intéressante des Editions Herder, de Rome,
qui présentent cette anthologie de la pensée philosophique de saint Thomas.
Dans son introduction, I’auteur déclare que la philosophie de saint Thomas est
profondément originale, centrée sur la Perfection absolue de l'étre, plutdt
qu’une synthése de Platon et d’Aristote, de saint Augustin et de Proclus, de
Boéce et d’Avicenne, etc. Pourtant, comment ne pas avouer une certaine per-
plexité devant l'’enthousiasme de l'auteur qui estime que ¢« somme toute, le
thomisme, aujourd’hui, est le systéme philosophique le plus suivi» Voila un
point de vue qui ne peut étre justifié que par la vertu d’un critére philosophique
bien partiel et d'une perspective historique partiale. L’agencement des textes
est le suivant: Gnoséologie, Métaphysique, Anthropologie, Ethique et deux

index. Eric MERLOTTI.

KARL LOWITH : Gott, Mensch und Welt in der Metaphysik von Des-
cartes bis zu Nietzsche. Gottingen, Vandenhoeck & Ruprecht,

1967, 252 p.

Ce qui frappe tout d’abord dans cet ouvrage, ce sont ses qualités de rigueur,
de sobriété, d’honnéteté dans l'interprétation. Dans sa célebre étude « Von
Hegel zu Nietzsche » (Stuttgart, 1941), 'auteur posait, dans le dernier chapitre,
le probléme du christianisme dans la philosophie posthégélienne. Dans une
autre « Weltgeschichte und Heilsgeschehen » (Stuttgart, 1953), il avait posé
celui des présupposés théologiques de la philosophie de I'histoire et de la pos-
sibilité d’une philosophie de I'histoire indépendante. Dans « Gott, Mensch und
Welt », il essaie de montrer comment la métaphysique a, a travers I'histoire
de la philosophie, réduit le rapport Dieu-Homme-Monde a celui d’Homme-
Monde. Le fil conducteur du livre est que I'histoire de la philosophie conduit
de la cosmo-théologie des Grecs en passant par I’anthropo-théologie chrétienne
a I’émancipation de I'homme. La philosophie devient anthropologie au moment



BIBLIOGRAPHIE I39

ol I'homme se détache du cosmos divin des Grecs et du Dieu transcendant
de la Bible. De Descartes a Hegel, en passant par Kant, Fichte et Schelling,
la métaphysique reste fondamentalement anthropo-théologique. Il faudra
attendre Nietzsche pour voir s’opérer le virage décisif. Mais bien avant lui,
Spinoza déja, en philosophe solitaire, avait construit son systéme en dehors
du cadre métaphysique hérité de la Bible. — Par la maniére originale dont
notre auteur aborde des philosophes bien connus, il nous indique non seulement
des perspectives souvent nouvelles, mais nous incite aussi, indirectement, a
reposer certains problémes de l'histoire de la philosophie. — Pourrions-nous
émettre le veen de voir un jour I'un ou l'autre des ouvrages de Karl Léwith

i is ?
traduits en frangais ? Mictint. Conie,

GABRIEL MADINIER : Conscience et mouvement. Etude sur la philoso-
phie frangaise de Condillac @ Bergson. Deuxiéme édition avec pré-
face d’Aimé Forest. Louvain, Editions Nauwelaerts, 1967, 481 p.

Cette réédition de la thése principale de Gabriel Madinier réjouira ceux qui,
demeurés fideles au souvenir de ce penseur délicat et profond, seront 2 méme,
grice 3 elle, de mieux comprendre l'intention premiére de sa réflexion. La
préface d’Aimé Forest dégage en termes excellents les lignes de ce projet initial :
retenir et dépasser la lecon de Maine de Biran en attribuant a la conscience une
nature non seulement motrice, mais encore gestuelle et signifiante. Les ouvrages
ultérieurs de Madinier (v. ici méme deux notices, 1953, p. 304 et 1955, p. 312)
ne feront que prolonger d’'une maniére moins historique et plus personnelle les

lignes de cette vaste et belle étude. RENE SCHAERER.

KARL LOWITH : Jacob Burckhardt. Der Mensch inmitten der Geschichte.
Stuttgart, Kohlhammer Verlag, 1966, 380 p.

L’originalité de cette monographie trés compléte, dont nous bénéficions ici
de la réédition, consiste a expliciter les points de vue et les jugements de I’histo-
rien balois de I'art et de la culture (1818-1897) a I'aide d’un développement orga-
nique de sa compréhension de I’homme et de I'histoire. Léwith situe I’ceuvre de
Burckhardt a mi-chemin entre la spéculation hégélienne et l'individualité
radicale de Kierkegaard. Contre Hegel, Burckhardt maintient que le sujet de
I’histoire est 'homme agissant et souffrant — non I'’Esprit absolu ; il rejette
T'optimisme hégélien, cette fausse foi dans la nécessité absolue, c’est-a-dire
rationnelle de 1’'événement, dans le dépassement dialectique de la négativité,
dans le développement progressif des choses vers la liberté. Mais, contrairement
a Kierkegaard, il ne cherche pas moins la raison dans I'histoire, en étudiant les
étapes de la culture et sa continuité dans les crises elles-mémes ; c’est ainsi
qu’il vouera toute son attention aux « passages » historiques du monde antique
a la christianisation de 1'Occident (Constantin), du Moyen Age au début du
monde moderne (la Renaissance) et de ’Ancien Régime a 'avénement des idéo-
logues modernes, ces « terribles simplificateurs» dont il s’est tant méfié (la
Révolution frangaise). Selon Burckhardt, « 'homme se tient au centre de I'his-
toire, non parce qu’il se trouve en son milieu, mais en tant qu’il se révéle capable,
en lui-méme, de mesure et de centration » (p. 97). On voit donc que l'idéal
humain — quelque peu aristocratique — de Burckhardt parait étre celui-la



I40 BIBLIOGRAPHIE

méme de I’Antiquité tardive et de la Renaissance italienne : I’homme privé, a
la fois singulier et universel, vivant dans une sorte de retraite apolitique voulue
et lucide, trouvant sa vraie grandeur dans la mesure et cherchant & maintenir
par la contemplation du beau la continuité de sa culture. Il s’ensuit que 'auteur
des Weltgeschichiliche Betrachlungen estime impossibles et nuisibles les tenta-
tives extrémistes de retour violent tant a I'innocence de I’homme antique chere
a Nietzsche qu’au témoignage public du martyr chrétien qui fascinait Kierke-
gaard. — Au moment ou la théologie contemporaine renoue avec l'eschatologie
et cherche les voies nouvelles d’un discours accessible a la mentalité moderne,
la lecture d’un tel livre fait réfléchir. Burckhardt n’ironise-t-il pas lucidement
sur ce qu’il appelle « das brillante Narrenspiel der Hoffnung » (!) et ne voit-il pas
avec raison dans l’ascése et le refus du monde la marque authentique de I'anti-
conformisme fondamental du christianisme primitif ? Il semble bien, en effet,
que I'espérance chrétienne ne peut prétendre faire I’économie du scepticisme
a la fois critique et généreux de I'historien et, corrélativement, que l'analyse
du fait historique exige qu’on en discerne honnétement la distance culturelle

irréductible, condition paradoxale de son appropriation.
HeNry MoTTU.

MAURICE BLONDEL: Dialogue avec les philosophes. Paris, Aubier,
1966, 294 p.

Dans sa préface, M. H. Gouhier note que, «lorsqu’un vrai métaphysicien
lit et commente Descartes ou Malebranche, saint Augustin ou Pascal, 1'histo-
rien de la philosophie doit écouter: il a toujours beaucoup a apprendre ».
Blondel n’était pas un historien de métier, ni de tempérament, mais un philo-
sophe de race qui interroge ses pairs, scrute leurs témoignages, discute leurs
difficultés, adopte ou rejette leur maniére de voir le monde d’un regard neuf,
I'homme et Dieu. Blondel a plus le génie de la synthése que de 1'analyse; il est
soucieux d’intégrer la part de vérité que contient toute vraie philosophie a la
vérité plus haute, a ce qu'il nomme la philosophie intégrale ou philosophie
catholique. Comment réagit-il devant une conception apparemment si différente
de la sienne comme celle de Spinoza ou de Descartes, ou en présence de penseurs
qui semblent de sa famille, Malebranche et saint Augustin qu'’il a tant lus et
médités, et ce Pascal si proche et pourtant si loin de lui ? On I'apprendra de ces
conférences, de ces articles dispersés dans diverses revues et qui font 1’objet
de la présente publication. Il s’est exprimé lui-méme sur ce sujet dans une
lettre (p. 281 s.), ou il examine les rapports entre la philosophie de 1'histoire et
I’histoire de la philosophie, critiquant au passage le panlogisme de Hegel, les
relations entre la connaissance notionnelle et la connaissance concréte. En bref,
Blondel lit les philosophes pour y détecter, reprises sous d’autres éclairages, ses
propres intuitions, tout en tenant compte des travaux des spécialistes dont il
saluait en V. Delbos, son ami, un modeéle de probité et de rigueur (cf. '’hommage
qu’il lui rend, p. 239 ss.) ; il les écoute pour apprendre des plus grands une tech-
nique, une méthode dans l'art de déchiffrer les problémes, un langage et une
logique susceptibles de justifier une vision du monde et une sagesse de la vie.
On comprend l'intérét qu’il y a a relire ces textes d’allure paradoxale, « Le
christianisme de Descartes », « L’anticartésianisme de Malebranche » ou «Le

jansénisme et l’antijansénisme de Pascal ». GABRIEL WIDMER.



BIBLIOGRAPHIE I41

JEAN GuiTTON : De la signification du cosmos. Paris, Centre de docu-
mentation universitaire, 1966, 233 p. (polycopi€).

Dans ce cours public de Sorbonne, M. Jean Guitton s’est attaché & démon-
trer que Dieu est non seulement objet de foi, mais de raison. « Tout va dans le
sens de 'athéisme... jusqu’a un certain degré » (p. 19). Le désarroi qui engendre
I’athéisme contemporain tient & un désaccord de ’homme et du cosmos. Cepen-
dant, un examen plus attentif conduit & reconnaitre que I'image que la science
actuelle donne de l'univers postule I'existence d'une intelligence organisatrice
qui n’est pas le Dieu révélé, mais qui ne le contredit pas. Car l'athéisme est
impuissant & expliquer l'ordre du monde. — L’auteur ne méconnait pas que
la voie philosophique qu’il a choisie « est & contre-courant de toutes les voies
frayées par notre époque » (p. 232). Mais si sa tentative est courageuse, qui
convaincra-t-elle, et en définitive de quoi ? Devant cette restauration d’une
des preuves classiques de l'existence de Dieu, on se demande si l'athéisme,
« négation purificatrice » (p. 14), n’est pas plus pres de la vérité.

FraNGois GRANDCHAMP.

AMEDEE PONCEAU : Etudes et témoignages. Préface de Jean Lacroix,
Paris, Desclée De Brouwer, 1966, 268 p.

C’est une des richesses de la philosophie que de compter dans son histoire
des personnalités a la fois rayonnantes et discrétes. Ponceau est de celles-la.
Né en 1886, il fit & Lyon ses études de philosophie et il venait d’étre regu agrégé
lorsqu’il partit pour le front ot il fut griévement blessé. Aprés la guerre, il voua
le meilleur de lui-méme a l'enseignement, a ses éléves, ou plutdt aux éléves,
car I'éléve, disait-il, n’appartient pas au maitre, il s’appartient a soi: « Je me
réjouis toujours lorsqu’a la fin de I'année scolaire mon disciple le plus aimé
me quitte, indifférent, pour s’accomplir. » Il ne publia qu'un seul livre, cette
Initiation philosophique ou les esprits les plus divers : philosophes, mathémati-
ciens, moralistes, biologistes, s’accordent & voir un ouvrage «entré dans le
patrimoine de la philosophie universelle » (Jean Lacroix). Il mourut en 1948,
a sa table de travail, en écrivant quelques phrases saisissantes sur la mort.
D’autres ceuvres parurent ensuite : Timoléon, réflexions sur la tyrannie, Paysages
et destins balzaciens, Musique et angoisse, Le temps dépassé. — Issue de I'éternelle
exigence socratique, sa pensée se continue dans le sens d'un spiritualisme
chrétien qui, nourri de Kant, aboutit & une théorie de l'action, ou plutdét de
la conduite, qu’on a rapprochée de Maurice Blondel. Trois démarches caracté-
risent, selon lui, la mission de I’homme : s’orienter vers le monde, vers sot et vers
la valewr : cosmogénése, psychogénése, axiogéneése. Donc mouvement et dépas-
sement. ¢ Exister socratiquement, c’est maintenir 1'existence en haleine. » —
Mais prenons garde. Chacun de nous loge en lui un adversaire terrible, I'esprit
tyrannique, qui nous sépare de nous-mémes. Nous sommes tous menacés inté-
rieurement par la tyrannie, et complices des tyrans qui oppriment le monde.
Aprés Platon, Ponceau a compris que les régimes sont a la mesure des hommes
qui les vivent. La legon de Timoléon, le tyrannicide, prolonge en nous la legon
de Socrate. — De 1a le danger d’une science qui prétendrait se suffire a elle-
méme : « Il y a une régénération de la science par la philosophie. Plus il y a
science, plus il doit y avoir philosophie. » — Fils de musiciens, Ponceau fut
appelé par les hasards de sa carriére en Russie. Dans La musique et I’angoisse,
il tente d’expliquer I'immense et nostalgique espace de I’Ame russe par 1'im-
mensité du chant qui le traverse. — Ce recueil d’études et de témoignages, ou

PHILOSOPHIE
CONTEMPO-
RAINE



I42 BIBLIOGRAPHIE

figurent également quelques textes de Ponceau, atteste en méme temps que la
valeur d’un homme, la permanence en France d’une forme de pensée que cer-
tains croient dépassée a jamais : la réflexion du moi sur lui-méme et l'intuition

de sa liberté. RENE SCHAERER.

Ot1T0 FRIEDRICH BOLLNOW : Franzisischer Existentialismus. Stuttgart,
W. Kohlhammer Verlag, 1965, 212 p.

La plupart des onze courts essais réunis dans ce volume ont paru dans des
revues peu aprés la fin de la guerre. Certains d’entre eux sont des monographies
portant sur des écrivains comme Camus, Malraux ou Saint-Exupéry ou sur des
philosophes comme Gabriel Marcel ou Gaston Bachelard. D’autres traitent
de thémes plus généraux : le premier présentait aux lecteurs allemands l'en-
semble de ce grand mouvement littéraire et philosophique qu'il est difficile
d’appeler autrement qu’existentialisme et qui suscitait alors, dans sa nouveauté,
un intérét passionné. Le second essai compare la philosophie allemande de
I'existence et I'existentialisme francais. Le quatriéme est une analyse critique
de I'éthique existentialiste, avant tout celle de Sartre et de Simone de Beauvoir.
M. Bollnow a le rare talent de présenter l'essentiel en peu de mots et avec
clarté. Un bel exemple de clairvoyance : en 1947 déja, il a senti que la position
de Sartre allait changer, parce que «l’existentialisme tend nécessairement a se
dépasser lui-méme » (p. 22), et surtout parce que M. Bollnow a per¢u dans la
fameuse conférence de Sartre le sérieux avec lequel il insistait sur la responsa-
bilité a 1'égard de toute I'humanité et avec lequel il examinait les possibilités
réelles de I’homme, inscrites dans I’histoire. Mais M. Bollnow n’est pas seulement
un lecteur pénétrant, il est aussi un « pédagogue », au sens allemand du terme :
il voit dans l'existentialisme l'expression d'une profonde crise de l'essence
humaine, crise par laquelle toute anthropologie sérieuse doit passer, mais dont
il faut sortir pour déboucher, si possible, sur un nouveau rationalisme, ou la
raison conduirait I’homme a s’engager dans une action responsable, et ol elle
serait le médium de la communication interhumaine.

JEAN ViLLARD.

GIUSEPPE SEMERARI : Responsabilita e comunita umana. Firenze,
Lacaita, 1966, 192 p.

11 s’agit d’un recueil de « recherches éthiques » dictées par la préoccupation
d’examiner les problémes de la responsabilité individuelle comme facteur opé-
rant dans la constitution de la communauté humaine. Le lien entre responsa-
bilité individuelle et rapports sociaux est intrinséque ; il est urgent, déclare
I'auteur, de s’intéresser au fondement de la responsabilité au triple niveau :
métaphysique, scientifique et politique. A propos du premier point, il faut
relever la nécessité de considérer la situation dans laquelle s’effectue le choix et
que I'abstractionnisme kantien avait laissée de coté : cette dimension est exigée
par toute I'anthropologie contemporaine. Le point de vue scientifique pose le
probléme des fins de I’évolution technique, tandis que, en politique, la démo-
cratie sous sa forme moderne devra sa sauvegarde au respect de la compétence
fonctionnelle et du controle réciproque des collectivités dont la communauté se
compose. L’ouvrage se cl6t sur une bréve mais suggestive discussion de la
notion de responsabilité dans le systéme de Croce, ol 'absolu de la totalité



BIBLIOGRAPHIE 143

prive la responsabilité de signification, et dans la philosophie de Sartre, ot
I'absolu du singulier conduit au méme résultat, car pour défendre la liberté on

perd le rapport avec la raison historique. Eric MERLOTTL.

GEORGES GUSDORF : Les sciences humaines et la pensée occidentale.
T. I: De l’hstoire des sciences a I’ histoire de la pensée. Paris, Payot,

1966, 333 p-

Ce livre est une tentative d'une nouvelle histoire des sciences qui mettrait
en évidence l'unité du savoir. — Dés le second tiers du XVIIIe siecle, il est
courant en France d’opposer les Lettres et les Sciences. La spécialisation n'a
fait que croitre et nous assistons actuellement a une véritable dissociation du
savoir : « Les savants ont travaillé chacun pour soi ; les diverses disciplines, au
lieu de conjuguer leurs efforts, se sont tourné le dos et I'on a assisté a la disloca-
tion de la figure humaine, qui caractérise la culture d’aujourd’hui» (p. 188).
On a par trop oublié¢ que toute science est science de I’homme, que, quelle que
soit la discipline et son objet propre, elle travaille a I’élargissement de la cons-
cience humaine. Les hommes de science ont trop souvent tendance a vouloir
enfermer toute vérité dans leur discipline respective. Mais en voulant prendre
la place de la vérité humaine, la vérité scientifique devient une forme d’aliéna-
tion. « La science a gagné le monde, mais elle a oublié I'homme. La conquéte du
domaine de I'objet risque d’étre une conquéte vaine si, dans I’accomplissement
de cette conquéte, I'humanité s’est elle-méme perdue » (p. 188). On le voit donc,
la tache premieére qui s’impose aujourd’hui aux hommes de culture «est de
travailler 4 réunifier, & remembrer ce qu'un siécle d’analyse a démembré »
(p. 41). — Une histoire de I'histoire des sciences nous montre que cette discipline
a habituellement admis l'indépendance de la science, comme si la science
existait de soi et pour soi, et aussi I'indépendance de chaque discipline parti-
culiere. M. Gusdorf pose les exigences d’une autre histoire des sciences qui ne
tomberait pas dans ce travers. « L’histoire des sciences devrait envisager la
connaissance scientifique dans sa réalité solidaire » (p. 178). Elle devrait mettre
en cause l’ensemble de la connaissance. L’auteur, servi par une trés vaste
culture, nous montre des exemples d’application sur certaines périodes de 1'hi-
toire. Au fond, ce qui se dessine dans cet ouvrage, c’est «la possibilité d’une
histoire de l'intelligence globale qui s’efforcerait d’établir d’époque a époque le
jeu des corrélations spirituelles griace auxquelles s'articule l’ensemble de la
culture » (p. 226). Ce livre important, trés bien écrit, nous pousse non seulement
a réfléchir sur notre conception de la culture, sur le réle de la philosophie, mais
il nous ouvre aussi la perspective d’'un renouvellement de notre propos pédago-
gique. — Notons enfin que trois autres tomes doivent paraitre a sa suite:
II. La Révolution copernicienne ; III. La science de I’homme au sie¢cle des

Lumiéres ; IV. Romantisme, Positivisme, Scientisme. MicEEL CORNT

BERNARD LAMY : Entretiens sur les Sciences. Paris, PUF, 1966,448 p.

Avant de se plonger dans ces Entretiens, le lecteur fera bien de lire I'ouvrage
que M. Girbal a consacré & Bernard Lamy (Bernard Lamy, Paris, PUF, 1964),
dans lequel il apprendra que Bernard Lamy (1640-1715) appartint au grand
mouvement cartésien, qu'’il fit aussi partie du groupe malebranchiste qui vulga-
risa en France le calcul infinitésimal. Il fut persécuté pour avoir enseigné la



144 BIBLIOGRAPHIE

philosophie « nouvelle » & I'Université d’Angers et introduit le doute hyperbo-
lique dans le domaine jusqu’alors réservé de la vie politique. — Ce livre sera
une précieuse introduction aux Entretiens sur les sciences que Rousseau lut et
relut cent fois, au moins, lorsqu’il était aux Charmettes... — Le but de 'ouvrage
est précisé par Lamy dans son titre complet : Entretiens sur les sciences dans
lesquels on apprend comment 'on doit étudier les sciences et s’en servir pour
se faire 'esprit juste et le cceur droit. Bernard Lamy ajoute encore, dans sa
préface, que son but est de régler « les premiéres études et celles qui sont absolu-
ment nécessaires » ; d’autre part, il veut former « un sgcavant par rapport a la
religion ». — Les variantes sont indiquées en bas de pages, les notes fort inté-
ressantes des éditeurs sont rejetées en fin de volume, selon une mode que
Bernard Lamy déplorait déja, recommandant de mettre les notes au bas des
pages, « car on ne les lit presque jamais quand il faut les aller chercher a la fin
d’un Livre» (p. 212). Nous espérons que dans la prochaine édition, les notes
seront mises au bas des pages... — Parmi les sciences, Lamy recommande tres
particuliérement 1’étude des mathématiques, qui apprennent a bien raisonner.
Une étude sur I'Idée de la Logique et le Discours sur la philosophie, qui lui
est une occasion de montrer la supériorité de Descartes et de Malebranche sur
les Anciens, s’'insérent entre les Entretiens: si Bernard Lamy proclame la
supériorité de Descartes, il n’en reconnait pas moins les limites (la p. 261 est
particuliérement intéressante a ce propos). — Ces Entretiens représentent la
pédagogie oratorienne qui cherche a faire une synthése des pédagogies oppo-
sées des jésuites et des jansénistes... — De nombreuses remarques intéresseront

encore ceux qui enseignent aujourd’hui...
ANTOINETTE VIRIEUX-REYMOND.

Imprimerie La Concorde, Lausanne



	Bibliographie

