
Zeitschrift: Revue de Théologie et de Philosophie

Herausgeber: Revue de Théologie et de Philosophie

Band: 19 (1969)

Heft: 1

Buchbesprechung: Bibliographie

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 11.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


BIBLIOGRAPHIE

Vetus Latina. Die Reste der lateinischen Bibel. Ergänzende Schriften- Sciences
reihe : Aus der Geschichte der lateinischen Bibel. — Vol. 4 : bibliques
Hermann Josef Frede : Altlateinische Paulus-Handschriften.
Freiburg-i.-Br., Herder, 1964, 296 p. — Vol. 5 : Walter Thiele :

Die lateinischen Texte des 1. Petrusbriefes. Ibid., 1965, 245 p.

Deux volumes d'une égale densité et d'un égal intérêt pour le théologien
comme pour le philologue Car, s'ils nous font mieux connaître l'histoire de la
transmission du texte biblique, ils nous renseignent aussi sur la manière dont il
a été approché selon les lieux et les époques, et sur les influences qu'il a subies
au cours de nombreux siècles. C'est tout un chapitre — et non des moindres —
de la pensée théologique et de l'histoire des idées qui nous y est révélée. —
Après une introduction méthodologique qui mérite d'être méditée, Frede
s'attache à l'histoire du texte des épîtres pauliniennes et examine une série de
manuscrits bilingues (original grec avec traduction latine en regard). En Occident,

le texte grec n'est plus guère recopié que comme une pieuse relique, sans
influence sur la tradition latine ultérieure. Une exception toutefois : à Saint-
Gall, les études grecques semblent avoir laissé des traces jusqu'au XIe siècle,
sous l'influence du moine irlandais Moengal et de Notker le Bègue, connu par
ses œuvres poétiques. — On sait que, dans une branche de la tradition grecque —
celle que suivent Irénée, Tertullien et Cyprien — l'épître aux Romains se
termine au chapitre 14. A la suite d'Origène, certains critiques ont cru y reconnaître
une amputation concertée, due à Marcion, mais les recherches de Frede
conduisent à des conclusions toutes différentes : l'absence des chapitres 15 et 16

s'explique en réalité par la disparition accidentelle de feuillets dans cette branche.
L'auteur se montre en outre sceptique à l'égard des tentatives visant à contester
l'authenticité de ces chapitres, y compris la doxologie du chapitre 16. —¦ Il n'est
pas possible de donner ici ne fût-ce qu'un aperçu des multiples problèmes de la
tradition, notamment en rapport avec l'influence de la Vulgate sur la Vetus
Latina, et inversement. On sait en effet que, d'une part, la Vulgate a mis des
siècles à s'imposer, et que, d'autre part, même après la révision d'Alcuin, le texte
a continué à varier par interférences réciproques, jusqu'à sa fixation définitive
dans l'édition sixtino-clémentine de 1592 .— La dernière partie de l'ouvrage est
consacrée à une étude du manuscrit de Monza (près de Milan), qui, sans être
bilingue, fournit cependant des renseignements utiles sur la version grecque
occidentale, et à l'édition diplomatique de ce texte qui renferme des portions
étendues de plusieurs livres de l'Ancien et du Nouveau Testament, en usage
dans la liturgie ambrosienne.

Contrairement à celui de Frede, l'ouvrage de Thiele — issu d'une thèse
d'habilitation présentée à la Faculté de théologie protestante de l'Université

de Tubingue — ne met pas l'accent sur l'histoire de la tradition manuscrite

comme telle, mais sur le texte même de la première épître de Pierre.
Comme il l'avait fait déjà dans une étude antérieure (Wortschatzuntersuchungen
zu den lateinischen Texten der Johannesbriefe, cf. RThPh 1959, p. 381), l'auteur

s'y livre à des recherches de vocabulaire, au cours desquelles il s'efforce



46 bibliographie

de caractériser les versions latines, y compris la Vulgate. — Le chapitre 6 :

A llgemeine Wortuntersuchungen offre un intérêt particulier. Les termes bibliques
y sont étudiés par ordre alphabétique à partir du grec, avec mise en regard et
discussion de leurs équivalents latins. Les résultats généraux sont consignés
dans une synthèse finale, qui résume les caractéristiques du vocabulaire des Pères
latins. Il en ressort, par exemple — et Thiele rejoint ici les conclusions de Frede
touchant l'épître aux Ephésiens — que Tertullien se situe en marge de la tradition

latine, tant sous le rapport du texte grec qu'il utilise (il appartient à la
tradition occidentale), que dans sa manière de citer les textes scripturaires. Il
connaît certes des versions latines préexistantes, mais il se réserve toute liberté
à leur égard et propose des traductions qui lui sont personnelles. Aussi — et la
constatation est d'importance —- n'a-t-il exercé aucune influence sur l'évolution
ultérieure, et c'est de Cyprien que doivent partir les recherches relatives à la
Bible latine. — De précieux index, qui renferment en particulier tous les termes
étudiés dans le corps de l'ouvrage, terminent ce volume indispensable à tout
patristicien. André Labhardt.

René Voeltzel : Selon les Ecritures (didactique biblique). Tome I :

Ancien Testament. Taizé, Les Presses de Taizé, 1965, 572 p.
Cet ouvrage est né de la préoccupation d'offrir un instrument de travail

de base à tous ceux qui ont la charge d'un enseignement biblique destiné aux
enfants et aux adolescents. Cette intention première se manifeste dans la
présentation de la matière : le recours à différents caractères typographiques,
la numérotation continue des paragraphes, une quarantaine de cartes et
plusieurs index permettent de retrouver facilement un sujet déterminé, et de
réunir rapidement une documentation claire et complète. — Mais on trahirait
la valeur de ce livre à trop insister sur son aspect technique de manuel du
maître. Un tel ouvrage mérite en effet la plus grande publicité possible afin
qu'il soit mis entre les mains de nombreux lecteurs de la Bible : Selon les Ecritures

est avant tout un guide à la fois accessible et approfondi qui devrait
permettre à tout chrétien normalement cultivé une lecture informée et cohérente

de l'Ancien Testament. René Voeltzel s'est fondé sur la constatation
que les listes de lectures et les méditations quotidiennes ne suffisent pas, à

longue échéance, car elles ne peuvent donner une vue d'ensemble, ni permettre
des approfondissements. Mais d'autre part, les introductions et commentaires
théologiques sont certainement trop savants pour la plupart des paroissiens.
D'où cette tentative d'offrir aux lecteurs un ouvrage d'un type nouveau, qui
mettra les richesses de la théologie à la portée du plus grand nombre. — Devant
un tel effort, on ne sait pas s'il faut davantage admirer la longue patience qui
a permis de collationner tant de remarques d'un grand intérêt et de citations
bienvenues sur tous les livres de l'Ancien Testament, ou cet esprit de synthèse
qui confère à chaque paragraphe un caractère précis et intelligible. Mais, en
retour, ce livre demande au lecteur un effort inhabituel, précisément à cause
de l'abondance et de la densité des sujets présentés. René Voeltzel se justifie,
dans la ligne du renouveau biblique, en citant le prophète Jérémie : « N'apaisez
pas mon peuple par la facilité !» — Il faudra en particulier faire attention au
plan des chapitres qui supposent une lecture théologique de l'Ancien Testament,

alliant le souci de l'exactitude historique — autant que faire se peut —
au souci de la nécessaire actualisation du texte. C'est ainsi que la première
partie, intitulée « L'Alliance », débute avec l'évocation d'Abraham, puis des



BIBLIOGRAPHIE 47

patriarches et de Moïse, et que le récit de la création prend place en fin de
partie, à côté de l'explication du Décalogue, sous le titre « La foi dans
l'Alliance ». A ce propos, relevons, par exemple, une de ces nombreuses remarques
pédagogiques qui jalonnent le texte : « Accabler de jeunes enfants par les
récits de la création et se taire indéfiniment sur la personne et l'œuvre des

prophètes nous paraît constituer des erreurs pédagogiques aussi graves que
celle qui consisterait à parler toujours de Noël et jamais de la Passion. » Voilà
comment on prend la défense du texte biblique contre des traditions bien
établies — Décidément, Selon les Ecritures est un livre actuel — dans le
meilleur sens du terme — qui rendra le plus grand service à tous ceux qui
partagent avec l'auteur le même désir de connaître l'Ancien Testament à la
fois dans son détail et dans sa continuité : avec ses multiples références, ce
livre réussit en 500 pages à constituer une mine de renseignements à laquelle
le théologien et le pasteur auront souvent recours, d'autant plus que les index,
qui s'étendent sur 40 pages, facilitent une consultation rapide. Tout au plus
aurait-on pu souhaiter, à la suite du répertoire des noms de personnes et des

noms de lieux, un répertoire des notions théologiques courantes, qui apparaissent

bien dans le cours des chapitres, mais sont difficiles à retrouver. Signalons
qu'on nous annonce un deuxième volume sur le Nouveau Testament, et un
troisième volume sur l'Histoire du Christianisme, rédigés selon la même méthode
et dans le même esprit. Jacques Andre.

Evode Beaucamp et Jean-Pascal de Relles : Israël attend son
Dieu. Des Psaumes aux vœux du Pater. Bruges, Desclée de
Brouwer, 1967, 345 pages (Coll. Bible et Vie chrétienne).

Sous le titre « Israël attend son Dieu », E. Beaucamp et J. P. de Relles
publient non une étude sur l'eschatologie d'Israël, mais un commentaire
théologique de quelques-uns des psaumes. Ce volume fait suite à « Israël regarde
son Dieu » et précède « Israël marche vers son Dieu », qui veulent ensemble
situer la prière du peuple de l'Ancienne Alliance dans l'économie de la Révélation.

Comme l'indique le sous-titre de cet ouvrage, ses auteurs entendent nous
montrer avant tout les relations qui existent entre le livre des Psaumes et le
Pater. Ils vont de l'un à l'autre et insistent sur le fait que l'Oraison dominicale
s'enracine dans la prière juive en même temps qu'elle l'accomplit. — E. Beaucamp

et J. P. de Relles mettent en évidence la richesse du psautier d'Israël,
qui draine en quelque sorte l'inquiétude religieuse des nations vers le Christ.
Ils montrent la ferveur d'Israël qui attend que le nom de son Dieu soit sanctifié,
chante son règne qui vient et s'engage à faire sa volonté. Leur commentaire qui
s'appuie sur une riche érudition comprend une traduction nouvelle, des vues
originales — qu'on ne suivra pas toujours — des excursus utiles sur la notion
de justice dans l'Ancien Testament ; il doit permettre à un lecteur chrétien de
mieux comprendre « la prière du Peuple de Dieu qui, issue du Psautier, s'épa-
nouit dans le Pater ». Robert Martin-Achard.

Edgar Haulotte, S.J. : Symbolique du vêtement selon la Bible.
Paris, Aubier, 1965, 352 p. (Collection « Théologie ».)

L'intérêt du présent ouvrage se situe à trois niveaux concentriques. C'est
premièrement une étude historique du vêtement en Israël, avec une référence
comparative aux modes en vigueur dans les pays limitrophes. Mais, second



48 BIBLIOGRAPHIE

niveau, au cours même de son étude archéologique, l'auteur dégage la signification

théologique du vêtement en Israël. Expression de la personne humaine,
le vêtement traduit à sa manière la relation qui unit l'homme à son créateur et
les hommes entre eux, dans l'Alliance : Créé pour faire rayonner la gloire de
Dieu dont il était revêtu, l'homme, même déchu, a conservé cette finalité. Son
vêtement, signe de la sollicitude de Dieu, exprime l'état de soumission au
Seigneur, dans lequel le croyant se trouve, dans l'Alliance. A ce niveau, le
présent travail donne des interprétations intéressantes de nombreux textes,
souvent difficiles et controversés, dans lesquels le vêtement (ou son absence, la
nudité) joue un rôle important (voir I Cor. n : 2-16 Si, à ce niveau, le
vêtement a un sens symbolique plus ou moins inconscient, il n'en va pas de même
au troisième niveau : souvent, le thème du vêtement est utilisé dans un but
symbolique (le « voile » de II Cor. 3, la « robe nuptiale » de Mat. 22 : 1-14, vieux
vêtement et pièce de drap neuf : Marc 2 : 1 à 3 : 6, etc.). L'auteur éclaire ces
textes des résultats de son étude archéologique et théologique du vêtement en
Israël, et le succès de cette méthode est manifeste. Le R.P. Haulotte prouve ici
que l'étude d'un seul thème, à première vue marginal, peut apporter, par la
profondeur de son analyse plus que par l'étendue du domaine prospecté, une
contribution précieuse à la théologie, tant de l'Ancien que du Nouveau Testa-
ment- Daniel von Allmen.

P. Gerhard Voss, O.S.B. : Die Christologie der lukanischen Schriften
in Grundzügen. Paris - Bruges, Desclée de Brouwer, 1965, 219 p.
(Studia Neotestamentica — Studia II.)
L'auteur, directeur de l'Institut œcuménique de l'Abbaye bénédictine de

Niederaltaich (Bavière), montre qu'il n'est pas seulement un œcuméniste actif,
mais aussi un bibliste de premier plan. Partant des résultats de la recherche
contemporaine, tant catholique que protestante, situés aux différents niveaux
de l'histoire des formes, des traditions et de la rédaction, le R.P. Voss dégage
l'originalité de la christologie de Luc (dans son Evangile et dans les Actes). Il
le fait au moyen d'une introduction, très importante du point de vue méthodologique

et théologique, et de cinq chapitres : « Jésus et le Royaume de Dieu »

(la christologie dans le cadre du schéma temporel de Luc), « Jésus, le Roi
messianique », « la souffrance de Jésus », « l'exaltation de Jésus » (l'unité théologique

de la Résurrection et de l'Ascension), et « Jésus, le Prophète eschatologique

». On a parfois souligné, pour s'en étonner, l'importance que Luc accordait

à l'humanité de Jésus, à un certain caractère « héroïque » de son attitude,
de même qu'à « l'imitation de Jésus-Christ ». Avec beaucoup de bonheur, le
P. Voss nous fait pénétrer à l'intérieur de cette christologie lucanienne, pour
nous en montrer l'orientation à la fois théologique et anthropologique : chez
Luc, nous découvrons « toute l'authenticité de l'humanité de Jésus, en face de
Dieu — et dans sa filialité divine, nous rencontrons le Principe vivant de notre
propre destination» (p. 175). Plus de quarante pages d'index divers rendent
la consultation de cet important ouvrage particulièrement aisée.

Daniel von Allmen.

J.-M.-R. Tillard, O.P. : L'Eucharistie Pâque de l'Eglise. Paris, Edi¬
tions du Cerf, 1964, 267 p.
Après un premier chapitre de solide théologie biblique sur l'œuvre du

salut en Christ, l'auteur s'attache à montrer que le corps du Seigneur dans le



BIBLIOGRAPHIE 49

sacrement eucharistique n'est pas son corps naturel, mais son corps glorieux,
celui dont l'a revêtu la résurrection. Ce corps transfiguré est l'aboutissement
du passage effectué par le Seigneur, à travers la mort sur la croix, du monde
de la chair et du péché au monde nouveau de Dieu. Ce corps nouveau est les
prémices de la nouvelle création, « la cellule première du cosmos nouveau »,

des cieux nouveaux et de la terre nouvelle. La Pâque du Christ, son passage
d'un monde à l'autre, se prolonge dans la Pâque de l'Eglise qu'est l'eucharistie,
où le Seigneur de gloire s'assimile les communiants et les rend participants de
sa vie ressuscitée. —¦ Telle est la thèse maîtresse du livre, étayée par de
nombreuses citations patristiques dont beaucoup peu connues. Les liturgies orientales

sont aussi citées en témoignage, ce qui est aisé, puisque l'Eglise orientale
est le lieu même de la théologie de la transfiguration eschatologique. Le lexique
des principaux termes techniques de la science biblique et de la théologie
rendra de grands services au lecteur non théologien.

Richard Paquier.

Irénée de Lyon : Contre les hérésies. Livre IV. Paris, Editions du
Cerf, 1965, 2 vol. de 995 p. (Sources chrétiennes, 100.)

Pour marquer la publication du centième volume des « Sources
chrétiennes », les Editions du Cerf ont choisi de présenter le Livre IV de YAdversus
Haereses selon toutes les exigences et les ressources de la critique : les versions
latine, grecque, arménienne et syriaque sont ainsi examinées par les PP. Hem-
merdinger, Doutreleau, Rousseau et Mercier, à qui il appartenait de donner un
état de la question du texte d'irénée. L'intérêt de cette édition consiste en ce

qu'elle offre un nouveau texte par rapport à celui de Harvey avec apparat
critique pour le latin, l'arménien, le grec (avec essai de rétroversion à partir du
latin), le syriaque (dû au P. Graffin). C'est dire que l'édition de ce livre est

conçue de manière encore plus scientifique que celle du Livre III due au regretté
P. Sagnard ; on s'en rend déjà compte dans la disposition typographique
(texte latin ; notes, fragments grecs et arméniens en dessous de la traduction
française). En procédant de la sorte, les savants éditeurs cherchent, dans les
diverses versions littérales, à retrouver la pensée originale d'irénée à travers
l'histoire très compliquée du texte, puisque, comme on le sait depuis longtemps,
les traditions textuelles ne coïncident pas toujours. Dom A. Rousseau décrit
les principes et les normes mis en œuvre pour retrouver l'unité originelle
derrière la diversité des traductions ; c'est un véritable traité de méthodologie. Il
traduit donc à partir du texte grec perdu, mais sous-jacent aux diverses
versions, et qu'il a tenté de reconstituer en usant de la rétroversion (dont les
résultats restent toujours, lui-même le reconnaît, conjecturaux, p. 174 ss.) :

«... Malgré son caractère fatalement hypothétique, une rétroversion grecque
basée sur les indications complémentaires de tous les témoins et accompagnée
d'une traduction française qui l'éclairé et en est comme un premier commentaire,

nous paraît constituer, en l'absence de l'original perdu, la plus grande
approximation actuellement possible de la pensée d'irénée. » Cette pensée est

aujourd'hui au centre des débats théologiques de l'œcuménisme ; cette édition,
qui est un modèle du genre et qui illustre remarquablement la haute tenue des
« Sources chrétiennes », aidera les théologiens des diverses confessions à
redécouvrir la fermeté, la rigueur et la cohérence des investigations irénéennes, qui
prennent un relief saisissant grâce aux efforts conjugués d'érudits mettant leur
science au service d'une grande théologie. Puissent les autres livres de YAdversus



50 BIBLIOGRAPHIE

Haereses bénéficier d'un tel traitement et voir le jour dans cette collection, ainsi
que le commentaire qui doit les accompagner, dans des délais pas trop éloignés.

Gabriel Widmer.

Saint Hilaire de Poitiers : De trinitate et ouvrages exégétiques.
Textes choisis, traduits et présentés par Albert Biaise. Namur,
Editions du Soleil-Levant, 1964, 192 p. (collection « Les écrits
des Saints »).

Dans cette agréable collection « de poche », l'auteur du Dictionnaire latin-
français des auteurs chrétiens nous présente des textes tirés de cinq ouvrages
de celui qui fut surnommé, à juste titre, 1'« Athanase de l'Occident ». Il a non
seulement joué un rôle important dans l'Eglise de Gaule de la première moitié
du IVe siècle, mais il a écrit des ouvrages très variés, marqués par l'époque
et ses controverses, mais dans un esprit irénique, soumis à la Bible, dont les
termes devraient au fond suffire à son avis. — Une introduction de vingt pages
nous présente de façon vivante et concrète la biographie d'Hilaire, le contenu
de ses écrits et sa défense de la foi : ce dernier chapitre est excellemment conclu
par quelques pages sur l'Ecriture et la formulation des dogmes. — La première
moitié du livre est consacrée à des extraits des douze livres du De Trinitate,
puis à deux des lettres ou traités à l'empereur Constance. La deuxième partie
présente quelques textes sur « La divinité de Jésus-Christ dans la sainte Ecriture

», avec des extraits du Commentaire de Matthieu (chap. 9, 14, 16 et 26)
et de celui des Psaumes (2, 92, 125). Ces extraits sont bien choisis et traduits
et constituent une bonne introduction au ministère d'Hilaire, défenseur de la

Jean Sauter.

Cyrille d'Alexandrie : Deux dialogues christologiques. Introduc¬
tion, texte critique, traduction et notes par G.-M. de Durand,
O.P. Paris, Editions du Cerf, 1964, 548 p.

Cyrille d'Alexandrie occupe une place importante dans l'histoire de l'Eglise
et celle des dogmes. Sa pensée s'est-elle modifiée au cours de sa controverse
avec Nestorius Le P. de Durand examine cette question et le rôle de Cyrille à
travers deux dialogues, l'un d'avant 428 (Sur l'incarnation du Monogène — le
Christ est un et il est Seigneur d'après les Ecritures), l'autre de 437 environ (Le
Christ est un). Le premier entretient des rapports étroits avec d'autres ouvrages
de Cyrille (le De recta fide ad Theodosium) ; Cyrille l'utilise dès les premières
escarmouches avec Nestorius à la cour de Constantinople ; le second s'en prend
à l'école d'Antioche, à sa christologie et à sa sotériologie (mode de l'incarnation
et son pourquoi qui soulèvent aux yeux de Cyrille de graves problèmes, lui
le défenseur de la théorie mystique (ou physique) de la Rédemption en tant que
récapitulation. Le P. de Durand donne une excellente introduction aux
positions en présence, sur leurs manières d'interpréter les grandes affirmations
bibliques sur la naissance et la Passion du Christ, d'élaborer une « psychologie »

du Rédempteur à travers sa « kénose » et son élévation. Il montre, et c'est en
cela que réside l'originalité de sa thèse, que Cyrille tout autoritaire qu'il fût,
était « capable de se poser de nouveaux problèmes, même s'il emploie pour les
résoudre de vieux axiomes » (p. 149), bref, un théologien plus nuancé qu'il n'y
paraît de prime abord, plus éclectique aussi. Ce qui n'empêche nullement le



BIBLIOGRAPHIE 51

P. de Durand de constater que « toutes les explications qui ont trait, ou
devraient avoir trait, à la psychologie humaine du Christ sont d'un archaïsme
inquiétant... et n'attestent pas de progrès très marqués depuis les premières
œuvres, fournissant tout au plus quelques suggestions neuves ». Il se rapproche
ainsi de la thèse du P. Liébaert. Quant à sa traduction, elle reflète un sens aigu
des difficultés que présente le texte de Cyrille avec sa terminologie dont il est
difficile d'estimer le degré exact de technicité. Gabriel Widmer

E. R. Dodds : Pagan and Christian in an Age of Anxiety, some aspects
of religious experience from Aurelius Marcus to Constantine.
Cambridge,at The University Press, 1965, 144 p. (The Wiles Lectures
1962-1963).

Le professeur Dodds qualifie la période s'étendant de Marc Aurèle à
Constantin d'âge d'anxiété, anxiété due à la remise en question des notions acquises
et admises jusqu'à ce moment-là, par la grande contestation entre le monde
païen et le christianisme. Peu de travaux ont paru dans le domaine de l'expérience

religieuse de l'antiquité finissante, malgré l'abondance relative des
documents. L'auteur s'attache à dégager les lignes fondamentales de la confrontation
entre paganisme et pensée chrétienne. Auteurs païens et auteurs chrétiens
tiennent une place égale dans son ouvrage. Il se déclare agnostique et il ne peut,
par conséquent, considérer le triomphe du christianisme comme un événement
divin. Cependant, dira-t-il, s'il cite plus souvent des auteurs païens que des
auteurs chrétiens, ce n'est pas qu'il préfère les premiers, c'est simplement parce
qu'il les connaît mieux. En fait, les questions soulevées vers la fin du monde
antique concernant l'homme dans sa relation avec le monde, sa spiritualité, ont
une certaine actualité si l'on songe à l'angoisse du monde moderne et au rejet de
notions qui paraissaient fortement établies. Un dernier chapitre sur le dialogue
entre le paganisme et le christianisme, nous révèle un monde païen peut-être
différent de ce que nous pensions. Dodds nous dira que le fond du débat n'était
pas tellement le choix entre un monothéisme chrétien et un polythéisme païen.
Celsus était plus strictement monothéiste qu'Origène Un des motifs de ressentiment

du paganisme est à chercher dans l'effet du christianisme sur l'unité de
la vie familiale, le christianisme apparaissant comme facteur de division. Celsus
ne manque pas de relever que l'on invite les enfants à désobéir aux parents,
etc. On parle de l'attraction « totaliste » chrétienne, rappelant l'appel du
communisme de nos jours. Herald Châtelain.

Olivier de la Brosse : Le pape et le concile. La comparaison de
leurs pouvoirs à la veille de la Réforme. Paris, Editions du Cerf,
I965, 350 p. (Unam Sanctam, 58).

Ecartons d'emblée de ce compte rendu certaines parties du livre : le
premier chapitre, compilation secondaire consacrée à la querelle entre la France
et Rome et au concile de Pise ; le dernier, où l'auteur distribue de bons et de
mauvais points ; ces débuts de chapitre où l'on « présente » au lecteur des
textes bibliques en soi (Mat. 16, Jean 21, p. 209 s., 219 s.) avant d'en narrer
l'interprétation ; ces statistiques comparées sur l'emploi de certains arguments
ou textes dont on omet ensuite de tirer des conséquences (par exemple l'histoire
conciliaire, p. 287 s.) ; ces notes qui ne renvoient la plupart du temps qu'au



52 BIBLIOGRAPHIE

Dictionnaire de théologie catholique. — Restent les deux parties du livre qui
correspondent au problème tel qu'il est énoncé dans le titre. La première
discute La notion du pouvoir ecclésiastique, chez Gerson et quelques contemporains

d'abord, chez Cajétan ensuite. On y examine la distinction entre
potestas iurisdictionis et potestas ordinis, le problème de l'immédiateté du pape
vis-à-vis du Christ, le rôle du droit des corporations dans l'élaboration des
théories conciliaristes. Partisan d'une « supériorité » du concile à des seules
fins de réforme, Gerson ne serait pas partisan d'un régime synodal suprême
et permanent dans l'Eglise. Par ailleurs l'auteur pense que pour Cajétan « la
constitution de l'Eglise ne peut se ramener à nulle autre constitution de type
humain ; elle est radicalement originale et n'appartient qu'à elle » (p. 149).
Cette affirmation nous paraît être en contradiction avec de nombreux passages,
cités par l'auteur, où Cajétan, suivant en cela saint Thomas, conçoit le régime
de l'Eglise comme une monarchie absolue (p. 149, 157, 181, 267 s.) et affirme
que l'Eglise est bel et bien une société (p. 174). — Ceci nous amène à la partie
de loin la plus intéressante de l'ouvrage, qui décrit La controverse... entre Cajétan
et Jacques Almain de Paris à propos des pouvoirs du pape et du concile. L'auteur
laisse parler tour à tour les deux protagonistes, sans cacher ni sa sympathie
pour le maître des Prêcheurs, qui sort presque toujours vainqueur des débats,
ni son antipathie pour les « dangers de certaines positions gallicanes » (p. 205).
En fait, nous avons affaire ici à une histoire engagée, avec tous les avantages
et les inconvénients du genre. — Nous longeons ou traversons la controverse
quatre fois, pour examiner tour à tour les arguments théologiques, scripturaires,

canoniques et conciliaires — méthode qui facilite la tâche de l'auteur
et du lecteur, mais qui ne peut éviter des redites (par exemple à propos du
droit du pape de choisir son successeur, p. 165 ss., 176, 276 s., etc.). Les
positions que défendent les deux antagonistes sont bien connues. Le mérite d'Olivier
de la Brosse est de nous avoir présenté le détail des arguments, des autorités
invoquées et la manière de les interpréter. Sans que ce soit la thèse de l'auteur,
il se dégage de ses analyses l'impression que la théologie de chacun des deux
adversaires est dominée par un a priori qu'il faut chercher peut-être moins
dans la théorie des pouvoirs que dans l'ecclésiologie à proprement parler.
Pour Cajétan, l'Eglise étant une monarchie papale de droit divin, il convient
de donner une réponse « papaliste » à toute question exégétique, historique ou
juridique. Pour Almain, le pape n'est pas la tête sans laquelle le corps n'est
rien, mais le membre le plus eminent d'un ensemble dont chaque partie a sa
valeur propre. N'est-ce pas là l'enjeu de cette controverse, si étrange pour
l'homme du XX8 siècle, où, pour le conciliarisme, le pape n'est que le chef
des chrétiens individuels (les brebis) alors que pour les papalistes il est le chef
de l'Eglise en tant que telle (la bergerie) Cependant on pourra comparer
Friedrich Merzbacher : Die Kirchen- und Staatsgewalt bei Jacques A Imain dans
Speculum iuris et ecclesiarum. Festschrift... Plöchl, Vienne, 1967, p. 301-312.
L'analyse de Merzbacher fait ressortir précisément l'élément monarchique dans
la doctrine d'Almain. — Ainsi, en dépit de certaines réserves, le livre d'Olivier
de la Brosse pourrait bien servir de point de départ à des recherches nouvelles.
Indiquons-en trois pour terminer. La conception que nous venons d'évoquer
(chef des brebis, chef de la bergerie) mériterait un examen approfondi. La
lecture des canons est de toute évidence gouvernée par la Glose ordinaire
(Jean le Teutonique et Bartholomé de Brescia, que l'auteur cite une fois,
p. 280 s.) et par les œuvres des décrétalistes (notamment le Panormitain qu'il
ignore). Il faudrait consacrer une monographie au moins au matériel canonique



BIBLIOGRAPHIE 53

complet de chacun des protagonistes, et finalement, à leur manière d'utiliser
la Bible. Olivier de la Brosse nous montre Cajétan et Almain, l'interprétant
presque comme s'ils en étaient les premiers lecteurs ; mais quid de la tradition
exégétique Que sait-on de leurs lectures de la Glose ordinaire, de Nicolas de

Lyre (cités une fois, p. 234), des commentaires de saint Thomas, des Pères,
des catènes et de sermons Souhaitons que ce livre stimule de telles recherches,
à une époque où l'historiographie s'intéresse de plus en plus à cette période-
charnière « à la veille de la Réforme ». Pierre Fraenkel.

L. Bouyer, J. Coppens, I.-H. Dalmais, H. Jedin et A. Simon :

Union et désunion des chrétiens. Bruges et Paris, Desclée de Brouwer,

1963, 143 p. (Université de Louvain : Recherches œcuméniques.)

Le fait que cette recension ait été quelque peu retardée permet de mieux
mesurer le chemin parcouru en cinq ans dans le domaine œcuménique. Par
exemple, ce qui nous est dit des problèmes liturgiques se trouve bien dépassé

par les initiatives hardies de Vatican II, notamment quant à l'emploi du verna-
culaire en lieu et place du latin. Il en va de même quant aux célèbres « conversations

de Malines » entre catholiques et anglicans entre 1921 et 1926, dont le
cardinal Mercier fut l'âme : entre le triomphalisme totalitaire et rigide de la
Curie de Pie XI et du cardinal Gaspari, et le Secrétariat pour l'Unité de

Jean XXIII et du cardinal Béa, il y a bien davantage que la distance chronologique

de quarante années : il y a un véritable virage. Un chapitre
particulièrement intéressant tente de répondre à la question : le Concile de Trente
fut-il un obstacle à la réunion des chrétiens La réponse est nuancée : ce
concile ne fut pas la cause d'une division durable et longtemps jugée irrémédiable

entre chrétiens ; il n'a fait que l'entériner et la canoniser. L'intransigeance
des protestants à l'égard de la papauté en tant qu'institution de droit divin
d'une part, l'incompréhension des catholiques devant le vrai problème d'ordre
spirituel posé par la Réforme empêchèrent toute réconciliation. Actuellement,
les formules dogmatiques de Trente ne sont plus une barrière infranchissable
dressée entre les confessions, mais toutes les difficultés ne sont pas résolues pour
autant, conclut le P. Jedin. Richard Paquier.

Oscar Cullmann : Vorträge und Aufsätze 1925-^63. Tübingen,
Mohr, 1966, 723 p.

Passionnante lecture, vraiment, que celle des quarante-quatre articles et
discours que les amis du professeur du Nouveau Testament et de l'histoire de

l'Eglise ancienne de Bâle ont réunis en un gros volume de plus de 700 pages
et qui permettent de connaître ce théologien et l'œuvre qu'il a accomplie
pendant près de quarante ans pour le plus grand bien de l'Eglise et de la science

biblique. Les laïcs intéressés aux problèmes actuels, aussi bien que les pasteurs
et les « docteurs » de l'Eglise, y trouveront leur compte. — En effet, à notre
époque de bouleversement des fondements de l'Eglise et de sa prédication,
nous pouvons être reconnaissants d'avoir au sein de la théologie protestante
des hommes comme Cullmann, qui joignent, à la rigueur de la pensée et d'une
pensée ouverte à toutes les tendances novatrices, une foi personnelle enracinée
dans les vérités fondamentales chrétiennes, disons mieux, dans la Vérité : en

Théologie
contemporaine



54 bibliographie

Christ. — L'avant-dernière partie du volume concerne le dialogue œcuménique.
Voici ce que Cullmann écrivit en 1962 à ce propos : « Nous ne voulons pas faire
le saut qui nous mène à Rome, mais, la main dans la main avec l'Eglise
romaine, marcher vers le même but, le Christ. Le chemin qui y conduit, c'est
le Saint-Esprit. C'est cela, le chemin de l'unité. » — La notion centrale de
l'œuvre du théologien bâlois, la « Heilsgeschichte » (l'histoire du salut), lui
permet d'être, au meilleur sens du mot, biblique, de ne pas tomber dans un
conservatisme rétrograde, mais d'apprécier à leur juste valeur l'effort des
novateurs, comme d'un Bultmann, tout en démontrant en quoi ces théologiens
risquent de s'écarter du message biblique. Un historien de la musique, dit
Cullmann, doit être lui-même musicien pour pénétrer lui-même au cœur de
la réalité de sa matière. Credo ut intelligam. Dans toute son œuvre, Cullmann
incarne cette célèbre formule d'Anselme. La pensée de notre auteur est
constamment illuminée par sa foi. — Ainsi, il ne tombe pas dans la tentation de
la théologie moderne d'escamoter le « scandalon » de la Bible, d'évacuer ce

qui choque la pensée moderne, mais de le comprendre comme le levier qui
soulève l'homme pour en faire une nouvelle créature en Christ. Il possède l'art
si rare d'être à l'écoute de ce qui est « étrange » (des fremden) dans la Bible,
et cela sans abdiquer sa pensée. Un article porte le titre « Nécessité de la théologie

pour l'Eglise ». — Avec sérénité, il aborde les sujets les plus controversés,
le Jésus historique, la démythisation, le problème de l'espérance chrétienne et
tout le vaste domaine de la critique biblique. Son exégèse de la parabole du sel
de la terre, pour ne citer que cet exemple du travail de base d'un théologien
chrétien, rejoint des thèses qu'un Käsemann, professeur du Nouveau Testament

à Tubingue, bête noire des conservateurs bibliques, a défendues au dernier

Kirchentag allemand. Son étude sur le mouvement des zélotes l'amène
à stigmatiser les attaques dont le professeur Gollwitzer a été injustement l'objet
et qui ont torpillé sa succession à la chaire de Karl Barth. — Que ces quelques
« flashs » (car il est impossible, ici, d'entrer plus avant dans le détail) engagent
tous ceux qui possèdent la langue allemande à profiter de l'œuvre si riche
du théologien bâlois inféodé à aucune école, mais bâtissant sur « le solide
fondement» (II Tim. 2 : 19). Frédéric Sieveking.

A. M. Ramsey : Récents développements de la théologie anglicane, de
Gore à Temple (1889-1939). Tournai, Desclée, 1967, 292 p.

Les théologiens continentaux, imbus du préjugé selon lequel l'anglicanisme

n'a ni théologiens ni théologie dignes de ce nom, changeront peut-être
d'avis à la lecture de ce petit livre du présent archevêque de Cantorbéry,
lui-même théologien de valeur. Avec maîtrise, l'auteur y débrouille
l'entrecroisement complexe des courants philosophiques et théologiques, au tournant
du 19e siècle, d'un anglicanisme déjà passablement complexe en lui-même.
On sait que la pensée anglicane est dominée davantage par le fait de l'Incarnation

que par les théories de la Rédemption. Charles Gore fut l'initiateur
d'une nouvelle école théologique : dans son livre Lux mundi (1889), il essaie
de réinterpréter la christologie traditionnelle dans les catégories de la
philosophie de son temps, mais sans sacrifier en rien la transcendance divine et en
adoptant la théorie de la kénose, qui resta prépondérante dans l'anglicanisme
pour deux générations au moins. Les fameux Essays Catholic and Critical,
publiés en 1926, sont l'œuvre commune de plusieurs théologiens, tous ayant



BIBLIOGRAPHIE 55

subi fortement l'influence de Gore. Cet ouvrage eut le grand mérite de rapprocher

les tendances opposées traditionnelles au sein de l'anglicanisme. Cet essai
de synthèse qu'on pourrait caractériser de catholicisme libéral, ne réussit
pourtant pas à préserver l'anglicanisme de la vague moderniste, dont les effets
se font encore sentir aujourd'hui avec le célèbre évêque Robinson. Dans la
suite, le renouveau biblique, ainsi que le mouvement liturgique Parish and
people, ont aussi contribué au rapprochement de l'aile évangélique et de l'aile
catholique de l'anglicanisme. Avec William Temple, on assiste à un essai de
synthèse entre l'idéalisme inspiré de Hegel et la foi en l'Incarnation : Christus
Veritas (1924), puis Nature, Man and God (1934) sont le fruit de la réflexion
originale de l'archevêque Temple. Des appendices sur la doctrine du péché
originel et sur celle de la Trinité dans l'anglicanisme d'aujourd'hui couronnent
le livre substantiel de M. Ramsey. Richard Paquier.

Christus unter uns. Vorträge in der Arbeitsgruppe Bibel und Ge¬
meinde des 13. Deutschen Evangehschen Kirchentags Hannover
1967. Stuttgart, Kreuz-Verlag, 1967, 40 p.

Sous le titre général « La présence du Christ », Ernst Käsemann a traité de
la croix, Hans Georg Geyer de la résurrection, Eduard Schweizer de l'Eglise. —
Pour Käsemann, la représentation traditionnelle de la croix comme mort
expiatoire du Sauveur n'a plus aucun sens aujourd'hui. Simplement, le Christ
mourant garde la foi au moment où il éprouve l'enfer de l'absence de Dieu ; la
signification de la croix pour les chrétiens est celle du service et de la liberté. —
Cette interprétation est totalement inconciliable avec celle de la croix et de la
résurrection dans l'étude suivante, de Geyer : la résurrection dévoile la signification

de la croix comme acte de la justice de Dieu contre la puissance du péché.
En même temps, elle est l'ouverture révélatrice du salut à venir. — L'Eglise
primitive, dit Ed. Schweizer, a été parfois déchirée entre les conservateurs et les
novateurs ; aujourd'hui encore, ils ont besoin les uns des autres, sous peine de
mort pour l'Eglise. Que l'on prenne au sérieux les dons du Saint-Esprit en vue
des mille services des chrétiens dans le monde moderne ; et que l'Eglise soit
« plus ouverte, joyeuse, reposante que le cinéma, le dancing, le club sportif ».

Francis Baudraz.

Le couple et la limitation des naissances. Paris, LethieUeux, 1966,
55 P-

Les auteurs, une équipe de quatre médecins et une psychologue, ont écrit
cette brochure pour aider chaque couple à résoudre le problème de la régulation
des naissances d'une façon qui sauvegarde son unité et son dynamisme créateur.
La sexualité comporte la fonction de reproduction. Mais les actes sexuels,
même non féconds, peuvent contribuer à l'unité du couple et cette unité est
certainement l'élément éducatif le plus important pour les enfants nés ou à
naître. Anatomie et physiologie, méthodes actuelles de contraception sont
clairement exposées sous un angle d'information médicale, sans qu'aucune
méthode ne soit déclarée préférable. Quelques jalons de réflexion sont ensuite
proposés au couple, qui doit choisir lui-même la solution qui lui convient le
mieux. Cette étude succincte présente l'essentiel du problème individuel tel
qu'il se pose dans nos pays occidentaux. Colette Bonnard.



56 BIBLIOGRAPHIE

Gustave Marthet, S.J. : Amour conjugal et renouveau conciliaire.
Lyon, Mappus, 1967, 47 p.

Après avoir décrit la doctrine du Concile sur l'amour conjugal, l'auteur
aborde la question encore pendante de la contraception. Il expose de façon
claire en quoi elle fait difficulté ainsi que les arguments des partisans de la
contraception. Puis, par des déductions subtiles et peu convaincantes, il montre
que la contraception lui paraît le principe d'un mal qui s'en prend à la vérité
du langage des époux dans l'amour. Il prévoit que Paul VI réaffirmera que
le droit à pratiquer des politiques contraceptives n'existe pas plus pour les

époux que pour les Etats. Colette Bonnard.

Bernard Haering : La morale après le Concile. Traduit de l'alle¬
mand par A. Liefooghe. Tournai, Desclée, 1967, 153 p. (Collection
« Remise en cause ».)

Auteur d'un important ouvrage en trois volumes intitulé « La loi du Christ »,

B. Haering était particulièrement qualifié pour présenter le renouvellement que
Vatican II a marqué du point de vue de l'éthique ; il est en effet de ceux qui
y ont particulièrement contribué. Ce renouvellement est avant tout retour à

la source biblique ; à la tradition aussi, bien sûr, mais envisagée dans son
courant le plus large et d'abord dans son expression patristique, parce que
celle-ci est la plus proche de la Révélation, mais aussi parce qu'elle témoigne
d'une époque où le message moral de l'Eglise se dégageait dans son originalité
au sein du monde non chrétien. Mais ce renouvellement est aussi rencontre
avec l'esprit de ce temps-ci, qui n'est pas à identifier avec « l'esprit du monde »,

dont les chrétiens ont à se garder. Cette rencontre réclame « un rattachement
plus étroit de la théologie morale à la dogmatique, une délimitation plus nette
par rapport au droit canonique, des emprunts plus nombreux à la sociologie,
une intégration des thèmes et des points de vue principaux de la théologie
ascétique et de la théologie mystique ». En une phrase, l'auteur esquisse ainsi
tout le programme de révision qui s'impose maintenant à la pensée catholique
à la lumière des textes conciliaires. Chose curieuse, ceux d'entre eux qui sont
évoqués dans ce volume sont surtout la Constitution sur l'Eglise ou celle sur
la liturgie ou encore les décrets sur la formation des futurs prêtres, sur l'apostolat

des laïcs ou sur l'activité missionnaire de l'Eglise ; ils le sont au moins
autant, sinon plus que Gaudium et spes ou que le Décret sur la liberté
religieuse. Aussi ce volume nous laisse-t-il un peu sur notre faim en ce qui concerne
l'éthique sociale. D'une façon générale, les problèmes concrets n'interviennent
qu'à titre d'exemple. Mais ce qui est formulé en toute clarté, c'est l'éclairage
évangélique d'une éthique toute centrée sur l'appel du Christ à le suivre, la
grâce qui vient de lui, la joie de lui appartenir dans le cadre de la communauté
de salut et de service qu'est l'Eglise, l'enracinement de la morale dans la vie
liturgique et sacramentelle, la conversion permanente qu'elle implique.
Particulièrement net est le paragraphe consacré aux deux formes fondamentales de

personnalisme : l'une, qu'on peut appeler adamique, restreint la morale aux
catégories de fin et de moyen : on la trouve dans la pensée aristotélicienne,
dans le bouddhisme et dans le pharisaïsme ; il se caractérise par le fait que
« le regard porté sur le moi empêche d'apercevoir le toi ou du moins le relègue
à l'arrière-plan... Le personnaliste chrétien trouve son vrai moi en regardant le
Christ, car il voit ainsi qu'il est aimé par celui qui est l'Amour en personne »



BIBLIOGRAPHIE 57

(p. 123). Comme typiques de ce personnalisme biblique, Haering cite Tersteegen,
Ferdinand Ebner, Martin Buber. On le voit, théologiens catholiques et protestants

ont aujourd'hui des références communes et même en ce qui concerne
l'enseignement sur la loi naturelle, la manière dont Haering l'envisage à partir
de la christologie (p. 77-78) semble permettre entre les uns et les autres une
large communauté de réflexion. Certes celle-ci vient d'être contredite par
l'encyclique Humanae vitae, mais cette intervention papale pourra-t-elle arrêter
la révision fondamentale dans laquelle la pensée éthique du catholicisme est
engagée Louis Rumpf.

Werner Hofmann : Ideengeschickte der sozialen Bewegung des ig. Histoire
und 20. Jahrhunderts. Berlin, Walter de Gruyter, 1962, 243 p. db la
(Sammlung Göschen, Band i205/i205a). Philosophie

Il ne faut pas se fier à l'apparence rébarbative de cet opuscule, imprimé
de manière si fine que sa lecture fatigue vite. Non seulement sa table des matières
est extrêmement détaillée, mais elle est encore complétée par une abondante
bibliographie thématique (p. 228-234), par deux index (de personnes et de
concepts) et par de nombreux tableaux synoptiques, chronologiques, etc.
Quant au fond, il ne le cède en rien à la forme. En effet, W. Hofmann a d'abord
réussi le tour de force de laisser parler les auteurs eux-mêmes, dont il cite de

larges extraits, fort bien choisis. Ensuite, cet ouvrage ne se borne pas à
présenter la pensée des auteurs qu'il passe en revue, mais il donne encore les
éléments d'une critique solide. Ainsi, à propos du fameux concept marxien de
« valeur-travail », l'auteur commence par réfuter six objections que l'on a faites
à Marx, mais qui ne portent pas, avant de passer à ce qu'il appelle la « begründete
Kritik » (la critique fondée, valable). Ce simple exemple montre bien le sérieux
de cette publication, qui constitue aussi bien un ouvrage de référence que de

vulgarisation. On regrettera seulement que ce petit livre ne traite en détail,
pour le XXe siècle, que des héritiers de Marx et ne fasse que mentionner, en
passant, des hommes tels que Vilfredo Pareto ou Max Weber. Manque de
place ou parti pris L'un et l'autre peut-être, mais il est difficile de trancher,
car l'auteur ne laisse guère apparaître ses présupposés idéologiques. Quoi qu'il
en soit, voilà un livre utile pour quiconque s'intéresse à la naissance et au
développement du socialisme. Gilbert Rist

Eberhard Jüngel : Zum Ursprung der Analogie bei Parmenides und
Heraklit. Berlin, Walter de Gruyter, 1964, 58 p.

Cette courte étude, qui aurait mérité une recension moins tardive, se fonde
sur un sérieux examen philologique des textes tout en se ralliant, par ailleurs,
aux interprétations heideggeriennes. — Objecter à l'auteur que l'analogie ne
saurait jouer de rôle chez Parmenide et Heraclite du fait que le mot lui-même
n'y apparaît jamais, serait commettre un contresens dont nous avons fait
justice ici même (1965, IV, p. 244-245). En fait, cette notion domine la pensée

grecque (voir notre compte rendu de G. E. R. Lloyd, Polarity and Analogy,
1966, V, p. 338-339). — Concernant Parmenide, l'auteur soutient avec raison
que les deux parties du poème s'articulent étroitement l'une à l'autre et dessinent

un véritable itinéraire : parti des phénomènes, le philosophe s'élève assez



58 BIBLIOGRAPHIE

haut pour écouter la voix de la déesse qui lui révèle à la fois l'être et l'apparence.
Fort de cette Vérité, il revient à son point de départ, à ce monde contrasté
(diakosmos) où régnent phusis et doxa. Tout relève du logos divin ; il n'y a d'être
et d'apparaître que par lui. (Ici le lecteur est quelque peu gêné par l'emploi
ambigu du Sein et du Seiendes heideggeriens). Chez Heraclite, l'ontologie prend
également sa source dans la révélation d'un dire. Ce dire s'exprime en un tissu
de relations chiasmatiques traduisant elles-mêmes le chôrismos radical qui oblige
les contraires à s'engendrer dynamiquement les uns les autres. Logos et polemos
sont maintenant termes synonymes. Heraclite ne se contente pas de référer
sa pensée à l'analogie, il met en jeu l'analogie dans l'opération même de la
pensée, conçue comme constante génératrice et unificatrice des contraires. —
Cette étude, bien conduite, jette un rayon de lumière dans un vaste et obscur
domaine. Constatons une fois de plus et avec regrets la part infime qui est faite,
dans la bibliographie, aux ouvrages qui ne sont pas de langue allemande.

René Schaerer.

Gerold Prauss : Platon und der logische Eleatismus. Berlin, Walter
de Gruyter, 1966, 226 p.

Cette étude, richement documentée et rigoureusement conduite, développe
une thèse qui ne présente en soi rien de très nouveau mais à laquelle elle apporte
le renfort d'une démonstration précise et d'arguments inédits. — On sait que,
recueillant l'héritage d'Heraclite et de Parmenide, Platon dénonce avec le
premier l'universelle mobilité des choses tout en affirmant, avec le second, la
réalité d'un facteur de permanence constitué par les qualités (dunameis) dont
chaque chose est porteuse. Les cheveux naissent et tombent : la blondeur ou
la blancheur auxquelles il leur arrive de participer dure éternellement ; Simmias
apparaît tantôt comme petit tantôt comme grand, selon le point de vue :

petitesse, grandeur et les autres attributs qu'il rassemble (legein) en sa
personne existent absolument. La chose singulière n'est ainsi que l'agrégat
transitoire des attributs stables qui la constituent. Le substantiel est entièrement
du côté des qualités. — Ainsi se développe jusqu'au Théétète un « éléatisme
logique » qui tente de justifier la multiplicité sensible par référence (anapherein)
à des unités essentielles. — Cette doctrine présentait un défaut grave (où
Heidegger, remarquons-le en passant, verra son principal mérite) : elle échoue
à distinguer le vrai du faux, elle manque le jugement. Pour justifier la science,
il importe donc d'ajouter à cette conception intuitive de la vérité une théorie
« syntaxique » qui attribue à la pensée le pouvoir actif de saisir les liaisons
et les exclusions qui affectent les Idées les unes par rapport aux autres. La
chose singulière n'apparaît plus alors comme le rassemblement passager d'attributs

stables mais comme l'unité légitime (holon) d'une multiplicité structurée.
— Mais cette chose, comment l'atteindre C'est ici qu'intervient le Sophiste
et la théorie de la dichotomie. Une méthode nouvelle, procédant par divisions
prudentes, ou diérèses, permet à la dialectique de suivre les articulations du
réel et de rejoindre en fin de compte le tout indivisible (atomon) dans sa nature
essentielle et singulière. C'est ainsi que le sophiste et le politique se définissent
au terme des deux dialogues qui portent leur nom. L'immobilisme intuitif de
l'éléatisme a fait place à une mobilité discursive où l'Idée apparaît moins
comme l'objet d'une vision que comme l'instrument d'une opération. — On
ne peut qu'applaudir à ces pages qui témoignent d'une familiarité étroite avec
la lettre et l'esprit des Dialogues. René Schaerer.



BIBLIOGRAPHIE 59

Immanuel Kant : Aus den Vorlesungen der Jahre iy62 bis 1764.
Auf Grund der Nachschriften Johann Gottfried Herders
herausgegeben von Hans Dietrich Irmscher. Köln, 1964, 178 p.
(Kantstudien, Ergänzungshefte 88).

II est possible que les notes de Herder soient les seules notes originales
prises par un auditeur de Kant pendant les cours des années 1760. On en
connaissait quelques fragments, sur la géographie, publiés par Adickes (1911), et
sur la psychologie, publiés par Menzer (1911). Mais récemment, une étude du
Nachlass (écrits posthumes) de Herder a fait découvrir des notes de cours de

logique, de philosophie pratique et de mathématiques ; il est pour le moins
vraisemblable qu'il s'agit de cours professés par Kant. Ce sont avant tout ces
derniers manuscrits, publiés sans correction (sauf de très rares exceptions), qui
fournissent la matière de l'édition très soignée de Irmscher. Cette édition ne
révolutionne pas l'histoire de la formation de la doctrine de Kant, mais apporte
d'utiles compléments. Les notes les plus abondantes portent sur la philosophie
pratique (p. 89-178). On remarquera aussi (p. 82-84) une page de métaphysique,
datée d'août 1762, qui contient peut-être la première version, déjà radicale, de
la réfutation de l'argument ontologique : Kant lui oppose l'idée de l'opposition
entre les réalités (reale Repugnanz), qui exclut un Etre contenant toutes les
réalités, et l'idée que l'existence n'est pas prédicat, mais position absolue.

Jean Villard.

Nicola M. de Feo : Analitica e dialettica in Nietzsche. Bari, Adriatica,
1965, 142 p.

Les interprètes de la pensée nietzschéenne sont nombreux et il s'en rencontre
qui se sont occupés de Nietzsche alors que leur propre système était déjà
solidement édifié. Dans ces cas-là, le philosophe que l'on commente, comme le
poète, apporte à celui qui l'interprète ce que celui-ci veut en accepter pour lui-
même. Souvent l'œuvre qui en résulte révèle un nouvel aspect de l'interprète
plutôt qu'il ne nous dispense des lumières sur l'objet de l'étude. Ainsi Heidegger
a-t-il son Kant et son Nietzsche, tout comme Croce a son Vico et son Hegel. Or,
dans le présent ouvrage, l'auteur semble éprouver une certaine difficulté à se

frayer une voie originale au milieu de tant d'interprétations différentes de la
philosophie de Nietzsche : tantôt acceptant celle de Lukacs, tantôt la repoussant,

faisant de même avec Jaspers, avec Heidegger ou d'autres, et découvrant
certes en Nietzsche lui-même l'origine de cette diversité d'interprétations, mais
sans pouvoir en exprimer clairement la nature. L'auteur a également tendance
à se réfugier derrière une terminologie assez compliquée. Mais finalement, son

ouvrage intéressera quiconque s'intéresse à Nietzsche
Eric Merlotti.

Marie-Magdeleine Davy : Simone Weil. Sa vie, son œuvre, avec
un exposé de sa philosophie. Paris, PUF, 1966, 117 p.

Mme Davy, qui a déjà écrit deux ouvrages sur Simone Weil, nous présente
maintenant cet auteur dans la célèbre collection « Philosophes ». Elle suit le
schéma habituel à cette collection : exposé de la vie de S. Weil, de sa philosophie,

puis, extraits de son œuvre. Elle ne se contente pas de résumer une pensée,



6o BIBLIOGRAPHIE

mais nous en montre l'intention, le centre de gravité et l'évolution. Puis elle en
dégage les thèmes fondamentaux. Remarquons encore l'excellent choix de
textes qui, par sa variété, nous permet de voir les intérêts principaux de S. Weil :

pensée religieuse, éthique, politique. Ce livre très clair et facile à suivre rendra
de grands services à qui voudra découvrir la pensée de l'auteur de La Pesanteur
et la Grâce. Michel Cornu.

Roger Verneaux : Introduzione e logica. Corso di filosofia tomista.
Brescia, Paideia, 1966, 159 p.

Il s'agit du volume I du « Cours de philosophie thomiste », rédigé en sept
volumes par des professeurs de l'Institut catholique de Paris. Parue en français
aux Editions Beauchesne, en 1964, cette « Introduction générale et logique »

veut être une véritable introduction, c'est-à-dire qu'elle pourra être relue, en
fin de cours, comme une conclusion. L'auteur ne recherche pas la simple
divulgation, mais bien la clarté et la précision ; il invite à l'exercice progressif de la
réflexion qui doit conduire à une connaissance approfondie de cette doctrine
qu'il estime « vraie ». Voilà pour le niveau des intentions. Elles sont réalisées,

croyons-nous, donnant à cet ouvrage son prix et ses limites.
Eric Merlotti.

Philosophie
contempo¬

raine

XIX.0 Congresso Nazionale di Filosofia : La Filosofia di fronte
alle scienze, II, Communicazioni. Bari, Adriatica, 1962, 815 p.

Cet épais volume contient une série impressionnante de communications
présentées par les membres de la Société italienne de philosophie, à l'occasion
de son XIXe congrès tenu à Bari, en hiver 1962. Le thème choisi devait
permettre une confrontation entre les partisans d'une autonomie totale de la
philosophie face aux sciences humaines et naturelles et les promoteurs d'un
dialogue constant nécessité par les exigences de l'évolution scientifique et le
rôle nouveau à attribuer au philosophe. Sans doute un congrès, comme il arrive
souvent, ne peut que rester en deçà de toute solution qui rallierait un consensus
même provisoire des participants. Chacun y va de sa contribution dans les
limites fixées par l'espace d'un livre et le temps d'un exposé, et l'on peut regretter

que ce volume d'actes n'ait pas été conçu de façon à grouper les thèmes généraux,

ce qui nous éviterait de passer sans transition d'un écrit concernant
l'aspect historique du thème général, à un aspect pédagogique, un autre méthodologique,

un autre encore doctrinal. Il faut être reconnaissant à M. Guzzo qui a
su faire le point clairement sans prétentions de terminologie ou esprit d'intolérance,

sur ce « fiume di parole », selon ses propres termes.
Eric Merlotti.

Gallo Galli : L'uomo nell'assoluto. Torino, Pubblicazioni deUa
facoltà di magistero deU'Università di Torino. Turin, GiappicheUi,
1965, 260 p.

C'est un livre de réflexion philosophique dans le sens traditionnel du terme —
universalité de ce savoir — et riche de contenu spéculatif, dirigé vers l'étude
de la réalité sub specie aeternitatis. Cela n'inclut pas une hiérarchisation des



BIBLIOGRAPHIE 6l

savoirs dominés par la vérité d'un seul, celui du philosophe, mais indique
seulement que les problèmes traités sont propres à l'activité philosophique
théorique, dont l'homme ne peut se débarrasser en invoquant les raisons du
sceptique qui ne veut voir dans l'histoire de la philosophie que vanité et suite de
contradictions. Cette confiance initiale en la valeur de la philosophie n'écarte
aucunement l'examen attentif des manifestations de la réalité humaine (cf. les
trois derniers chapitres sur le langage, la religion et la structure de la société)
mais éclaire l'intention profonde de l'auteur qui est la suivante : démontrer
l'autonomie du Sujet sans rejeter l'existence de l'Absolu. On voit tous les
problèmes qu'engendre cette affirmation de la réalité première de la subjectivité :

statut de la vérité, relation entre l'être et la pensée, et entre les sujets eux-
mêmes, valeur de la connaissance. L'auteur se réfère à B. Varisco, ainsi qu'à
Croce et Gentile, mais il suit une voie originale de méditation et s'exprime en
un langage clair et sans jargon inutile, sans recourir à un appareil de notes. La
lecture de cet ouvrage en est facilitée d'autant. Eric Merlotti

Pietro M. Toesca : Verità e Rivoluzione. Roma, Editrice Studium,
1965, 424 p.

C'est un texte de très bonne tenue, témoignant d'une culture vaste et bien
maîtrisée, et dans lequel l'auteur se propose une large méditation sur la signification

de la transcendance dans l'humanisme moderne. La féconde ambiguïté
de la situation humaine engendre une pluralité de significations du discours de
l'homme et révèle, avant tout, combien ces savoirs sont toujours l'expression
dynamique de l'aspect problème (proposition-ouverture) et de l'aspect évidence
(définition close) de tout horizon humain. Or l'humanisme en quête d'autonomie

caractérise la pensée de notre temps, et la culture comme la politique le
manifestent clairement. Mais cette autonomie s'oppose à ce qui en est la négation,

c'est-à-dire la transcendance chrétienne fixe et immuable, et, dans son
idéal de rationalité absolue, elle refuse également la problématique et l'ambiguïté,

ce qui limite l'horizon humain. Ni humanisme athée donc, ni transcendance

paralysante, mais la nécessité de définir une nouvelle transcendance qui
n'exclue ni le problème ni l'évidence, ni la Révolution ni la Vérité.

Eric Merlotti.

Werner R. Schweizer : Der Witz. Bern und München, Francke
Verlag, 1964, 302 p.

L'auteur veut contribuer à éclairer l'essence du comique. Il expose d'abord
les caractères généraux de l'expérience comique et en dégage les constantes.
Le rire est une réaction « instinctive » ; or les « instincts » sont toujours liés à
des «tendances» (Triebe). L'auteur pose que cinq des tendances psychiques
peuvent intervenir ici (pourquoi pas davantage pourquoi pas la tendance
grégaire : la tendance ludique, la tendance à la « forme » (deux facteurs
indispensables), la tendance à se faire valoir, la tendance sexuelle, et le « sens des
valeurs » (sic), (trois facteurs facultatifs). Les uns ou les autres de ces facteurs,
combinés avec la perception soudaine d'un contraste ou d'une « polarité »,

produisent le rire. Le reste de l'ouvrage contient d'abondants exemples soigneusement

classés. Mais où est dans tout cela la méthode t empirique » et le pluralisme

dont l'auteur se vante au début Y a-t-il dans cet empirisme autre chose



62 BIBLIOGRAPHIE

que le prétexte de mépriser ou d'ignorer des travaux antérieurs Le lecteur,
peut-être inquiet de voir le rire ramené à des facteurs psychiques élémentaires,
est rassuré d'apprendre que le comique, dans ses formes les plus hautes, est
« un approfondissement de la connaissance, un enrichissement de la vie ».

Jean Villard.

Jean Lacroix : L'échec. Paris, Presses Universitaires de France, 1964,
117 p. (CoUection « Initiation philosophique ».)

Cet essai développe une phénoménologie de l'échec et débouche sur une
métaphysique de l'espérance. L'idée centrale, c'est que l'échec habite au cœur
de l'existence humaine et qu'il présente un caractère « éminemment personnaliste

» (p. 8). N'avoir que des succès, c'est nécessairement s'ignorer soi-même.
L'échec est donc un révélateur et, comme tel, sa fécondité peut être inépuisable.
Il relève de l'intelligence et de la volonté, mais plus profondément de cette
dernière, car c'est surtout dans le passage à l'acte qu'il se manifeste. Il s'oppose,
certes, à la réussite, mais on ne saurait établir entre ces deux termes une simple
relation d'antinomie : ce serait oublier qu'on peut échouer dans la réussite et
réussir dans l'échec. Il y a des échecs intérieurement consentis qui écartent
le pire des échecs, l'échec d'une conscience devenue la proie des circonstances,

l'échec d'une vie ratée. — Quoi qu'il en soit, surmonter l'échec,
c'est toujours, d'une manière ou d'une autre, triompher du temps. « Si bien
qu'en définitive, le problème philosophique de l'échec n'est autre que celui des

rapports du temps et de l'éternité» (p. 32). C'est donc en échappant à
l'idolâtrie des choses temporelles — autre nom de l'aliénation —¦ que l'homme peut
remédier à l'échec, et ce remède a un nom, lui aussi : il s'appelle création. Sous
ce rapport, la mort même peut apparaître comme révélatrice. Elle nous apprend
que l'homme ne saurait s'égaler à lui-même, qu'il y a dans notre univers de
l'incoordonnable (Gourd), de l'injustifiable (Nabert) et que la grande question
qui se pose à nous est celle-ci : puis-je espérer au-delà de moi-même En face
d'une telle interrogation, la seule solution possible appartient à la religion.
« L'attitude religieuse se présente comme le remède spécifique, non certes aux
échecs, mais à l'Echec » (p. 107). Cette attitude est celle du risque assumé.
S'opposer religieusement à l'échec, c'est choisir le sens contre le non-sens, c'est
opter pour l'espoir, fût-ce contre tout espoir. — Ainsi vouloir résorber l'échec
dans une réussite ultime et définitive, comme Hegel, Marx ou Teilhard de
Chardin, c'est fausser les données du problème, c'est interpréter esthétiquement
la vie, comme si elle s'orientait d'elle-même vers une résolution harmonieuse,
c'est satisfaire tout au plus l'imagination. — Ce résumé est loin de rendre
justice à la richesse de cet ouvrage où se manifeste, à travers une information
extrêmement sûre — tributaire surtout de Pascal, de Kant et de Blondel —
un sens profond de la finitude humaine et des espoirs qu'elle autorise.

René Schaerer.

A. Godin, S.J. : De Vexpérience à l'attitude religieuse. Etudes de psy¬
chologie rehgieuse, présentées par A. Godin. BruxeUes, Lumen
Vitae, 1964, 259 p. (Cahiers de psychologie religieuse, III).
Ce cahier s'adresse d'abord aux éducateurs religieux, ce que relève A. Godin

dans son editorial. Au moment où sont remis fondamentalement en question



BIBLIOGRAPHIE 63

bien des principes et des méthodes de la formation spirituelle des enfants et
des jeunes, il est utile que l'on tienne compte des travaux sur ces questions.
De l'expérience à l'attitude religieuse contient entre autres les contributions
suivantes : P. Ranwez, Le discernement de l'expérience religieuse chez l'enfant ;

A. Godin, Images parentales et paternité divine ; J. P. Deconchy, l'idée de Dieu
entre 7 et 16 ans ; R. H. Thouless, les prières pour demander des faveurs,
sondage d'opinion auprès des jeune filles de 12 à 17 ans ; J. J. Larivière, Etude
comparative des connaissances religieuses chez des élèves de catéchistes
religieux et de catéchistes laïcs (Canada) ; H. Bissonnier, Expression religieuse et
déficience mentale ; R. Goldmann, Comment fut écrite la Bible Analyse des

réponses de jeunes chrétiens de 6 à 17 ans ; C. van Bunnen, Le buisson ardent,
ses implications symboliques chez des enfants de 5 à 12 ans ; E. Lewis
(psychothérapeute), Incertitudes religieuses chez deux adolescents ; J. B. Brothers,
Doutes et persévérance chez des jeunes catholiques d'une même année scolaire.

Herald Châtelain.

Louis Graz : Le feu dans l'Iliade et dans l'Odyssée. TTûp, champ
d'emploi et signification. Paris, C. Kliencksieck, 1965, 382 p.
(Etudes et Commentaires LX.)

Malgré l'étroite délimitation de son sujet et en dépit de sa grande technicité,
la thèse de L. Graz soulève des problèmes assez généraux pour intéresser le
linguiste et le philosophe, en plus du philologue classique. En étudiant « le
champ d'emploi » du mot TtOp dans les deux épopées homériques, c'est le sens
ou la valeur de ce mot qu'il veut éclairer ; il rencontre donc le problème
fondamental de la signification. Il s'en montre conscient et rappelle les principales
solutions que lui ont apportées philosophes et linguistes, avant de poser, en se
référant notamment à de Saussure et à Porzig, les principes de la méthode qu'il
entend appliquer : pour découvrir la signification d'un mot, étudier tous les

rapports qui l'unissent à d'autres termes dans l'usage effectif de la langue. —
Il énumère et classe systématiquement les groupes de mots où irüp figure,
associé dans des fonctions diverses à des adjectifs, à des verbes ou à des noms.
Chacun des termes repérés est à son tour considéré dans l'ensemble des
constructions homologues qui l'unissent à d'autres mots, comme elles l'unissent à

irûp. C'est ainsi qu'il situe le mot irûp dans un champ d'emploi dont il fait apparaître

la structure. Reprenant ensuite les différents groupes recensés, il précise
les aspects divers sous lesquels chaque contexte y fait envisager le feu. Cette
enquête le conduit à définir, dans un chapitre de conclusion, « la structure
sémantique du champ d'emploi » considéré. — Le feu paraît y revêtir cinq
aspects principaux, de l'aspect d'une énergie puissante à celui d'une chose en
combustion, occupant un lieu défini. On constate que ces aspects varient selon
le style des passages où le mot iiûp est employé ou suivant les parties de l'œuvre
dans laquelle on peut, de ce point de vue, distinguer plusieurs « aires » ; on
remarque du même coup une profonde différence entre l'Odyssée et l'Iliade, où
le feu joue un rôle dominant, comme symbole de l'action guerrière ou de la ruine
menaçante. — La démarche très méthodique suivie par l'auteur est d'une
technicité qui rend la lecture de son livre difficile. Elle lui permet de faire des
observations judicieuses et assure de l'objectivité à beaucoup de ses jugements, mais
il faut avouer que le lecteur, après avoir fait l'effort considérable qui est requis
de lui, est un peu déçu de la maigreur des résultats auxquels il est conduit. Il



64 BIBLIOGRAPHIE

éprouve le sentiment qu'il eût été possible d'y parvenir plus aisément. Il se

demande en outre si la sécurité de la méthode est aussi grande que son austérité
le laisse croire. Pour saisir le sens d'un terme, sans préjugé, en se maintenant
au niveau de l'usage effectif de la langue, on veut étudier d'une manière objective

les rapports qui l'unissent à d'autres termes ; cette intention est rassurante ;

mais, pour tirer des conclusions sémantiques de l'analyse de telles relations,
l'auteur est bien obligé de supposer connu le sens des termes extrêmes auxquels
il décide de s'arrêter. On se demande en vertu de quoi il peut les considérer
comme tels ; pour en découvrir la signification selon la méthode qu'il applique
au mot itûp, il faudrait supposer connu le mot Trop lui-même. C'est, nous semble-
t-il, la difficulté à laquelle se heurte toute démarche qui prétend saisir un sens
en considérant seulement une structure et un système de relations à l'intérieur
de celle-ci. — Certaines conclusions de l'auteur nous laissent alors perplexes.
Dans l'Iliade et dans l'Odyssée, nous dit-il par exemple, le feu est toujours
profane. Qu'est-ce que cela signifie, alors que la langue grecque ne possède aucun
mot qui puisse traduire exactement cet adjectif — Ces réserves faites, nous
nous plaisons à souligner le sérieux d'un ouvrage dont plusieurs index feront
un bon instrument de travail. jEAN RuDHARDT.

Henri Rondet, S.J. : Hégélianisme et Christianisme. Paris, Lethiel¬
leux, 1965, 160 p.

La déception qu'on éprouvera à lire ce petit ouvrage au titre si prometteur
n'a rien d'accidentel : l'auteur y poursuit explicitement des fins apologétiques et
pastorales ; il veut montrer que, dans une certaine mesure, et en témoignant
d'une certaine prudence, certains aspects de la philosophie hégélienne
pourraient aider les catholiques à intégrer à l'œuvre de saint Thomas certains traits
d'une philosophie de l'histoire, qui pourraient être d'un certain secours dans le

dialogue avec les marxistes. L'auteur s'intéresse particulièrement à l'Encyclopédie,

où, comme dit le prospectus, « l'aristotélisme revit ».

Pierre-André Stucki.

Imprimerie La Concorde, Lausanne


	Bibliographie

