
Zeitschrift: Revue de Théologie et de Philosophie

Herausgeber: Revue de Théologie et de Philosophie

Band: 19 (1969)

Heft: 6

Artikel: La parabole des talents (Mat. 25:14-30) ou des mines (Luc 19:12-27)

Autor: Dupont, Jacques

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-380935

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 08.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-380935
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


LA PARABOLE DES TALENTS (MAT. 25 : 14-30)

OU DES MINES (LUC 19 : 12-27)J

En parlant de la parabole des talents, ou des mines, notre but
est d'iUustrer par un exemple concret une méthode exégétique qui
veut tenir compte d'un fait fondamental : nos textes évangéhques ont
derrière eux une histoire déjà longue. A cet égard, et toutes proportions

gardées, on pourrait les comparer à ces tells du Proche-Orient
où chaque niveau de la coUine correspond à une période de l'existence
d'une cité d'autrefois. On pourrait aussi penser à un mur ancien :

il a d'abord fait partie du rempart de la ville, puis il a été inséré dans
un palais, et le voici maintenant englobé dans une gare de chemins
de fer. Si votre guide s'appeUe M. Jeremias, vous n'entendrez parler
que du rempart de la ville ; si vous vous adressez à Pierre Bonnard,
il ne sera question que de la gare de chemins de fer...

La parabole des talents a d'abord été racontée par Jésus à l'intention

de ses adversaires. Elle a été reprise pour l'instruction des
premiers chrétiens par les prédicateurs de la communauté primitive.
Matthieu et Luc enfin, chacun de son côté, l'ont mise par écrit non
sans songer aux besoins immédiats des lecteurs auxquels ils destinaient
leur ouvrage. Ces étapes ont laissé leurs traces dans le texte ; il est
possible d'y reconnaître la présence de plusieurs couches successives.

L'exégèse doit tenir compte de cette épaisseur du texte. Ne l'envisager
qu'à un seul de ses niveaux serait appauvrir sa signification, ne
retenir qu'un aspect partiel de son message. Du point de vue de Jésus,
de celui des premiers prédicateurs chrétiens, de celui des rédacteurs
évangéliques, rien n'est de trop pour qui veut saisir dans sa richesse
et sa profondeur le texte qui se présente à nous.

Pour illustrer cette pensée, la parabole des talents a l'avantage de
fournir un exemple clair, où il est assez facile de reconnaître
différentes étapes de la transmission. EUe présente en même temps
l'avantage de ne pas nécessiter des discussions trop techniques.

1 Leçon faite à la Faculté autonome de théologie protestante de l'Université
de Genève le 14 janvier 1969 et à la Faculté de théologie de l'Université de
Neuchâtel le 21 février.



LA PARABOLE DES TALENTS OU DES MINES 377

Il ne paraît pas indispensable, en particuher, de s'attarder à la
question du rapport à établir entre la parabole des talents (Matthieu)
et ceUe des mines (Luc) :

1. L'hypothèse d'après laqueUe nous aurions affaire à deux paraboles

distinctes dès l'origine, Jésus ayant repris un même thème de
deux manières différentes », est pratiquement abandonnée aujourd'hui.
EUe ne rend pas suffisamment compte du paraUéUsme précis qui
unit les deux versions, spécialement dans la seconde partie du récit.

2. L'hypothèse qui accorde la priorité à la forme longue attestée

par Luc et voit dans le texte de Matthieu une version élaguée2 n'a
jamais rencontré beaucoup de succès. Les arguments avancés ne
paraissent pas convaincants : ni ceux par lesquels on prétend exphquer

les motifs qui auraient poussé Matthieu à omettre les éléments
qu'U ne reprend pas, ni ceux par lesquels on croit découvrir chez
Matthieu des traits qui relèvent de la version de Luc.

3. Avec l'ensemble des exégètes aujourd'hui, nous considérons
comme adventices à la parabole originelle les données qui valent à la
version de Luc sa coloration particuhère. Il ne paraît pas nécessaire
de nous engager dans la discussion relative à la provenance de ces
données. Selon les uns, Luc, ou sa tradition, aurait fusionné avec la
parabole des talents (ou des mines) une autre parabole, primitivement
indépendante : celle du Prétendant royal qui, parti à l'étranger pour
recevoir l'investiture, est contrecarré par ses concitoyens, dont il tire
finalement une terrible vengeance 3. D'autres estiment inutile cette
hypothèse d'une parabole indépendante. Tous les traits relatifs au
prétendant royal résulteraient d'une série de retouches destinées à

1 Voir par exemple les commentaires de Matthieu par P. Schanz, J.
Knabenbauer ; de Luc par Th. Zahn ; des paraboles par L. Fonce, J.-M. Vosté,
W. O. E. Oesterley ; les articles de P. Jouon : La parabole des mines (Luc
ig 113-21) et la parabole des talents (Mat. 25 :14-30), Recherches de Science
religieuse, 29 (1939), 489-494, et A. Feuillet : La synthèse eschatologique de
saint Matthieu (XJKIV-XXV), Revue biblique 56 (1949), 340-364 ; 57 (1950),
62-91 et 180-211 (p. 80-86).

2 Voir les commentaires de Matthieu par M.-J. Lagrange et J. Schmid ;

l'ouvrage de W. Pesch : Der Lohngedanke in der Lehre Jesu, verglichen mit der
religiösen Lohnlehre des Spätjudentums (Münchener theol. Studien, 1,7), Munich,
1955. P- 29-39.

3 Voir par exemple les commentaires des paraboles par D. Buzy, A. T.
Cadoux, J. Jeremias, C. W. F. Schmit ; également A. Harnack : The Sayings
of Jesus (N. T. Studies, II), Londres-New York, 1908, p. 122-126 ; G. D. Kilpa-
trick : The Origins of the Gospel according to St. Matthew, Oxford, 1946, p. 32 ;

W. E. Bundy -.Jesus and the First Three Gospels, Cambridge Mass., 1955 p. 412-
414 ; M. Zerwick : Die Parabel vom Thronanwärter, Biblica, 40 (1959), 654-674 ;

A. George : La royauté de Jésus selon l'évangile de Luc, Sciences ecclésiastiques,
14 (1962), 57-70 (58-60) ; F. Hahn : Christologische Hoheitstitel. Ihre Geschichte
im frühen Christentum (FRLANT 83), Goettingue, 1963, p. 110-111.



378 JACQUES DUPONT

préciser la portée eschatologique que Luc attribue à la parabole ;

Us s'inspireraient du souvenir d'événements historiques plus ou
moins récents, en particuher des circonstances de l'accession au
trône d'Archélaus à la mort d'Hérode le Grand ».

En pratique, nous pouvons nous contenter de prendre acte de
l'accord très général des exégètes pour considérer que la forme courte
de Matthieu est plus proche de la parabole originelle, et que, chez Luc,
les traits qui se rattachent à l'image du prétendant royal constituent
une surcharge.

Il peut suffire également de signaler quelques divergences mineures
sur lesquelles il n'y a pas lieu de s'arrêter longuement. EUes concernent
particulièrement les nombres et s'expliquent assez bien par la tendance
de la tradition à grossir les chiffres :

i. Matthieu parle de trois serviteurs ; Luc en mentionne dix,
mais pour revenir ensuite à trois : « le premier », « le deuxième »,

« l'autre ».

2. Les sommes remises sont comptées chez Luc en mines, chez
Matthieu en talents. Si l'on prend comme base le denier, salaire d'un
ouvrier pour une journée de travail, la mine vaut ioo deniers, le
talent en vaut 6000 (10 000 d'après Jeremias)2. Les sommes dont
parle Matthieu sont donc énormes. Il faut avouer que, sur le plan de

l'image parabolique, l'éloge du maître à l'adresse des serviteurs qui
ont été fidèles « en peu de chose » (Mat. 25 : 21, 23 ; Luc 19 : 17) se

1 Voir par exemple les commentaires des paraboles par A. Jülicher,
C. H. Dodd, W. Michaelis, L. Algisi ; les commentaires de Luc par J. M.
Creed, A. Loisy, E. Klostermann, F. Hauck ; également R. Bultmann :

Die Geschichte der synoptischen Tradition (FRLANT 29), 3e éd., Goetingue,
1958, p. 190 ; T. W. Manson ; The Sayings of Jesus, Londres, 1949 (repr. 1954),
p. 312-317 ; W. Foerster : Das Gleichnis von den anvertrauten Pfunden, dans
Verbum Dei manet in aeternum. Festschrift für O. Schmitz, Witten, 1953, p. 37-
56 ; E. Grässer : Das Problem der Parusieverzögerung in den synoptischen
Evangelien und in der Apostelgeschichte (Bein. ZNW 22), Berlin, 1957, P- 114-119 ;

M. Didier: La parabole des talents (Mat. 2$ : 14-30), dans «Assemblées du
Seigneur», n° 93 (Commun des confesseurs pontifes), Bruges, 1965, p. 32-44 ;

id. : La parabole des talents (Mat. XXV : 14-30), Rev. dioc. de Namur, 20
(1966), 171-187 ; id. : La parabole des talents et des mines, dans De Jésus aux
Evangiles. Tradition et rédaction dans les Evangiles synoptiques (Bibl. ETL,
XXV <m Mélanges J. Coppens, II), Gembloux-Paris, 1967, p. 248-271 ; J. van
Goudoever : The Place of Israel in Luke's Gospel, Novum Testamentum, 8

(1966), 111-123 (120-121) ; G. Bouwman : Das dritte Evangelium. Einübung in
die formgeschichtliche Methode (Patmos Paperbacks), Düsseldorf, 1968, p. 58-61.

2 On admet généralement qu'il s'agit ici du talent attique. Voir A. Freitag :

Talent, dans Lexikon für Theologie und Kirche, 2e éd., t. IX (1964), col. 1279.
J. Jeremias donne un chiffre plus fort : Die Gleichnisse Jesu, 6e éd., Goettingue,
1962, p. 23 Les Paraboles de Jésus, Le Puy-Lyon, 1966, p. 34 ; il indique ses
raisons dans Jérusalem au temps de Jésus. Recherches d'histoire économique et
sociale pour la période néo-testamentaire, Paris, 1967, p. 135, n. 71.



LA PARABOLE DES TALENTS OU DES MINES 379

comprend mieux chez Luc. On s'explique aussi que, chez Matthieu, le
serviteur qui a reçu un talent, plus de vingt-six kilos de métal, ne
le cache pas dans un mouchoir mais soit obligé de l'enterrer.

3. Chez Matthieu, les bons serviteurs doublent la somme reçue ;

chez Luc, ils gagnent du dix et du cinq pour un. La présentation de
Luc n'est pas la plus vraisemblable. Nous verrons d'ailleurs que,
commandée par une application secondaire (Luc 19 : 20), eUe attire
l'attention sur les bons serviteurs, alors que le récit parabolique
s'intéresse avant tout au mauvais serviteur.

Ces divergences, et d'autres semblables, ne doivent pas nous
retenir davantage. Il ne faut pas que les arbres cachent la forêt.
Sans plus attendre, nous en venons à la question essentielle : que
veut dire le texte Tout notre effort tendra à préciser la signification
de la parabole, le message religieux qu'elle est destinée à illustrer.
Une distinction s'impose immédiatement : sa portée demande à
être envisagée d'une part dans la pensée de ceux qui nous l'ont transmise,

d'autre part dans l'intention de Jésus lorsqu'il l'a proposée
pour la première fois. Notre exposé comprendra donc deux parties :

il sera d'abord question de l'interprétation de la parabole telle qu'eUe
se présente à nous dans le texte évangélique ; nous chercherons ensuite
à remonter à l'enseignement voulu par Jésus, dans le cadre de son
ministère terrestre ».

I. Interprétation chrétienne de la parabole

Nous avons à caractériser ici trois interprétations différentes. Il
est facile de se rendre compte que les évangélistes interprètent la
parabole chacun à sa manière. Nous parlerons d'abord du point de
vue de Matthieu, ensuite de celui de Luc. Nous nous occuperons pour
finir d'une addition faite au texte de la parabole antérieurement aux
deux rédactions évangéliques ; ce qui nous obligera à parler d'une
troisième interprétation, que l'on peut attribuer à la prédication
chrétienne teUe que les évangélistes l'ont connue.

1. L'interprétation de Matthieu

Trois observations permettront de faire saisir le point de vue du
premier évangile.

a) Notons d'abord les précisions ajoutées par l'évangéliste dans
l'énoncé des sentences portées par le maître sur chacun de ses servi-

1 Cet exposé reprend sous une forme plus méthodique les résultats de
recherches déjà partiellement présentés dans un article antérieur : La parabole
des talents (Mat. 2$ : 14-30), dans « Assemblées du Seigneur », 1" série, n° 64
(Trente-troisième dimanche ordinaire), Paris, 1969.



380 JACQUES DUPONT

teurs. La première se termine par l'invitation : « Entre dans la joie
de ton maître » (v. 21). Ce trait ne se trouve pas chez Luc, et il ne
s'explique guère au niveau du récit parabolique ; il semble faire allusion

à la félicité du banquet messianique ». Il est répété au v. 23, à
l'adresse du second serviteur fidèle. Et pour le mauvais serviteur, le
v. 30 précise : « Jetez-le dans les ténèbres extérieures ; là seront les

pleurs et les grincements de dents. » Ici non plus, Luc ne fournit pas
de parallèle. On reconnaît en même temps les « ténèbres extérieures »

que Matthieu mentionne, et lui seul, en deux autres occasions (8 :12 ;

22 : 12). « Les pleurs et les grincements de dents » se rencontrent une
fois chez Luc (13 : 28), mais six fois chez Matthieu (8 : 12 ; 13 : 42, 50 ;

22 : 13 ; 24: 51 ; 25 : 30). De nouveau, ces traits débordent le cadre
de l'image parabolique et ne prennent leur sens qu'au plan de l'application

: les sentences du maître sont celles du souverain Juge lors
du jugement eschatologique 2.

Il semble donc que Matthieu a explicité les sentences rendues

par le maître sur ses serviteurs. L'intention est claire : il a voulu que
ses lecteurs reconnaissent dans la parabole une description du
jugement dernier. On trouve là l'expression d'une de ses préoccupations
majeures : Matthieu se plaît à rappeler avec insistance la perspective
du jugement auquel les chrétiens auront à répondre de leur conduite 3.

Dans le cas présent cependant, il n'a fait que donner plus de relief
à un thème qui constituait déjà le fond de la parabole primitive.
Il s'agit donc d'une simple accentuation.

b) La deuxième observation nous paraît plus significative ; eUe

est essentielle pour l'interprétation de la parabole chez Matthieu.
Matthieu introduit le récit par un « car ». Cette conjonction relie
étroitement la parabole à la sentence qui précède : « Veillez donc, parce
que vous ne savez ni le jour ni l'heure 4. Car c'est comme un homme

1 Cf. R. Bultmann : Die Geschichte der syn. Trad., p. 190 ; J. Schmid : Das
Evangelium nach Matthäus (Regensburger N. T., i), 3e éd., Ratisbonne, 1956,
p. 347 ; W. Pesch : Der Lohngedanke, p. 32 ; J. Jeremias : Gleichnisse, p. 57
(Paraboles, p. 69) ; G. Strecker : Der Weg der Gerechtigkeit. Untersuchung zur
Theologie des Matthäus (FRLANT 82), Goettingue, 1962, p. 163 ; F. Hahn :

Christologische Hoheitstitel, p. nos. ; L. Algisi : Gesù e le sue parabole, Turin,
1964, p. 369 ; M. Didier : La parabole des talents et des mines, p. 254.

2 Ici encore, accord assez général des auteurs : voir ceux que nous avons
cités dans la note précédente.

3 Cette préoccupation de Matthieu a souvent retenu l'attention. Nous
pouvons nous contenter de renvoyer aux observations de G. Barth : Das
Gesetzesverständnis des Evangelisten Matthäus, dans G. Bornkamm, G. Barth,
H. J. Held, Ueberlieferung und Auslegung im Matthäus-Evangelium (WMANT
1), Neukirchen, i960, p. 54-154 (54-58).

4 Inspirée par Marc 13 : 32-37, cette recommandation figure déjà en Mat. 24 :

42. Elle donne le ton à toute la seconde partie (parénétique) du discours
eschatologique.



LA PARABOLE DES TALENTS OU DES MINES 381

partant en voyage... » Chez Matthieu, la parabole des talents doit
faire comprendre aux chrétiens la nécessité de « veiUer », de se montrer

vigilants.
La sentence du v. 13, à laquelle la parabole doit servir d'Ulustra-

tion, constituait déjà la conclusion de la parabole des Dix vierges :

« Veillez donc... » Plus préoccupé de l'idée que de l'image, Matthieu
ne se met pas en peine du fait que toutes les jeunes filles dormaient
au moment de l'arrivée de l'époux. On ne reproche pas aux sages de
s'être assoupies, et le grief qu'on fait aux sottes est de s'être montrées
imprévoyantes. « Veiller », dans la pensée de l'évangéliste, c'est d'abord
faire en sorte de n'être pas pris au dépourvu à l'heure de la Parousie,
qui est aussi ceUe du jugement.

c) Une dernière observation doit permettre de préciser l'angle
sous lequel Matthieu envisage la vigilance recommandée dans la
parabole des Talents : je veux parler des adjectifs qui quaUfient les
serviteurs.

En bon pédagogue, soucieux d'éclairer le jugement de ses lecteurs,
Matthieu recourt volontiers aux adjectifs. Dans la parabole qui
conclut le Sermon sur la montagne, il est seul à qualifier de « sage »

l'homme qui bâtit sur le roc, « insensé » celui qui construit sur le
sable (Mat. 7 : 24, 26 ; cf. Luc 6 : 47, 49).

Dans l'histoire du paralytique pardonné, Jésus ne se contente pas
de demander aux scribes présents : « Pourquoi ces pensées dans vos
cœurs » (Marc 2 : 8, Luc 5 : 22), mais plus précisément : « Pourquoi
ces pensées mauvaises dans vos cœurs » (Mat. 9:4). En 24 : 48, il est
seul à préciser que le majordome négugent est un «mauvais» serviteur.

Au ch. 23, U répète sept fois l'apostrophe : « Malheur à vous,
scribes et Pharisiens hypocrites » ; l'adjectif « hypocrites » ne se

trouve pas dans le passsage parallèle de Luc.
Dans la parabole des talents, le maître dit au premier serviteur,

suivant Luc : « bon serviteur » ; aux deux premiers serviteurs,
d'après Matthieu : « serviteur bon et fidèle ». Il s'agissait de « veiller

» ; nous voyons maintenant que cela consiste à se montrer
« fidèle ». Le cas du troisième serviteur est peut-être plus éclairant.
D'après Luc, le maître lui dit « mauvais serviteur » ; Matthieu est
de nouveau plus précis : « serviteur mauvais et paresseux », et U

ajoute en finale : « serviteur inutile ». Au point de vue du récit
parabolique, on peut se demander si ce serviteur aurait réeUement fait
preuve de moins de paresse en portant à la banque l'argent de

son maître plutôt que d'aUer creuser la terre pour l'y enfouir.
Matthieu ne s'est sûrement pas posé la question. En qualifiant le
serviteur de « paresseux », il songe à la leçon qu'il veut inculquer
aux chrétiens.



382 JACQUES DUPONT

Dans le contexte du premier évangile, la « paresse » contre laqueUe
Matthieu veut mettre ses lecteurs en garde est ceUe qui éluderait les
devoirs de la vie chrétienne. Pour avoir part au salut, il ne suffit pas
d'écouter la parole de Dieu ; il faut la mettre en pratique », lui faire
porter du fruit 2. Le croyant qui ne ferait pas passer dans sa vie,
dans ses actes, le message qu'U a reçu serait pareil au convive qui est
entré dans la saUe du festin sans avoir le vêtement de noces 3, pareU
aux jeunes fiUes appelées à faire partie du cortège nuptial et qui
n'ont pas pensé à se munir d'huile pour leurs lampes 4, pareil au
serviteur qui n'a pas pris la peine de faire fructifier son talent.
L'Evangile est un capital qu'on n'a pas le droit de laisser stérile.

2. L'interprétation de Luc

Trois observations encore.

a) Le contexte dans lequel Luc a placé la parabole souligne
l'importance qu'U lui attribue. On se trouve en effet à un tournant parti-
cuuèrement important de son évangile. En 9 : 51, Luc avait
commencé le récit de la montée de Jésus à Jérusalem. Le voyage avait
été rappelé régulièrement au cours des dix chapitres suivants. Il
arrive à son terme avec la parabole des mines, eUe-même étroitement
liée à l'arrivée dans la Ville sainte. Celle-ci est rapportée immédiatement

après, mais annoncée déjà dans le verset qui sert d'introduction
à la parabole : « Il dit encore une parabole, parce qu'il était près de
Jérusalem et qu'on pensait que le Royaume de Dieu aUait apparaître
immédiatement » (19 :11).

6) Il ressort de cette introduction que, dans la pensée de l'évangéliste,

la parabole ne se rattache pas simplement à l'arrivée à Jérusalem,

mais plus précisément à la question de savoir « quand viendra le
Royaume de Dieu » (17 : 20 ; cf. Actes 1 : 6-8). Elle doit mettre en
garde contre une interprétation erronée qui établirait un Uen abusif
entre la venue du Royaume et l'arrivée de Jésus à Jérusalem : ü
s'agit de montrer que Jésus ne considérait pas comme prochaines
sa parousie et la manifestation glorieuse du Royaume. Il prévoyait un
délai, et même un délai assez long, illustré au v. 12 par le voyage que
l'homme de haute naissance entreprend pour un pays lointain afin
d'y être investi de la royauté : s'il part au loin, il ne reviendra
évidemment pas de sitôt.

On reconnaît ici un problème qui a préoccupé Luc. Il y revient
avec une particuhère insistance dans le discours eschatologique

1 Cf. Mat. 7 : 21, 24 ; 12 : 50 ; 21 : 31.
2 Cf. Mat. 3 : 10, 12 ; 7 : 19-20 ; 12 : 33 ; 21 : 41, 43.
3 Mat. 22 : 11-13.
4 Mat. 25 : 1-13.



LA PARABOLE DES TALENTS OU DES MINES 383

(ch. 21). Une des retouches les plus caractéristiques est ceUe du
v. 8 ». Marc mettait en garde contre des imposteurs qui chercheront
à se faire passer pour le Christ (12 : 6) ; Luc reprend l'avertissement,
mais en ajoutant que ces imposteurs diront : « Le temps est proche ».

VoUà l'erreur dangereuse à ses yeux : s'imaginer que le temps est

proche, que la fin est imminente. C'est sans doute la crainte de cette
erreur qui l'a poussé à omettre, dans le résumé de la prédication de

Jésus au début de l'Evangile, les mots « Le temps est accomph »

(Marc 1 :15). La parabole des mines doit servir à combattre l'illusion
d'une fin prochaine : l'apparition du Royaume de Dieu n'est pas
pour tout de suite.

c) Dans la pensée de Luc cependant, cette leçon n'épuise évidemment

pas la portée du texte. Il est clair qu'U s'agit d'une parabole
de jugement. Si le retour du maître n'est pas prochain, il n'en est pas
moins certain qu'il reviendra — Luc le souligne — (v. 12, 13, 15) ;

U réclamera alors les comptes de ses serviteurs et tirera vengeance de

ses ennemis.
Pour apprécier le jugement porté sur les serviteurs chez Luc, il

importe de ne pas négliger un trait placé au début du récit. Au moment
de partir, le maître leur dit : « Faites valoir (l'argent) jusqu'à ce que
je revienne » (v. 13 b). Sans parallèle chez Matthieu, cette recommandation

doit être attribuée à Luc : on y reconnaît son vocabulaire 2,

son insistance sur le retour du maître, et surtout son attention
apportée à la responsabilité qu'entraîne la connaissance de la volonté
divine. Ce dernier point trahit une préoccupation qui a trouvé son
expression la plus vigoureuse dans un autre passage propre à Luc :

Le serviteur qui, connaissant la volonté de son maître, n'aura (rien)
tenu prêt et n'aura pas agi selon sa volonté, recevra un grand nombre de

coups. Celui qui, sans la connaître, aura mérité des coups n'en recevra qu'un
petit nombre. A quiconque aura été donné beaucoup il sera demandé beaucoup,

et à qui aura été confié beaucoup on réclamera davantage (12 : 47-48).

La recommandation ajoutée au début de la parabole permet de se

rendre compte de l'angle sous lequel Luc envisage la culpabihté du

1 Cf. notre article Les épreuves des chrétiens avant la fin du monde (Luc 21 :
5-19), dans « Assemblées du Seigneur », 2e série, n° 64 (Trente-troisième dimanche

ordinaire), Paris, 1969.
2 On ne saurait séparer l'emploi du verbe irpayuaTeuouai en 13 b et celui

de &ianpafMOT€Ûonai au v. 15. Il s'agit de deux hapax du N. T., qui témoignent
de la richesse du vocabulaire de Luc et de son sens des nuances : irpofuaTeuouai
signifie proprement s'occuper d'affaires, tandis que le composé s'applique au
gain réalisé en affaires. La présence du verbe au v. 15 (cf. Mat. 25 : 19) est
évidemment attribuable à Luc. On notera par ailleurs que npdootu est un verbe
lucanien (jamais chez Matthieu et Marc, six fois en Luc, quatre fois dans les
Actes).



384 JACQUES DUPONT

mauvais serviteur. A ses yeux, ce n'est pas précisément un paresseux,
comme chez Matthieu, c'est plutôt un désobéissant : il n'a pas accom-
pU la volonté de son maître, alors qu'elle lui avait été signifiée expU-
citement ». On voit en même temps comment Luc comprend la
responsabilité du chrétien : ayant l'avantage de savoir exactement ce

que Dieu attend de lui, il aura à en répondre au jugement ; privilège
mais aussi une exigence : « A quiconque aura été donné beaucoup
U sera beaucoup demandé. »

3. L'interprétation de la prédication chrétienne primitive

Dans la forme où elle est parvenue aux évangélistes, la parabole
était déjà pourvue d'une conclusion. Luc la reproduit au v. 26 : « Je
vous dis qu'à tout homme qui a, il sera donné ; mais à celui qui n'a
pas, même ce qu'il a lui sera enlevé. » Chez Matthieu, c'est le v. 29 :

« A tout homme qui a il sera donné, et il aura en surabondance ;

mais celui qui n'a pas, même ce qu'il a lui sera enlevé. »

Cette sentence a été transmise en dehors du contexte de la parabole

: on la retrouve ailleurs, dans le chapitre des paraboles (Mat. 13 :

12 ; Marc 4 : 25 ; Luc 8 : 18). L'emplacement qui lui est donné ici
rappeUe le procédé qui a fait ajouter une maxime générale en finale
de beaucoup de paraboles : « Celui qui s'élève sera abaissé, celui qui
s'abaisse sera élevé » (Luc 14 : 11 ; 18 : 14 ; cf. Mat. 18 : 4 ; 23 : 12),
« Beaucoup sont appelés, peu sont élus » (Mat. 22 : 14), « Les derniers
seront les premiers, et les premiers seront les derniers » (Mat. 20 : 16 ;
cf. 19 : 30 ; Marc 10 : 31 ; Luc 13 : 30). On sait que ces conclusions
adventices attirent le plus souvent l'attention sur un aspect accessoire
de la parabole et n'en dégagent qu'une appUcation secondaire 2.

1 A l'inverse, le péché commis par « ignorance » est plus facilement pardonné.
Luc revient plusieurs fois sur cette idée : à propos de la faute des Juifs : Luc
23 : 34 (Actes 7 : 60) ; Actes 3 : 17 ; 13 : 27 ; à propos de la faute des païens :

Actes 17 : 30. Voir les commentaires de E. Haenchen et de H. Conzelmann
sur Actes 3 : 17, ainsi que H. Conzelmann : Die Mitte der Zeit. Studien zur Theologie

des Lukas (Beitr. zur hist. Theol., 17), 3e éd., Tubingue, i960, p. 82-83.
2 Ces conclusions apparentes ont été spécialement étudiées par D. Buzy :

Les sentences finales des paraboles évangéliques, Rev. Bibl., 40 (1931), 321-344.
Voir aussi, du même auteur, Les Paraboles (Verbum salutis, VI), Paris, 1932,
p. ix-xi, ainsi que J. Jeremias : Gleichnisse, p. 109-112 (Paraboles, p. 111-114).
Pour le cas de la parabole des talents : C. H. Dodd : The Parables of the Kingdom,

2e éd., Londres, 1936 (1948), p. 147-149. Signalons à titre de curiosité
l'interprétation proposée par J. Danten : La révélation du Christ sur Dieu dans
les Paraboles, dans Nouv. Rev. Théol., 77 (1955), 450-477 (461-462). Partant de
l'idée que « la clef de la parabole » se trouve dans la déclaration de Mat. 25 : 29 ;

Luc 19 : 26, l'auteur découvre dans la parabole un enseignement sur la justice
salvifique de Dieu : « A ceux qui ont (la foi) on donne en abondance (la j ustice
de la foi) », tandis que les Juifs indignes perdent tous leurs privilèges : « A ceux
qui n'ont pas (la foi) on enlève même ce qu'ils ont (la justice de leur loi). »



LA PARABOLE DES TALENTS OU DES MINES 385

Dans le cas présent, on peut observer que, si le mauvais serviteur
est digne de blâme et si on lui enlève son argent, ce n'est pas précisément

parce qu'U en a peu : surtout chez Matthieu, où il a reçu moins
que ses compagnons. Sa faute ne consiste pas à avoir peu, mais à
n'avoir pas augmenté ce qu'il avait reçu ». Le Uen est meiUeur chez
Luc, où le récit souhgne la diversité des mérites en même temps que
la proportion des récompenses ; mais cette présentation a beaucoup de
chances d'être secondaire, et on peut précisément se demander si
elle ne résulte pas du désir d'adapter le récit à sa pseudo-conclusion 2.

En ajoutant cette sentence, la prédication chrétienne cherche
dans la parabole une illustration du principe général suivant lequel
nous serons jugés d'après ce que nous aurons, ou n'aurons pas. En
d'autres termes, l'intérêt dont témoigne cette addition concerne
moins le fait du jugement auquel nous serons soumis que la manière
dont le jugement se fera 3 : en proportion de ce qu'on aura. Le point
de vue est celui dans lequel Mat. 16 : 27 précise une description de
l'avènement du Fils de l'homme en ajoutant : « Et alors U rendra à
chacun selon sa conduite », c'est-à-dire, comme Paul le dit volontiers,
« à chacun selon ses œuvres » (Rom. 2 : 6 ; II Cor. 5 : 10). L'optique
est ceUe d'une exhortation à se montrer actif en faisant passer dans
ses actes le message évangéhque. Cette préoccupation, que Matthieu
accentue davantage encore, est donc antérieure à la rédaction du
premier évangile. Mais on peut se demander si eUe était déjà ceUe

qui a inspiré la parabole à Jésus.

1 Le déplacement n'a pas été perçu par P. Bonnard : L'Evangile selon
saint Matthieu (Comm. du N. T., 1), Neuchâtel, 1963, p. 363. Tout en admettant
que la sentence finale n'appartenait pas primitivement à ce contexte, il estime
qu'elle « résume parfaitement la parabole : au jugement dernier celui qui
aura, c'est-à-dire aura été fidèle dans les petites choses de la vie terrestre,
recevra une grande récompense ; mais celui qui -a'aura rien, c'est-à-dire aura été
infidèle ou paresseux, sera sévèrement puni ». En fait, le mauvais serviteur n'est
pas sans rien, puisqu'il a conservé scrupuleusement l'argent qui lui avait été
confié ; ne rien avoir, ou simplement avoir peu, n'est pas la même chose que
n'avoir rien fait pour accroître son bien. L'interprétation de M. Bonnard
conduirait logiquement à donner raison à la version de l'Evangile aux Hébreux :

un premier serviteur a dilapidé le bien de son maître avec des prostituées et des
danseuses, un second l'a augmenté par son travail, le troisième a caché son
talent ; celui qui a travaillé est accueilli favorablement, celui qui a caché son
talent est simplement réprimandé, seul le viveur est jeté en prison (d'après
Eusèbe ; le texte se trouve dans la Synopse de K. Aland, qui le met en rapport
avec Mat. 24 : 45-51).

2 Dans les deux versions, la sentence finale justifie le fait que l'argent
enlevé au mauvais serviteur est donné à celui qui en avait déjà le plus. Mais
Luc souligne la décision en ajoutant le v. 25 : « Et ils lui dirent : Maître, il a
dix mines. » L'attention est ainsi ramenée du mauvais serviteur sur celui qui
a décuplé la mise initiale, en même temps qu'on marque la proportion entre
le bien acquis et la récompense obtenue.

3 Cf. W. Pesch : Der Lohngedanke, p. 38, n. 147.

25



386 JACQUES DUPONT

IL LA PARABOLE DANS LA PRÉDICATION DE JÉSUS

Pour déterminer l'intention de Jésus lorsqu'il a raconté cette
parabole, nous devons nous poser trois questions. Il faut se demander
d'abord queUe est la pointe du récit, c'est-à-dire l'élément auquel
le récit donne le plus de relief et sur lequel la leçon viendra se greffer.
Il faudra ensuite s'interroger sur le problème qui faisait difficulté aux
destinataires et auquel la parabole veut fournir une réponse. Il restera
alors à préciser le sens de la réponse donnée par Jésus.

i. La pointe du récit

a) Commençons par observer que la pointe n'est pas à chercher
dans les premiers versets. Le départ du maître, l'argent qu'il confie
à ses serviteurs ne sont encore que des préhminaires. Même remarque
au sujet des précisions de Matthieu sur la conduite des serviteurs
après qu'ils ont reçu l'argent (25 : 16-18). Il faut voir en tout cela les

présupposés de la scène principale, ceUe de la reddition des comptes
au moment du retour du maître.

b) La reddition des comptes se divise en trois tableaux : trois
serviteurs comparaissent successivement devant leur maître. Mais
ces tableaux n'ont pas tous la même importance. Pour les deux
serviteurs qui ont bien travaiUé les choses vont vite. De plus, les
deux cas sont traités de manière rigoureusement paraUèle, le second
ne faisant que répéter le premier. Au point de vue Uttéraire, Us

forment ainsi une unité qui contrebalance, comme telle, le cas du
troisième serviteur, présenté avec plus de développement. C'est dire
que, sous les apparences d'un récit en trois temps, nous avons affaire
en réaUté à un exposé antithétique : il tend à souligner le contraste
entre les deux premiers serviteurs, pris comme un tout, et le troisième
qui, à lui seul, retient plus longuement l'attention que les deux
premiers ensemble.

c) Or, on le sait, dans les paraboles construites en forme d'antithèse,

c'est toujours le second membre de l'antithèse qui est le plus
important, celui qui porte l'accent et auquel la leçon se rattache.
Le premier membre fait office de repoussoir ; il n'est là que pour
donner plus de rehef au second ».

1 On trouve ici une application de ce qui a été appelé la « loi de l'A chtergewicht

» : M. Dibelius : Die Formgeschichte des Evangeliums, 3e éd., Tubingue,
1959. P- 251» n. 2 ; R. Bultmann : Die Geschichte der syn. Trad., p. 207 ; E. LiN-
NEMANN : Gleichnisse Jesu. Einführung und Auslegung, Goettingue, 1961, p. 24 ;

W. Ott : Gebet und Heil. Die Bedeutung der Gebetsparänese in der lukanischen
Theologie (SANT XII), Munich, 1965, p. 23. Pour ce qui concerne notre para-



LA PARABOLE DES TALENTS OU DES MINES 387

L'exemple classique de ce procédé est fourni par l'apologue de

Yotam, au ch. 9 des Juges ». A la recherche d'un roi, les arbres
s'adressent d'abord à l'olivier, puis au figuier et à la vigne, enfin au
buisson d'épines, qui accepte la royauté. Dans la réahté, les gens
de Sichern n'ont offert à personne la royauté qu'Abimélek leur a
imposée. L'image du buisson d'épines exprime bien le caractère
malfaisant de ce roi ; la mention des arbres utiles lui donne plus de
relief, grâce à l'effet de contraste. Jésus recourt volontiers au même
procédé. Dans la parabole du Semeur, les échecs rencontrés par la
semence dans les terrains stériles font mieux ressortir le succès
merveilleux qu'elle obtient dans la bonne terre (Marc 4 : 3-8) ». L'antithèse

a le même sens dans la parabole des Ouvriers de la vigne
(Mat. 20 : 1-15) 3 ou ceUe du Fus prodigue (Luc 15 :11-32) 4.

Au point de vue de l'intention visée par la parabole des talents
quand elle fut racontée, le personnage important est donc le mauvais
serviteur. L'enseignement qu'on a voulu donner doit se chercher
dans le dialogue final entre ce serviteur et son maître. Mais avant de

nous occuper de cet enseignement, déterminons la situation en
fonction de laqueUe Jésus parlait.

2. Les destinataires et leur problème

Il suffit ici d'écouter les explications que donne le mauvais serviteur

; on y trouve l'écho de la situation concrète. Les termes sont à

peu près les mêmes dans les deux versions. L'ordre dans lequel Us

sont présentés est différent, mais cela n'y change pas grand-chose ;

l'important est ce qu'il dit.

a) Chez Luc (19 : 20), le serviteur commence par rendre l'argent
à son maître en souhgnant que le compte y est : « Seigneur, voici

bole, C. W. F. Smith écrit très bien : « The literary function of the two successful
traders is to form a background for the unsuccessful third. They provide the
contrast which shows wherein the last has failed. It is properly the case of the
third servant upon which the interpretation depends » (The Jesus of the Parables,

Philadelphia, 1948, p. 203). Voir dans le même sens C. H. Dodd : The
Parables of the Kingdom, p. 150 ; J. Jeremias : Gleichnisse, p. 58 (Paraboles,
p. 70) ; H. Kahlefeld : Gleichnisse und Lehrstücke im Evangelium, I, 2e éd.,
Francfort, 1964, p. 154 Paraboles et leçons dans l'Evangile, I (Lectio divina,
55), Paris, 1969, p. 129.

1 Cf. D. Buzy : Introduction aux paraboles évangéliques, Paris, 1912, p. 121-
123.

2 Cf. J. Dupont : La parabole du semeur, dans Foi et Vie. Cahiers bibliques,
5. (1967). 3-25-

3 Cf. J. Dupont : Les Béatitudes, 2e éd., t. II (Etudes bibliques), Paris, 1969,
p. 254-257.

4 Cf. ibid., p. 237-242, et J. Dupont : Le Fils prodigue (Luc 15 : 1-2,
11-32), dans « Assemblées du Seigneur », 2e série, n° 17 (Quatrième dimanche
du Carême), Paris, 1970.



388 JACQUES DUPONT

ta mine ». Chez Matthieu (25 : 25), la remarque vient en finale, et
sous une forme plus dure : « Voici, tu as ce qui est à toi. » De toute
évidence, U se place sur le terrain de la justice : ce qui t'appartient,
je te le rends, U n'y manque rien. Je suis donc quitte. — En stricte
justice, il estime que sa conduite est inattaquable.

b) Le serviteur n'ignore cependant pas que son maître comptait
recevoir davantage. Il exphque donc la raison qui l'a poussé à cacher
l'argent et l'a empêché de le faire valoir : sa conduite a été dictée

par la crainte que lui inspire son maître. En Luc : « Seigneur, voici
ta mine, que je gardais déposée dans un linge, car je te craignais » ;

en Matthieu : « Saisi de crainte, je m'en suis aUé cacher ton argent
dans la terre. Voici, tu as ce qui est à toi. »

C'est donc par crainte qu'U a agi de cette façon. Il a voulu ne rien
perdre de ce qui lui avait été confié. Il n'a songé qu'à conserver intact
le dépôt de son maître. En cherchant à faire valoir l'argent, il aurait
peut-être gagné, mais U aurait aussi pu perdre. Il n'a pas voulu
courir de risque. Dans sa prudence, U faut voir un effet de sa crainte
à l'égard de son maître ».

c) Ce n'est pas encore tout. L'expUcation dernière de l'attitude
du serviteur se trouve finalement dans l'idée qu'U se fait de son
maître. Chez Luc : « Je te craignais, parce que tu es un homme rigoureux,

qui enlèves ce que tu n'as pas mis en dépôt et moissonnes ce que
tu n'as pas semé » ; chez Matthieu : « Seigneur, je te connaissais pour
un homme dur, qui moissonnes où tu n'as pas semé, qui recueilles
d'où tu n'as pas répandu ; et, saisi de crainte, je m'en suis aUé... »

Le maître apparaît donc au serviteur comme un homme qui s'enrichit
en prenant ce qui ne lui appartient pas, qui exige ce à quoi U n'a pas
droit *.

Le contraste est évidemment frappant : d'un côté, le serviteur qui
accompht scrupuleusement ses obligations de justice ; de l'autre,
un maître qui fait fi de la justice et n'hésite pas à s'approprier ce qui
n'est pas à lui. Non seulement le serviteur se retranche dans sa propre
justice, mais, au nom de la justice, il conteste à son maître le droit
d'agir comme U le fait. Pour mieux se défendre, U attaque : moi,
je suis juste, c'est toi qui ne l'es pas

Nous connaissons fort bien ce genre de reproches. On les retrouve
dans la parabole des ouvriers de la vigne, où les ouvriers de la
première heure protestent contre l'injustice du propriétaire : « Ces
derniers venus n'ont fait qu'une heure, et tu les traites comme nous,

1 Cf. A. Jülicher : Die Gleichnisreden Jesu, II, 29 éd., Tubingue, 1910,
p. 476-477 ; C. H. Dodd : The Parables of the Kingdom, p. 150 ; J. Jeremias :

Gleichnisse, p. 58 (Paraboles, p. 70).
2 Cf. A. Jülicher, loc. cit.



LA PARABOLE DES TALENTS OU DES MINES 389

qui avons porté le poids du jour et la grosse chaleur » (Mat. 20 :12).
La conduite du propriétaire n'est pas juste Même grief sur les lèvres
du fils aîné dans la parabole du Fils prodigue : « Voilà tant d'années

que je te sers sans avoir jamais transgressé un seul de tes commandements,

et jamais tu ne m'as donné un chevreau, à moi, pour festoyer
avec mes amis ; et puis ton fils que voilà revient-U, après avoir dévoré
ton bien avec des prostituées, tu fais tuer pour lui le veau gras »

(Luc 15 : 29-30). Les situations sont différentes, mais le reproche
reste le même : cette conduite n'est pas juste

Même reproche, et aussi même procédé littéraire : les mécontents
que les récits mettent en scène ont pour fonction de traduire, sur le
plan parabolique, le problème qui fait difficulté. Sur le plan de la
réalité religieuse, quelque chose se passe qui provoque, chez les
destinataires de la parabole, une réaction indignée. Eux aussi disent,
d'une autre manière : ce n'est pas juste

Le signalement de ces mécontents ne permet pas d'hésiter : il
s'agit de gens incontestablement remplis de la crainte de Dieu,
soucieux de rendre à Dieu tout ce qui lui est dû, de le servir fidèlement
sans jamais transgresser ses commandements. Nous reconnaissons
l'attitude des scribes, des Pharisiens, des pieux observateurs de la
Loi ». Devant la conduite de Dieu teUe qu'elle se manifeste dans le
ministère de Jésus, ils s'insurgent : si Dieu agissait réellement de
cette manière-là, ce ne serait pas juste. Dieu ne peut pas être tel que
Jésus l'enseigne et le montre. Ils ont conscience d'avoir la justice
de leur côté ; placés en face d'exigences qu'ils ne peuvent admettre,
Us entendent se tenir sur ce terrain.

Il s'agit de montrer à ces gens qu'Us sont dans l'erreur. Ce sera
l'office du maître de la parabole, qui exprime évidemment le point
de vue de Dieu tel que Jésus le comprend. Si les paroles du serviteur
nous permettent de voir le problème concret qui se pose, l'enseignement

voulu par Jésus doit se chercher dans la réponse du maître.

3. L'enseignement de la parabole

Cette réponse tient en deux versets. Dans le premier, le maître se

contente de répéter ce que le serviteur venait de dire à son sujet : « Tu
savais que je moissonne où je n'ai pas semé et que je recueille d'où
je n'ai pas répandu ?» A l'accusation portée contre lui, le maître ne

1 Ainsi notamment C. H. Dodd : p. 151 ; J. Jeremias : p. 59 (70) ; H.
Kahlefeld : p. 157-159 (132 s.). A la suite de W. Foerster (Das Gleichnis von
den anvertrauten Pfunden, p. 52-53), M. Didier (La parabole des talents ei des

mines, p. 267-268) estime que la parabole « a dû être adressée par Jésus à ses
disciples immédiats pour leur faire comprendre leur responsabilité à l'égard des
biens messianiques qu'il entendait leur confier ».



390 JACQUES DUPONT

répond pas, U ne se défend pas. C'est en entrant dans le point de vue
de son serviteur qu'il veut lui montrer son erreur. Le second verset
s'occupe du serviteur. Celui-ci se croyait quitte en rendant au maître
son bien. Il se trompe : « Il te faUait donc porter mon argent aux
banquiers et, en revenant, j'aurais recouvré mon bien avec un
intérêt. »

Sur le plan du récit paraboUque, cette réponse ne soulève pas de
difficulté ; il n'en va plus de même dès qu'il s'agit d'opérer la transposition

qui doit permettre de passer sur le plan de la réaUté rehgieuse.
Commençons par écarter le procédé défectueux qui consisterait à

exploiter certains éléments de la réponse en leur attribuant
arbitrairement une portée allégorique. Il est méthodologiquement
inacceptable, par exemple, d'identifier, comme le fait Jeremias »,

l'argent confié par le maître avec la parole de Dieu laissée improductive

par les interlocuteurs de Jésus. Il est inutile de se demander
comment Dieu peut moissonner où il n'a pas semé, ce que représentent
les intérêts que l'homme doit rapporter à Dieu ou la banque à laqueUe
il pourrait remettre les biens que Dieu lui a confiés. Toutes ces questions

sur des détails du récit ne peuvent que fourvoyer.
Il s'agit, en restant dans la perspective de la parabole, de transposer

la réponse du maître dans sa totaUté, ou mieux le jugement
que traduit cette réponse. Ce jugement doit se chercher dans le
rapport qui unit les deux parties de la réponse, et peut-être davantage

encore dans le rapport qui unit la réponse au problème soulevé

par le serviteur. En isolant la première partie de la réponse, on se

trouverait en présence d'une apologie de l'arbitraire divin : « Le
droit du plus fort est toujours le meiUeur ». La seconde partie, prise
isolément, n'est guère éclairante : à quoi pourrait correspondre
concrètement l'image du serviteur qui dépose l'argent de son maître
à la banque Mais, considérées ensemble, les deux parties situent le
maître comme maître en face du serviteur comme serviteur. En adoptant

le point de vue de la justice pour juger son maître et se juger
lui-même, le mauvais serviteur avait oubhé une chose, essentielle, que
la réponse du maître se charge de lui rappeler : un serviteur, précisément

parce qu'il est serviteur, a le devoir de servir et de donner
satisfaction à son maître.

1 J. Jeremias : Gleichnisse, p. 59 (Paraboles, p. 70-71). Cf. B. T. D. Smith :

The Parables of the Synoptic Gospels, Cambridge, 1937, p. 168-169 '• E. Grässer :

Das Problem der Parusieverzögerung, p. 114. Notons aussi la paraphrase allégo-
risante de Th. Preiss, citée par P. Bonnard dans son commentaire (p. 361,
n. 1) : « Le seul moyen de garder la Parole de Dieu est de ne pas la garder pour
soi, de la transmettre à d'autres. Comme le montre si bien la parabole des
talents, c'est un capital qu'on n'acquiert qu'en le dépensant pour le faire
fructifier. »



LA PARABOLE DES TALENTS OU DES MINES 3QI

Si tel est bien le sens de la réponse, l'application ne présente plus
de difficulté ». Jésus a devant lui des gens qui repoussent son message et
les exigences qu'il entraîne, qui prétendent s'en tenir à la lettre de la
Loi et en attendent leur sécurité devant Dieu. En observant ses
commandements ne lui rendent-ils pas ce qui lui est dû Ils estiment
donc n'avoir pas à se soucier de l'appel que Jésus leur adresse. A
quoi Jésus répond qu'une teUe attitude méconnaît la vraie nature du
rapport qui he l'homme à Dieu. Vis-à-vis de Dieu, l'homme est un
serviteur. Il a le devoir d'accepter et d'accomplir ce que Dieu lui
demande, même si la demande est imprévue. Contre l'appel de
Dieu, interpeUant les hommes par le ministère de Jésus, on ne saurait
se dérober ou chercher un ahbi dans une théologie qui prétendrait
imposer à Dieu une conception toute humaine de la justice.

Nous avons vu que, dans l'interprétation de Luc, le mauvais
serviteur de la parabole apparaît surtout comme un désobéissant :

la volonté de son maître lui avait été explicitement signifiée, U ne
l'a pas accomplie.

Matthieu précise le point de vue qui semble avoir été déjà celui de
la prédication chrétienne antérieure. Le mauvais serviteur est
coupable de paresse. C'est par paresse qu'il a caché l'argent de son
maître, au heu de se donner la peine de le faire valoir.

Dans la pensée de Jésus, le mauvais serviteur représente des
hommes qui se font une idée fausse de la religion, du rapport qui lie
l'homme à Dieu. La crainte qu'ils éprouvent à l'égard de Dieu les

pousse à se cantonner dans une conception légaliste. Ils cherchent
refuge et sécurité contre Dieu lui-même dans l'exacte observance de
ses commandements. Cette crainte constitue l'extrême opposé de
l'amour, comme l'attitude qu'elle provoque contraste du tout au
tout avec la liberté que donne l'amour. Car l'amour, lui, n'a pas peur
du risque. Saint Jean l'a bien dit :

U n'y a pas de crainte dans l'amour ; mais l'amour parfait bannit la
crainte, car la crainte suppose un châtiment, et celui qui craint n'a pas
la perfection de l'amour. Pour nous, aimons, puisque Lui nous a aimés le
premier (I Jean 4 : 18-20).

Jacques Dupont.

1 L'interprétation que nous proposons n'est pas nouvelle ; elle s'inscrit dans
la ligne des explications développées par C. H. Dodd (p. 149-152) et par
H. Kahlefeld (p. 157-160; trad., p. 132-134).


	La parabole des talents (Mat. 25:14-30) ou des mines (Luc 19:12-27)

