Zeitschrift: Revue de Théologie et de Philosophie

Herausgeber: Revue de Théologie et de Philosophie

Band: 19 (1969)

Heft: 6

Artikel: Les fondements théologiques et historiques du dialogue islamo-chrétien
Autor: Jargy, Simon

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-380934

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 11.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-380934
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

LES FONDEMENTS THEOLOGIQUES
ET HISTORIQUES
DU DIALOGUE ISLAMO-CHRETIEN

La rencontre de 1'Islam et de la chrétienté, puis la coexistence de
ces deux ensembles culturels répartis en de grandes aires géographiques
au cceur de notre monde civilisé, constituent un phénomeéne qui a
dominé de maniére constante et déterminante les relations historiques
de I'Orient et de I'Occident. Il en est résulté des liens étroits spirituels
et culturels, moraux et matériels, politiques et économiques, qui
logiquement auraient di aboutir, sinon a une association, du moins
a un dialogue fructueux entre les deux partenaires. Or, force est de
constater qu’il n’en fut pas ainsi et que pendant de longs siécles, en
dehors de quelques rares périodes éclairées par de hauts esprits de
part et d’autre, la confrontation de I'Islam et de la chrétienté ressembla
davantage a une juxtaposition de deux systémes de vie et de pensée
s'ignorant 1'un l'autre, ou ne se connaissant que pour mieux se hair,
qu’a I'association dans un destin commun de deux civilisations puisant
aux mémes sources spirituelles. Force est de constater aussi que dans
la sorte de stérilité qui frappait cette confrontation dés le départ, le
facteur religieux parut tenir un réle quasi exclusif. On vit une opposi-
tion fondamentale entre les deux grandes religions chrétienne et
musulmane, et 'on justifia ainsi I'incompatibilité qui avait séparé les
peuples professant ces deux religions : I'Europe chrétienne et 1'Orient
musulman. Pour accréditer cette optique, il fut aisé de rappeler le
caractére religieux qui marqua, au cours des siécles, les guerres et
expéditions militaires entre 1'Islam et I'Occident : celles qui oppo-
sérent, aprés la mort de Mahomet en 632, I'empire byzantin 4 1'em-
pire arabe ; celles qui, a partir de 711, portérent les combattants
musulmans dans la péninsule ibérique ou leur domination se main-
tiendra pendant plus de cinqg siécles et d’ot1 ils opéreront des incursions
a lintérieur de la France. Il n’est que de rappeler ici cette image
stéréotypée de la bataille de Poitiers en 732 qui vit immortaliser
dans les mémoires chrétiennes la légende de Charles Martel. Cette



LES FONDEMENTS DU DIALOGUE ISLAMO-CHRETIEN 363

psychose du danger de I'Islam devait connaitre son paroxysme &
I’époque de la Renaissance ol le puissant empire ottoman, soumettant
a son hégémonie 1’Europe orientale et centrale, frappait en 1517 aux
portes de Vienne : il ne sera pas alors difficile de rapprocher 1'image
de Lépante de celle de Poitiers, et de voir en Ian Sobieski et sa cava-
lerie polonaise, sauveurs de Vienne en 1683, un nouveau Charles
Martel, hérault de la chrétienté et instrument de Dieu contre les
infidéles.

La contrepartie n’est guére tres différente : aux empiétements de
I'Islam sur le domaine chrétien, répondront les assauts de 1’Europe
contre 1'Orient : pendant plus de deux siécles et demi, les guerriers
chrétiens, croix en téte, entendront subjuguer le fief d’Allah au nom
de la mystique des lieux saints. Et dans les mémoires musulmanes,
la légende de 1’Ayyoubide Saladin, Sabre d’Allah, fera écho a celles
de Charles Martel et Ian Sobieski. Et comme pour couronner ce mou-
vement quasi cyclique de flux et de reflux, ’expédition de Bonaparte
en Egypte, ouvrant dés 1798 la page de l'occupation coloniale de
I'Orient, achévera de dresser l'un contre l'autre I'Islam et la chré-
tienté d’Occident en une opposition qui paraitra inéluctable.

On peut concevoir dés lors la lourde hypothéque qui allait pendant
des siécles, a travers la confrontation politico-militaire, grever la
confrontation idéologique : celle-ci, au mieux, se confinera dans une
apologétique ou l'effort intellectuel des esprits honnétes ne dépassera
pas quelques idées sommaires et superficielles érigées en axiomes
quasiment invariables, et, le plus souvent, elle cédera a la facilité
d’une polémique dans laquelle I'imagerie populaire puisera largement
ses légendes arbitraires et ses fables parfois purement calomnieuses.

Cet antagonisme séculaire était-il donc 1’expression d'une incom-
patibilité fonciére entre les deux religions musulmane et chrétienne,
excluant toute possibilité de dialogue ou méme de coexistence pacifique
pour les sectateurs de chacune d’elles? N’y avait-il pas plutét, au-
deld de ce qu'on croyait ou voulait croire, des oppositions d’ordre
dogmatique et éthique, des facteurs extra-religieux plus ou moins
inavoués qui avaient faussé les rapports entre musulmans et chrétiens
et déformé jusqu'aux conceptions mémes qu’ils pouvaient se faire
les uns des autres, donnant lieu a des préjugés aussi injustes que
tenaces ? Car, il faut le dire, les esprits les plus libres et les mieux
éclairés n’échappérent pas a ces préjugés, et leurs jugement enregis-
trés dans des écrits fort autorisés n'auront pas peu contribué a grever
I'historiographie elle-méme de ce lourd passif. Il faudra attendre
I’époque contemporaine pour que quelques auteurs islamisants, péné-
trant & la fois les valeurs du christianisme et vouant leurs études et
sympathies a 1'Islam, pressentent les réalités au-dela des préjugés
hérités et tentent une nouvelle approche des rapports théologiques



364 SIMON JARGY

et historiques islamo-chrétiens. Mais cette approche a laquelle I'un
des islamisants contemporains les plus lumineux, Louis Massignon,
donna la caution de son érudition et de ses profondes convictions,
demeure a 1'état d’ébauche et reste surtout confinée dans des cercles
restreints. Le public méme initié risque encore de nos jours d’étre
conditionné dans sa vision de I'Islam ou du christianisme par des
idées hériteées plus ou moins consciemment du passé ou acquises de
maniére incompléte et superficielle. D’ol1 'importance de reposer avec
franchise et sérénité la question des rapports fondamentaux aussi
bien théologiques qu’historiques de I'Islam et du christianisme.

Ceux-ci ont suivi en général des lignes paralléles aux ramifications
assez divergentes et parfois contradictoires, aboutissant rarement a
une synthese rationnelle et équilibrée, comme celle que nous commen-
¢ons a entrevoir aujourd’hui : au niveau théorique, les principes fon-
damentaux de I'Islam et du christianisme n’ont pratiquement pas
varié depuis les origines. Ils ont en outre rarement servi de fondement
a la confrontation islamo-chrétienne, sinon sous forme d'une dogma-
tique stricte et intransigeante. Au niveau des conceptions qui ont
régi les rapports entre chrétiens et musulmans, les attitudes se sont
cristallisées autour d’une apologétique dont les motivations seront
moins d’ordre théologique que temporel, surtout politique. Cette
apologétique sera tellement fonction des rapports politico-militaires
qu’elle versera facilement dans la polémique la plus violente, voire
la plus vulgaire chaque fois que 'un des partenaires semblera menacer
I'autre dans son existence. Et il faut avoir I’honnéteté de le préciser
tout de suite : I'attitude des chrétiens I'emportera parfois en arbitraire
et en fanatisme sur celle des musulmans.

Voyons d’abord quelle est, sur le plan des principes, la position de
I'Islam et des musulmans a 1’égard du christianisme et des chrétiens ?

I. ATTITUDE DE L'ISLAM VIS-A-VIS DU CHRISTIANISME

Premiére réalité historique dont il faut tenir compte au seuil de
toute approche de I'Islam : celui-ci est né dans un cadre a la fois
sémito-arabe et polythéiste. Fidéle a son caractére sémite, I'Islam
devait s’inscrire dans la ligne du monothéisme judéo-chrétien ; face
a I'’Arabie polythéiste, ce monothéisme devait étre préché dans toute
sa pureté et sa rigueur. Le message qu’Allah I'avait chargé de révéler,
Mahomet ne 'avait pas congu différent de I’ancienne religion d’Abra-
ham, des autres patriarches bibliques et des anciens propheétes, Jésus
compris. Pour lui, juifs et chrétiens sont des fréres spirituels adorant

le méme Dieu unique. Dans la premiére phase coranique, ils parti-



LES FONDEMENTS DU DIALOGUE ISLAMO-CHRETIEN 365

cipent a I'économie du salut au méme titre que les croyants musulmans,
au point que l'on croirait presque a l'identité des trois religions,
comme nous le lisons dans la Sourate 2:62 (5: 69) : « Certes, ceux
qui croient, et ceux qui suivent la religion juive, et les chrétiens, et
les sabéens, c’est-a-dire quiconque croit en Allah et au jour dernier
et qui aura fait le bien: ceux-ld recevront la récompense de leur
Seigneur : il n'y aura point de crainte pour eux et ils ne seront pas
affligés. »

Lorsque la premiére communauté musulmane sera constituée a
Médine sur des bases juridico-morales et que Mahomet commencera
a prendre ses distances vis-a-vis des juifs et des chrétiens, pour des
raisons qu’il serait trop long d’analyser ici, ceux-ci continueront néan-
moins & bénéficier d'une place privilégiée au sein du domaine de
I'Islam, puisqu’ils sont appelés « Ahl al-Kitab » : les gens du Livre :
c’est-a-dire ceux qui acceptent la Tora et I’Evangile comme écri-
tures révélées. Et quand, dans la derniére phase de son action, il
arrivera 2 Mahomet de durcir ses positions a 1’encontre des juifs,
I’attitude coranique a I’égard des chrétiens sera encore dictée par une
sympathie particuliére attestée dans la Sourate 5, versets 82-84,
récitée sans doute aprés la conclusion d'un traité d’amitié et de
protection avec la communauté chrétienne orientale de Nagran, au
Yémen, autour de I'année 631, un an avant la mort de Mahomet :

« Tu trouveras que les gens les plus proches de ceux qui croient,
par I'amitié, sont ceux qui disent : nous sommes chrétiens. C’est que
parmi eux se trouvent des prétres et des moines et que ces gens ne
s'enflent point d’orgueil. »

«Quand ils entendent réciter les versets révélés a 1’Apbtre, tu les
vois répandre des larmes de leurs yeux, a cause de ce qu’ils savent de
la vérité. Et de s’écrier : Seigneur, nous croyons ! Inscris-nous donc
avec les Témoins ! Pourquoi ne croirions-nous pas en Allah et a la
Vérité venue A nous, alors que nous avons soif que notre Seigneur
nous fasse entrer (au paradis) avec le peuple des justes ? »

Il est important de noter ici — pour saisir la vision coranique du
christianisme et des chrétiens — l’attitude particuliérement bien-
veillante que cette communauté orientale de Nagran éprouvait a
I'égard de 1'Islam naissant, attitude qui s’observera par la suite dans
d’autres milieux chrétiens des VII® et VIIIe siécles. Le verset 84 de
la Sourate 5 laisserait entendre que ces chrétiens ne jugeaient pas la
prédication de Mahomet trés différente du christianisme. Sans abjurer
leur propre foi, il semblerait méme qu'’ils aient été disposés a accepter
en méme temps le message islamique. Comment dés lors, sans supposer
I'existence d'un syncrétisme égalitaire, concilier cette attitude avec
I'opposition fondamentale entre Islam et christianisme sur des dogmes
tels que I'Incarnation et la Trinité ? C’est ici qu’il faut en effet, au-dela



366 SIMON JARGY

des faveurs réservées par le Coran aux chrétiens, préciser les positions
de I'Islam sur la personne de Jésus et le mysteére de la Trinité : ces
deux points de doctrine formant I'élément central des divergences
islamo-chrétiennes.

Sur la personne et la mission de Jésus, le Coran présente un corps
d’enseignement sous un double aspect dont nous n’évoquerons ici
que les traits essentiels :

Jésus — appelé « Isa» dans le Coran, — forme arabisée sans
doute du nom araméen «’ISo‘» — est le prophéte, I'apoOtre et le
Messie envoyé par Allah pour annoncer I’Evangile. Dans le sein des
prophetes il occupe une place toute privilégiée puisqu’il est « la parole
d’Allah, confirmée par I'Esprit saint» (3:45, 4:171) : Un jour les
anges dirent a Marie : Allah t’annonce son Verbe. Il se nommera
le Messie, Jésus fils de Marie, illustre dans ce monde et dans 1'autre,
et un des familiers (d’Allah). »

Avec Marie, il est au sommet de la sainteté : sa naissance est
virginale, et il est « confirmé du Saint-Esprit ».

Mais — et c’est ici que I'enseignement coranique va se séparer du
dogme chrétien — malgré toutes ses prérogatives, Jésus n’est que
«le serviteur d’Allah auquel», poursuit la Sourate 43:59, «nous
avons accordé Notre faveur et que Nous avons proposé en exemple
aux Enfants d’Israél. »

S’il est soumis & Allah, comme les prophétes et les anges, il ne
peut — ou plus précisément on ne peut — le faire prétendre a la
divinité. Et c’est ici que le Coran prend une position nette contre le
dogme chrétien de I'Incarnation. Celle-ci est consignée dans les célébres
versets 171-172 de la Sourate 4 ; s’adressant directement aux chré-
tiens, ce verset déclare :

« O peuple de I'Ecriture ! Ne soyez pas outranciers dans votre
religion ! Ne dites sur Allah que la vérité ! Le Messie, ‘Isa, fils de
Marie, est seulement 1’Apodtre d’Allah, Son Verbe jeté par Lui en
Marie et un Esprit (venant) de Lui. » Et ici, I’enseignement coranique
lie cette croyance en la filiation divine a un autre point doctrinal
chrétien, celui de la Trinité, qu’il rejette avec force :

« Croyez en Allah et en Ses Apotres, et ne dites point « Trois » !
Cessez ! Cela sera un bien pour vous. Allah n’est qu'une divinité
unique. A lui ne plaise d’avoir un enfant! » Et dans les versets 17 et
et 72 de la Sourate 5, le Coran accuse d’infidélité dans le sens de
mécréance ceux qui identifient le Messie a Dieu. Fidele & sa position
de principe, 1'Islam devait remettre en cause un autre point du credo
chrétien : celui de la crucifixion de Jésus que le Coran rejette également
dans le verset 157 de la Sourate 4, et qui s’adresse aux Juifs qu’Allah
a maudits pour leur incrédulité, pour avoir calomnié la virginité de
Marie, et aussi:



LES FONDEMENTS DU DIALOGUE ISLAMO-CHRETIEN 367

« Pour avoir dit : « nous avons tué le Messie, Jésus, fils de Marie,
I’Apbtre d’Allah ! » alors qu’ils ne ’ont ni tué, ni crucifié, mais qu’il
leur en a semblé ainsi... » (4 : 157). En effet, la tradition musulmane
enseigna, a la suite de ce verset, qu’Allah au dernier moment fit
substituer une autre victime a la place de Jésus. Si bien que la croix —
tenue pour objet d’infamie dans les croyances populaires tradition-
nelles — n’a aucune place dans les voies du salut au regard de I'Islam,
contrairement a la version chrétienne.

A partir de 13, on peut se demander comment, aprés avoir professé
le caractére révélé de la Bible et de I’Evangile, enseigné la véracité
des deux religions monothéistes juive et chrétienne, considéré les
chrétiens comme trés proches des musulmans, proclamé Jésus non
seulement comme prophéte et apotre d’Allah, mais comme Messie
et verbe d’Allah dont le retour final est méme annoncé, I'Islam pri-
mitif a néanmoins rejeté les deux dogmes les plus fondamentaux de
la foi chrétienne : I'Incarnation et la Trinité, tout en considérant le
christianisme comme faisant partie intégrante de I’économie du salut
de I'’humanité ?

C’est ici justement qu’il faut, pour comprendre ce paradoxe,
remettre la prédication de Mahomet dans son contexte géographique
et historique, et non pas la juger selon l'optique du christianisme
officiel et hellénisé comme le feront notamment les apologétes chré-
tiens, optique qui est souvent la ndtre encore aujourd’hui. Le milien
chrétien connu par Mahomet est essentiellement sémite : celui des
judéo-chrétiens et surtout de certaines tribus arabes des limes du
désert syrien et mésopotamien. Or, 1a justement florissaient des sectes
religieuses ou les dogmes officiels de 1’Eglise hellénisée de Byzance —
touchant notamment I'Incarnation et la Trinité — avaient été rejetés
et interprétés au contraire dans un sens assez analogue a celui de
I'Islam primitif. Que 'on songe aux doctrines gnostiques, docétistes
et ariennes qui avaient, elles aussi, refusé le dogme de I’hypostase
divine de Jésus. Il est méme frappant de retrouver dans la Sourate
II12, versets 1-4:

« Dis, Allah est unique ; Allah I'absolu. Il n’a pas engendré, n’a
pas été engendré ; n’est égal & Lui personne... » un écho des termes
presque identiques employés par Nestorius, condamné par l'ortho-
doxie officielle au Concile d’Ephése en 4311 Et nous avons déja
noté que la petite communauté de Nagran avec laquelle traita Maho-
met appartenait justement a la confession nestorienne.

Ainsi, ce milieu originel de I'Islam restait étranger a toute la
dogmatique subtile de théologiens hellénisés appartenant d’ailleurs
a ce monde des « Roum» dans lequel on confondait a la fois les Grecs,

1 J. TixERONT : Histoire des dogmes. Paris 1912, t. III, p. 15 et suiv.



368 SIMON JARGY

les Romains, les Occidentaux et les chrétiens byzantins. En cela il
ne faisait que partager les conceptions et les sentiments des milieux
chrétiens proprement sémites, ce qui fait dire & un théologien domini-
cain contemporain, islamisant au surplus, le P. Jomier :

«Telle qu’elle est vécue depuis ses origines, la christologie de
«I'Islam ressemble 4 celle des sectes judéo-chrétiennes, vénérant Jésus
comme un prophéte dans la série des prophétes envoyés par Dieu . »

Rien donc d’étonnant au fait que ces chrétiens orientaux aient
vu au départ, en cet Islam primitif, une forme & peine différente du
christianisme, a tel point que, lors de la conquéte arabe de la Syrie-
Palestine autour de I'année 638, la population chrétienne, évéque en
téte, allait au devant des guerriers musulmans pour les féter, ce qui
fera dire au chroniqueur monophysite Michel le Syrien : « Et nous
remercidmes Dieu de ce que, grice aux Arabes, il nous délivra du
joug des Byzantins 2. »

Autre élément qu’il faut tenir en considération pour comprendre
la position fondamentale de Mahomet et de I'Islam a I'égard de la
doctrine chrétienne : le Prophéte avait affaire 4 un milieu dominé
par le culte des idoles. Dans le panthéon arabe, I’anthropomorphisme
le plus vulgaire avait obnubilé 1'idée méme de divinité: on prétait
aux dieux des fils et des filles selon la chair. Des déesses comme al-
Lat, Al-Manat... filles de Dieu, étaient en fait plus vénérées et plus
puissantes que lui. Dans le monothéisme dont Mahomet était le
messager, il fallait au contraire une pureté et un absolu qui excluent
toute sorte de compromission avec le polythéisme ainsi dénoncé et
combattu. D’ol1, dans I'Islam, « cette horreur sacrée pour toute idole
ou entité créée, interposée... », selon 'expression de Massignon. D’ot1
aussi la nécessité de s’opposer a certaines croyances chrétiennes qui,
aux yeux de ces Sémites qu’étaient les Arabes, pouvaient paraitre
comme une altération de la foi en l'unicité absolue et intangible
d’Allah : on peut comprendre dés lors les réactions suscitées en Maho-
met par des termes tels que « mére de Dieu », accolé au nom de Marie,
et qui avait été déja dénoncé par 1’Antiochien Nestorius, ou « Jésus,
fils de Dieu » ou Jésus-Dieu, qui ne pouvaient étre entendus dans ce
milieu que selon une acception plus ou moins naturiste. Quand on
connait en outre la force et 1'importance du culte de Marie et des
saints qui, dans les pratiques populaires chrétiennes, prend des formes
idolatriques jusqu’'a nos jours encore, on peut mieux apprécier la
position du Coran et de I'Islam. Et c’est justement pour n’avoir pas
situé 1'Islam dans son milieu d’origine, ni essayé d’analyser a cette
lumiére les motivations des condamnations coraniques, que les apolo-

t J. JoMIER : Bible et Coran. Paris 1958, p. 114.
3 Chronique, éd. par J.-B. Chabot. Paris 1899-1920, 4 vol. : XI, 3, p. 412-413.



LES FONDEMENTS DU DIALOGUE ISLAMO-CHRETIEN 369

gétes chrétiens dés le haut Moyen Age déformeérent a la fois la pensée
de Mahomet et ce qu’il y avait de positif dans sa prédication.

Mais dans cette évocation de la confrontation vue du c6té chrétien,
disons tout de suite & sa décharge que le dialogue islamo-chrétien
souffre d'un déséquilibre congénital imputable a la seule chronologie.
Mahomet et 1'Islam étant nés six siécles aprés Jésus et le christia-
nisme, il était difficile que le Nouveau Testament et les théologiens
chrétiens des premiers siécles prennent une position quelconque a
leur égard, bien que certains passages du Coran et les traditionnalistes
musulmans croient découvrir dans tels textes de la Bible ou de
I’Evangile — textes falsifiés ou « manipulés» par les Juifs et les
Chrétiens — l'annonce de la venue de Mahomet en qualité de Pro-
phete. Si bien que 'argumentation la plus fréquente mais aussi la
plus simple des Musulmans sollicités au dialogue : « Nous reconnaissons
Jésus comme Propheéte et envoyé d’Allah ; nous vénérons sa mere ;
nous confessons le caractére révélé de I'Evangile ; mais vous, chrétiens,
ne faites aucune place a Mahomet et a 1'Islam dans 1’économie du
salut... » cette argumentation, disons-nous, tombe dans le vide au
niveau scripturaire et théologique =.

Il reste qu’en dépit de ce déséquilibre di a I’anachronisme histo-
rique, 1'Islam fut mal compris et interprété par 1’apologétique chré-
tienne. Le premier 4 donner le ton sera un théologien oriental hellénisé,
Jean de Damas, ou saint Jean Damascéne, docteur et pére de I'Eglise.

II. POSITION CHRETIENNE A L'EGARD DE L’ISLAM

Jean de Damas, chrétien de Syrie dont la famille était au service
du Calife Omayyade, se trouvait lui-méme témoin d’une sorte de
symbiose qui s’opérait dans la vie quotidienne entre musulmans et
chrétiens — les lieux du culte arrivaient méme a servir alternativement
aux uns et aux autres. — Il fut convaincu, au cours de discussions
théologiques qui avaient parfois lieu en présence du Calife, que I'Islam
«n’était qu'une hérésie chrétienne, préchée par un moine arien dont
Mahomet avait recu les rudiments de son éducation religieuse 2. »
L’argumentation de saint Jean Damascéne devait servir de base a
I'apologétique chrétienne et marquer le départ d'une déformation
de I'Islam ou le dénigrement systématique rivalisera avec les fables
fantaisistes les plus invraisemblables.

Du pseudo-prophéte a I'antéchrist, il n’y avait qu'un pas a faire.
Il sera franchi lorsque 1'Islam arrivera, par I'occupation de I'Espagne,

1 La problématique des rapports théologiques islamo-chrétiens a 1’époque
contemporaine est résumée de maniére pertinente par Louis GARDET : L’Islam,
religion et communauté. Paris 1967, p. 391 et suiv.

2 P. G. pE MiGNE, vol. XCIV, c. 1585-1598 ; vol. XCVI, c. 1335-1348.

24



370 SIMON JARGY

en contact direct avec la chrétienté d’Occident. On commencera alors
a s’attaquer a la personne de Mahomet : on dénoncera sa sensualité,
son plagiat des Ecritures bibliques qu’il prétendit faire passer pour
de la révélation ; les moyens coercitifs dont il se servit pour répandre
sa religion: «1'Islam, religion de I'épée», devenait un slogan fort
prisé parmi les chrétiens d’Occident.

Comme il fallait s’y attendre par ailleurs, les peélerins qui revenaient
des lieux saints et racontaient leurs tribulations en terre d’Islam,
décrivant avec force détails les avanies dont les chrétiens d’Orient
étaient victimes de la part de leurs dominateurs mahométans, ne
contribuérent pas peu a entretenir les préjugés et a attiser les passions.
Les Croisades devaient achever de noircir, aux yeux des chrétiens,
cette image de I'Islam. La encore, c’est Mahomet qui devait servir de
cible favorite a la polémique succédant maintenant & ’apologétique
relativement modérée des premiers temps : c’est & cette époque des
XIIe-XIII® siécles que se répandent, par l'intermédiaire de clercs
théologiens fort savants, il faut le dire, les fables les plus grotesques
sur sa personne, tel le roman « de Mahon, ou Mohand (autre forme
corrompue de I’époque du nom de Mahomet) prince des ténébres ».
Selon la version donnée en 1258 par Alexandre du Pont, Mohand
n’était autre qu’un cardinal de la curie romaine qui avait échoué dans
ses tentatives d’accession au Pontificat supréme. Dépité de n’avoir
pas été élu pape, et révolté contre 1’Eglise, il s’enfuit en Arabie ou
il fabriqua, & partir d’éléments juifs et chrétiens, une nouvelle religion
qui porta le nom d’Islam. Il se fit méme adorer par ses sectateurs,
les « Sarrasins », comme on les appellera désormais en Occident. Les
Sarrasins d’ailleurs, dans la Chanson de Roland, ont adoré A la fois
Mahon et Apollo; tandis que dans la Divine Comédie 1, Dante placera
Mahomet et Ali, son cousin, dans la neuviéme fosse : « Voici comme
Mahomet est estropié ; devant moi marche Ali, tout en pleurs, le
visage ouvert depuis le menton jusqu’au crine. Tous les autres que
tu apergois ici ont été vivants ; et, pour avoir semé le scandale et le
schisme sur terre, ils sont fendus ainsi... »

A partir de canevas aussi sommaires, la littérature médiévale
alimentera de nombreuses autres fables sur Mahomet et 1'Islam,
jusqu’a une époque tardive, autant la polémique que l'imagination
populaire. C’est que, succédant aux Croisades, la Puissance ottomane
musulmane a de nouveau étendu sa domination au cceur de 1I’Europe.
Celle-ci voit au surplus apparaitre sur ses flancs sud, a partir du XVIe
siécle, un autre danger : on connait la terreur que semeérent les cor-
saires des Etats d’Afrique du Nord dits « barbaresques » le long des
cotes occidentales de la Méditerranée. L’histoire des captifs chrétiens

1 Chant 28 de I'enfer.



LES FONDEMENTS DU DIALOGUE ISLAMO-CHRETIEN 371

condamnés aux galéres, alimentant les « Harem » ou obligés d’abjurer
leur foi sous peine des pires sévices, avait provoqué un choc affectif
considérable dans les milieux chrétiens qui en rendaient responsable,
a travers le pouvoir central ottoman, I'Islam lui-méme.

De nouveau donc la chrétienté d’Europe se sentait menacée dans
sa sécurité et ses convictions religieuses. L’apologétique dut fourbir
ses armes pour stimuler la foi des chrétiens et galvaniser leurs énergies
contre I'Islam ennemi. Mais ces armes n’étaient-elles pas déja quelque
peu émoussées ? La Renaissance n’est pas le Moyen Age, et cette
époque avait vu se forger une connaissance plus adéquate du monde
musulman et de sa religion grace aux voyages et aux contacts mission-
naires. Il faut surtout ici rendre hommage aux premiers orientalistes
d’Europe qui, par leurs études consacrées 4 la langue arabe et aI'Islam,
ont contribué de maniére déterminante a une véritable mutation des
rapports Orient-Occident, posant ainsi les premiers fondements d'un
dialogue islamo-chrétien qui ne fat plus uniquement basé sur des
considérations arbitraires. Sans doute s’agira-t-il encore d'une muta-
tion limitée et lente ol I'apologétique, voire parfois méme un certain
esprit de dénigrement systématique, se dessineront en filigrane jusque
dans les travaux d’érudition ; mais le fait est la, et il est capital.

Car l'apologétique elle-méme, quand elle procéde d'un désir sincére
de mieux connaitre, peut étre facteur de lumiére. Et tel fut le mérite
de quelques esprits assez indépendants pour tenter, dés cette époque
du Moyen Age, d’atteindre a une vision plus directe et en méme
temps plus ajustée de I'Islam : en 1141, Pierre le Vénérable, abbé de
Cluny, faisait effectuer une traduction latine du Coran, inaugurant
ainsi la carriére étonnante que le Livre Sacré des Musulmans fera en
Europe 1. Mais cette premiére ceuvre orientaliste sera notablement
oubli¢e dans la vague de polémiques qui sévissait contre 1'Islam. Plus
importante et plus durable fut ’ccuvre du Catalan Raymond Lulle
(c. 1235-1315), que 1'on peut considérer comme le premier promoteur
des études arabes et islamiques en Europe. I1 fut lui-méme un arabisant
et un islamologue de premier plan ; et bien qu’animé dans ses études
mémes d'un prosélytisme intempestif, il eut le grand mérite d’obtenir,
du moins indirectement au concile de Vienne en 1311, que soient
créées des chaires d’arabe dans les principales universités d'Europe :
a Bologne, Paris, Rome, Oxford et Salamanque.

Mais, assez paradoxalement, c’est le XVIe siecle, dont on connait
par ailleurs les remous religieux et politiques, qui devait donner un
départ efficace aux études islamologiques. Faut-il préciser ici que,
dans cette nouvelle approche de 1'Islam basée sur sa connaissance de
I'intérieur, un réle de précurseur fut joué au sein de la Réforme

3 NORMAN DANIEL : Islam and the West. Edinburgh 1960, p. 18-22.



372 SIMON JARGY

protestante ? Il n’est pas sans intérét de rappeler en effet que la
premiére traduction explicitée du Coran en latin, faite vraisembla-
blement & partir de ’ancienne version de Pierre de Cluny, est due
aux milieux réformateurs suisses, et plus précisément a Théodore Buch-
mann, plus connu sous le nom de Bibliander ? Successeur de Zwingle
A la « Grossmiinsterschule » de Zurich, celui-ci avait non seulement
entrepris entre les années 1530-1540 une traduction latine du Coran,
mais rédigé une véritable somme des connaissances relatives a la
religion et au monde musulmans. La demande d’imprimatur devait
susciter des remous dans les milieux des docteurs de la Réforme, divisés
en partisans et opposants. Le différend fut porté devant Calvin et
enfin devant Luther qui se prononca en faveur de la tolérance, si bien
que 'ouvrage sortit de presse en 1543. Une deuxiéme édition paraitra
en 1550 a Béile. L’ceuvre de Théodore Bibliander faisait date ; elle
donnait ainsi le départ a tout un mouvement qui n’est pas étranger
au développement en Europe de l'orientalisme centré sur les études
arabes et islamologiques. Cette ceuvre sera en méme temps a 1'origine
de la premiére version italienne du Coran, due & Andrea Arrivabene
de Venise et parue en 1547, laquelle se trouve liée, elle aussi, aux
milieux de la Réforme italienne qui aura maille & partir avec la
puissante et redoutable Inquisition *. L’innovation est d’importance
si I'on pense que les premiéres traductions frangaise et anglaise du
Coran ne pourront voir le jour, la premiére qu’un siécle, 'autre que
deux siécles plus tard. C’est qu'auprés du catholicisme romain, I’'ouver-
ture sur I'Islam se heurtera a une opposition plus farouche. Certains
milieux d’Eglise chercheront méme a confondre dans la méme con-
damnation d’hérésie Protestants et Musulmans, dont certaines affi-
nités de doctrine et de culte sont en effet, comme on le sait, assez
frappantes : monothéisme plus absolu, refus du culte de Marie et des
saints, absence de sacerdoce et de monachisme, attachement rigoureux
aux textes des Ecritures révélées...

Mais qu’importe, en dépit des oppositions et des résistances des
organes dogmatiques officiels, le mouvement est donné par un groupe
d’hommes aussi érudits que courageux et clairvoyants, et il sera
irréversible. C'est '’époque ou, allant beaucoup plus loin que Bibliander,
Guillaume Postel, en France, en une vision stupéfiante et quasiment
prophétique, réve, dans son «De orbis terrae Concordia», publié
presque la méme année que l’ceuvre de Bibliander, en 1544, d'une
paix universelle basée essentiellement sur une réconciliation terrestre
islamo-chrétienne. On sait quel sort désagréable fut a I'époque réservé
a Postel ; mais sa vision cecuménique est aujourd’hui plus que jamais

1 Voir l'excellente étude de CarrLo DE FREDE : La prima traduzione ita-
liana del Corano. Istituto Universitario Orientale, Naples 1967, 85 p.



LES FONDEMENTS DU DIALOGUE ISLAMO-CHRETIEN 373

d’actualité. Elle nous relie, a travers les hauts et les bas des XVI1Ie et
XVIIIe siecles, au réajustement de la confrontation islamo-chrétienne
dont nous sommes les auteurs et les témoins. Car le renouveau des
études islamiques qui, des le XIXe siécle, a pris un essor considérable
parmi nos chercheurs et au sein de nos universités, apporte une
justification éclatante a ’ceuvre de ces précurseurs, esprits nobles et
lucides, en fondant la connaissance de I'Islam non plus sur des consi-
dérations apologétiques, polémiques, ou méme de simple engouement
pour l'exotisme, mais sur les bases de la recherche scientifique, objec-
tive et désintéressée.

Etudier I'Islam pour I'Islam, ou le christianisme pour le christia-
nisme, et non pas en vertu d’un préalable quelconque, contient déja
en germe les voies saines du dialogue.

C’est au moment ol I'on se met & étudier le Coran selon des
méthodes critiques, certes, mais aussi dans son contenu philologique,
littéraire, culturel et religieux, que I’'on commence & comprendre qu’il
ne s’agit pas d’une ceuvre incohérente et anti-intellectuelle, comme
on s’est plu souvent a le dire, ni d’un tissu d’invraisemblances, ou
méme d'un simple démarquage de textes empruntés au judaisme et
au christianisme, tel que certains islamisants I’ont trop sommairement
soutenu, mais bien d’une ceuvre religieuse plongeant ses racines dans
un milieu arabo-sémite et puisant a des sources authentiquement
abrahamiques. Ces sources, certes, offrent des variantes parfois notables
avec celles qui ont inspiré les Ecritures judaiques et chrétiennes, mais
elles restent I'expression de traditions orales fort anciennes et véné-
rables ; et quand on connait la force et la vitalité du patrimoine oral
dans ces sociétés archaiques, on ne peut que les étudier avec tout le
sérieux qu’elles méritent. Pourquoi s’obstiner des lors & vouloir trouver
des antériorités et des commencements absolus dans ce qui sans doute
constitue un fond commun quoique varié, dans lequel les différents
peuples sémitiques monothéistes ont puisé les éléments essentiels de
leur pensée religieuse ?

De méme, lorsqu’on aborde I'étude de 1'Islam dans toutes ses
dimensions, on se rend vite compte qu’il faut renoncer a lui appliquer
une typologie qui lui serait commune par exemple avec le christia-
nisme. Une approche qui écarte au départ les catégories auxquelles
un esprit occidental est naturellement porté, débouche sur cette autre
découverte qu’il ne peut y avoir de parallele Islam-christianisme.
L’Islam est avant tout et tout a la fois une religion et un systéme
d’organisation juridico-politique, de méme qu’un ensemble culturel.
C’est un monde spécifique, situé visiblement et concrétement dans le
temps et I’espace, mais qui n’est lui-méme que le prolongement d'un
autre monde, invisible celui-ci, le royaume céleste d’Allah. C’est pour-
quoi il entend régler et organiser non seulement les rapports de



374 SIMON JARGY

I’homme avec Dieu, mais aussi — et ceci le sépare du christianisme —
ceux des sociétés et des hommes entre eux. Vu sous cet angle, les
points dogmatiques sur lesquels a constamment buté la confrontation
islamo-chrétienne passent au second plan.

Dans cette perspective, méme les oppositions doctrinales prennent
un éclairage différent de celui que nous leur connaissons tradition-
nellement. Car enfin, le dogme chrétien de la Trinité n’est pas explici-
tement condamné par le Coran, mais bien une forme de cette croyance
qui heurtait les conceptions arabes du monothéisme. On ne peut tenir
rigueur a la langue arabe de n’avoir méme pas pu transposer des
termes spécifiques du christianisme hellénisé, tels que « personne »,
« nature », « hypostase », dont on connait le réle dans les querelles
théologiques. Il faudra attendre longtemps pour que les chrétiens
arabisés adoptent enfin une forme nominale syriaque : « 'Ugnum »,
pour traduire les trois personnes de la Trinité — terme qui n’a tou-
jours aucune résonance dans la sémantique arabe. On assistera méme
a des efforts louables de certains théologiens musulmans du Moyen
Age — tels que le grand al-Ghazali — pour essayer de donner une
interprétation musulmane de la Trinité en traduisant le mot « per-
sonne » par « attribut » : Sifa, ce qui rameénerait celle-ci a trois attri-
buts différents de la méme essence divine — doctrine parfaitement
acceptable par un musulman. Mais, comme on peut s’en douter,
cette interprétation ne pouvait donner satisfaction aux théologiens
chrétiens formés a une terminologie plus rigoureuse.

Il en va de méme du dogme de l'Incarnation — autre pierre
d’achoppement entre Islam et christianisme : malgré une croyance
bien ancrée de part et d’autre, une dialectique plus souple et plus
poussée pourrait, en serrant de plus prés les textes coraniques ol
Jésus est reconnu comme « souffle d’Allah », « Verbe d’Allah », « con-
firmé par I’Esprit saint... », en adoucissant les oppositions trop caté-
goriques, parvenir & une appréciation plus équilibrée en méme temps
que plus juste des positions respectives.

Cette démarche intellectuelle qui sollicite les penseurs et théolo-
giens chrétiens s’impose tout aussi bien en milieu musulman. Bien
que les problémes de la confrontation considérée du co6té musulman
soient différents, puisque notablement plus faciles et plus simples,
on pourrait souhaiter que soient initiées et développées au sein des
universités musulmanes des recherches sur 1'histoire et la culture
religieuses chrétiennes, analogues au mouvement d’étude de 1'Islam
entrepris depuis des années déja dans les universités d’Europe et
d’Amérique.

Toutes les conditions favorables a un dialogue se trouvent ainsi
réunies ; et c’est une voix musulmane des plus autorisées, Cheikh
Mustafa Abd al-Razeq, ancien recteur de la célébre université islamique



LES FONDEMENTS DU DIALOGUE ISLAMO-CHRETIEN 375

d’Al-Azhar, décédé maintenant, qui paraissait méme appeler ce dia-
logue en déclarant :

« Je ne vois aucune raison réelle de mettre en opposition 1'Islam
et I'Occident (terme par lequel il voulait entendre christianisme, ou
chrétienté) ; car 1'Islam ne contient rien de contraire a 1’Occident en
soi. Et les conflits entre Musulmans et Occidentaux, dont 1'histoire
garde encore les souvenirs, ne doivent pas exprimer une opposition
fondamentale entre I'Islam et 1'0Occident, car ces causes et ces con-
flits ne relévent ni de l'islamisme ni du christianisme. Je crois qu’aucun
obstacle sérieux n’empéchera la collaboration effective et sincére
entre 'Islam et 1’Occident et leur contribution 4 la création d'un
idéal capable de faire régner la paix dans le monde et d’assurer le
bien-étre a tous les hommes *. »

C’est une volonté identique de dialogue qui marque enfin I'attitude
prise au dernier concile du Vatican, et qui répond comme en écho a
la déclaration de Cheikh Abd al-Razeq :

« L'Eglise regarde aussi avec estime les musulmans qui adorent le
Dieu un, vivant et subsistant, miséricordieux et tout-puissant, créa-
teur du ciel et de la terre, qui a parlé aux hommes. Ils cherchent a
se soumettre de toute leur Ame aux décrets de Dieu, méme s’ils sont
cachés, comme s’est soumis a Dieu Abraham... »

Nous avons la un signe des temps. Il aura fallu treize siécles pour
le voir poindre & 1’horizon. Mais « Allah Karim» : Dieu est toujours
libéral.

SIMON JARGY.

1 Cahiers du Sud. Paris 1947, p. 19.



	Les fondements théologiques et historiques du dialogue islamo-chrétien

