Zeitschrift: Revue de Théologie et de Philosophie

Herausgeber: Revue de Théologie et de Philosophie
Band: 19 (1969)

Heft: 6

Artikel: Dieu, la création et la révélation en Islam
Autor: Arnaldez, Roger

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-380933

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 11.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-380933
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

DIEU, LA CREATION ET LA REVELATION
EN ISLAM*

Dans la premiére sourate qui, selon une tradition, a été révélée au
Prophéte, on lit : « Préche, au nom de ton Seigneur qui créa! Qui
créa I’homme d’une adhérence. Préche ! ton Seigneur étant le Trés
Généreux, qui enseigna par le Calame et enseigna & ’'Homme ce qu’il
ignorait. » (Sourate g6 : 1-5 ; trad. Blachére.)

Ainsi, dés le début, Dieu se présente simultanément comme Celui
qui crée et comme Celui qui enseigne, c’est-a-dire qui révéle.

En 6: 102, Dieu se nomme hkaliq kulli $ay’, Créateur de toute chose.
Cette racine HLQ est celle qui est la plus fréquemment employée
pour exprimer 'acte de créer. Bien que parfois elle soit suivie de la
particule min (de, lat. ex = créer a partir de), ce qui risque de suggé-
rer 'idée d’une création qui ne serait pas absolue et supposerait une
matiére préexistante, I'affirmation de 6 : 102 ne laisse aucun doute
sur I'exacte conception qu’apporte le Coran : Dieu crée tout ce qui
existe et qui n’est pas Lui. En 42 : 9-12, le mot $ay’ (chose) est repris
dans un contexte trés clair : « Et lui, Il est puissant sur toute chose ;
oui, il a science de toute chose ; aucune chose n’est semblable 4 Lui ».
Les théologiens n’ont pas manqué de remarquer que si la puissance
et la science divines s’exercaient sur une chose non créée, il y aurait,
quant a l'existence, une ressemblance entre Dieu et cette chose.
Autrement dit, I'idée, trés forte en Islam, de l'unicité parfaitement
transcendante de Dieu, implique nécessairement une création ex nihilo.
La Toute Puissance ne s’exerce pas sur un objet donné, et ce n'est
pas par rapport a lui qu’elle est toute puissante : elle l'est en soi et
absolument. On doit en dire autant de la Science divine : elle ne se
définit pas par ce qu’elle connait. En d’autres termes, la Puissance
et la Science sont en Dieu créatrices.

La puissance de Dieu est sans borne, non seulement parce qu’elle
est en elle-méme infinie, mais surtout parce que rien ne vient déter-
miner son exercice. Aucune norme ne s’applique a elle, et elle n'est

r Ce texte, ainsi que celui de M. Jargy, ont été présentés en conférences
publiques & I’Université de Genéve, les 5 et 6 décembre 1968, sous les auspices
de la Fondation Marie Gretler.

23



354 ROGER ARNALDEZ

subordonnée a rien. « Aussi Dieu fait-il ce qu’ll veut» (S. 3: 40).
Cette volonté (masi’a) est la volonté du Décret (gada’) et ce qu’elle
veut se réalise infailliblement. Il y a un autre mot pour signifier volonté.
C’est irada. Les verbes correspondants ($@’a et arada) se trouvent
dans le Coran avec des contextes qui ne permettent pas toujours de
les distinguer nettement. On lit par exemple : « Si Dieu 1'avait voulu
($§@’a = qada : décrété), ils ne se seraient pas combattus ; mais Dieu
fait ce qu'il veut (ywridu, de arada)» (S. 2 : 253). Les deux termes
sont donc rapprochés dans le méme verset, et il faut noter que les
Commentateurs ne font pas ici de différence ; Tabari assimile pure-
ment et simplement $§@’a et arada. Beaucoup de théologiens font de
méme. Néanmoins les Mu‘tazila, qui croyaient a la liberté humaine,
expliquaient 1'expression « Dieu fait ce qu’il veut (yuridu) » en disant
qu’ll s’agit 1a d’un vouloir de Dieu qui se rapporte a ses propres
actions. L’idée est intéressante et permettrait de distinguer, rela-
tivement a la Création, une volonté (4rdda) de créer, et une volonté
d’imposer a la création telle forme, telle loi, tel destin, et ce serait la
masi'a. D’autres docteurs ont proposé une autre distinction : par la
masi'a, I'essence divine se tourne vers la réalité d’une chose en elle-
méme ; il y aurait donc 14 un pur vouloir ; au contraire, par 1'irada,
Dieu fait pencher la décision en faveur de I'un de deux possibles ; ce
serait alors une volonté de choix qui, semble-t-il, ne saurait étre a
Porigine de I'acte de créer, puisqu'’il est inconcevable que Dieu, dans
son éternité, puisse choisir de créer ou de ne pas créer. Cette fagon
de voir, que les penseurs musulmans connaissent bien, conduit a
représenter 1'éternité comme un temps infini, au cours duquel Dieu
prendrait une décision en pesant le pour et le contre. Il y aurait
quelque chose qui fait pencher la balance (muraggih) en faveur de
la création (halg) quand Dieu veut créer de cette maniére (par srada).
Mais il fallait donc qu’avant ce choix, il y elit également quelque
chose qui inclinait & ne pas créer (tark al-halg). Mais ce muraggih,
qui fait choisir le parti de créer, n’existait pas de toute éternité,
sinon Dieu n’aurait pas balancé. Il a donc été créé. Les mémes ques-
tions se reposent alors: Dieu ayant choisi de créer ce muraggih, a
dli créer un autre muraggih qui entraine son choix. Et ainsi de suite
a l'infini. En définitive, la décision de créer ne peut résulter d’une
volonté de choix, une trada.

Signalons pour terminer la distinction que propose Gurgani, I'au-
teur du Livre des Définitions. Pour lui, la ma$i’a a une signification
plus vaste que 1'i7dda : elle est une manifestation de I’essence divine
et de la Providence qui précéde l'acte de donner existence a ce qui
n’est pas, ou I'acte d’anéantir ce qui est. Quant a 1'irada, elle exprime
cette manifestation en rapport seulement avec le don de I'existence a
ce qui n’est pas. L’auteur ajoute que celui qui se référera aux passages



DIEU, LA CREATION ET LA REVELATION EN ISLAM 355

coraniques dans lesquels ces deux racines sont employées, vérifiera
cette différence.

Quoi qu'il en soit, si on néglige les docteurs qui ont considéré les
deux racines comme synonymes, on congoit par ce qui préceéde que
le Coran offre, au sujet de la volonté créatrice, un théme important de
méditation. Sans dire qu’il existe deux volontés distinctes en Dieu,
'un des deux mots insiste davantage sur ce qu’il ya dans1’acte créateur
de pouvoir déterminant, faisant de la créature ce que Dieu veut qu’elle
soit, réglant tous les événements (hawadit) qui la touchent, 1'enfer-
mant dans les limites fixées entre la naissance et la mort, car Dieu est
Celui qui fait naitre et mourir (S. 3 : 156). Philosophiquement parlant,
cette volonté du décret (masi’a) se distingue surtout comme volonté
créatrice d’essences. L’autre mot, irada, exprimerait davantage une
volonté créatrice d’existence. Le Coran les emploie tous deux dans des
contextes parfois presque identiques: « Quand Il a décrété (qada)
quelque chose, Il lui dit simplement : Sois ! et elle est» (S. 3: 47),
et : « Quand Il veut (ard@da) une chose, Il n’a qu'un commandement
a dire: Sois! et elle est» (S. 36 : 82). L’acte créateur est dans les
deux cas le méme : c’est la Parole créatrice : Sois !, qui, selon le premier
verset, crée et détermine l’essence de la chose ; dans le second, lui
donne l'existence. S’il y a une liberté humaine, on ne pourra la cher-
cher que du coté de I'irada, c’est-a-dire du coété de I'existence.

La dualité de ces verbes se retrouve a propos de la volonté révéla-
trice. D’abord c’est par un décret que Dieu désigne ses prophetes et
ses envoyés : « De par Sa faveur, Dieu fait descendre (I'inspiration)
sur celui qu’ll veut (ya$d’s) d’entre Ses serviteurs» (S. 2:go). Il
met qui Il veut dans la voie droite : «Si Dieu avait voulu (¥a@'a),
I1 vous aurait tous conduits » (S. 6 : 149) ; « Si Dieu avait voulu, ils
n’auraient pas commis le §77% en Lui donnant des associés » (S. 6 : 107) ;
« Si ton Seigneur avait voulu, tous ceux qui sont sur la terre auraient
cru en totalité» (S. 10:9g). S’il avait voulu, il aurait institué une
communauté religieuse unique (cf. S. 5: 48 ; 11: 118 ; 16 : 93 ; 42 : 8).
« Il fait descendre les Anges, avec I’Esprit émanant de son Ordre,
sur qui Il veut parmi ses serviteurs » (S. 16 : 2). « Dieu a fait descendre
le plus beau des discours... C’est la Direction par laquelle Dieu dirige
qui Il veut » (S. 39 :23). A cdté de cela, quand il s’agit de la nature
du contenu de la Loi révélée, c’est-a-dire quand Dieu, en prescrivant,
tient compte de '’homme a qui il fait connaitre ses commandements,
on trouve le verbe arada. « Dieu veut (yuridu) pour vous ce qui est
facile ; Il ne veut pas ce qui est difficile, afin que vous puissiez respecter
parfaitement le nombre (des jours de jetine) » (S. 2 : 185). « Dieu veut
vous rendre claire (Sa Loi) et vous conduire par la voie de ceux qui
vous ont précédés... Dieu veut se tourner vers vous... Dieu veut pour
vous un allégement, car 'homme a été créé faible» (S. 4 : 66-68).



356 ROGER ARNALDEZ

« Dieu ne veut pas d’injustice pour ses serviteurs » (S. 40 : 31). Dans
tous ces versets, le verbe employé est arada. Sans doute, ici encore,
la distinction n’est pas toujours nette, ni, semble-t-il, toujours res-
pectée. On lit en effet un verset qui donne arada, alors qu’on attendrait
plutdt §@’a : « Et ainsi Nous avons fait descendre le Coran en versets
clairs ; Dieu conduit qui Il veut (‘yuridu) » 11 ne faut donc pas durcir
systématiquement la signification des mots. Mais d'une fagon générale,
la révélation, en tant qu’elle est la descente d'une Parole sur un
prophéte, ou qu’elle est destinée aux croyants élus, est I'objet d'une
volonté de décret. Mais la Loi, qui d’ailleurs peut, selon une doctrine
musulmane, étre modifiée et abrogée (la Loi de Muhammad abroge
celle de Moise et de Jésus ; 1'orientation vers Jérusalem pour la priére
a été abrogée, dans le Coran méme, pour étre remplacée par I'orienta-
tion vers La Mecque), la Loi tient compte de 'homme en général et
des hommes en particulier, et de ce fait, elle est 'objet d'une volonté
plus souple qui est 'irada.

Quant a la science divine, elle ne se présente pas en Islam comme
une science archétypique. Elle est la connaissance que Dieu a de sa
puissance et de son libre décret. Sauf pour les Mu‘tazila qui, sans
admettre des Idées en Dieu a la fagon de Platon, ont pensé que la
Science divine portait sur des purs possibles, non existants, et, dans
leur néant, déja déterminés a ce qu’ils devraient étre s’ils recevaient
I'existence, et qui ont enseigné que Dieu créait les existences et non
les essences, pour la majorité des théologiens musulmans, Dieu crée
tout et en particulier les vérités (comme chez Descartes). Cette doc-
trine sauve la parfaite altérité de Dieu par rapport aux créatures,
qui ne participent en rien a leur Créateur. C’est pourquoi 1’action
créatrice n’est pas une action causale. En effet, la causalité, au sens
propre, ne s’exerce que dans I'immanence et horizontalement. Sur ce
plan, il y a toujours une ressemblance entre la cause et I'effet. Or rien
de ce que Dieu crée ne Lui ressemble, de quelque ressemblance qu’il
s’agisse. Et c’est par ce biais que 'orthodoxie ad‘arite peut soutenir
que Dieu est le Créateur du mal sans étre lui-méme mauvais.

De méme que la science divine ne constitue ni un exemplaire ni
un modéle de la création auquel Dieu se conformerait quand Il crée,
de méme elle ne renferme pas les valeurs idéales qui inspireraient la
Loi. Sans doute certains juristes, les Safi‘ites, ont-ils pensé que les
prescriptions divines avaient une motivation, une ‘?/la, et que ’'homme
pouvait la retrouver de fagon a en déduire des régles pour tous les cas
qui ne sont pas explicitement considérés dans le texte du Coran ou
du hadit. Mais, outre que de nombreux docteurs se sont opposés a
cette conception en insistant sur le fait que Dieu commande ce qu’Il
veut et comme Il veut, sans “2//a, et que par conséquent on ne pouvait
raisonner analogiquement pour étendre la Loi, par la recherche de la



DIEU, LA CREATION ET LA REVELATION EN ISLAM 357

motivation (%a‘lil), au-delda de ce qui en est explicitement énoncé
dans les textes, il convient de remarquer que jamais les Safi‘ites n’ont
congu la ‘?/la comme une Idée platonicienne, comme une Valeur en
soi. Il s’agit toujours de motivations trés concrétes, liées aux situa-
tions ou se trouvent les hommes, a leur intérét bien compris.

I1 est vrai que la Loi contient des vérités dogmatiques : I’existence
de Dieu, son unicité, sa toute-puissance. Mais ces révélations fon-
damentales, d’ou découlent les principes de la religion (us#l al-din)
et les principes de droit religieux (usul al-figh), ne découvrent les
attributs de Dieu que pour faire comprendre qu’ll crée ce qu’ll veut
et qu’il révele ce qu’ll veut, par une volonté, masi’a ou irada, qui
tire tout d’elle-méme selon ce qu’on peut appeler un absolu arbi-
traire. En d’autres termes, de la révélation que Dieu existe, qu’'ll
est un, créateur, tout puissant, etc., 'homme ne peut rien deduire
par ses propres moyens (ceux de sa raison). De méme que Dieu
crée tout ce qui existe, de méme c’est Lui qui fait connaitre a
I’homme tout ce qu’il y a & connaitre. La raison humaine, libérée des
passions par la Loi, ne fait que consentir a la vérité que Dieu enseigne.
On dira qu’il apparait 13 un cercle vicieux : qu’il faut croire pour
étre purifié et qu’il faut étre purifié pour croire. C’est analytiquement
exact. En réalité, les deux mouvements sont simultanés et se condi-
tionnent l'un l'autre réciproquement dans un temps qui n’est pas
celui de la conscience explicite parfaitement maitresse de ce qui se passe
en elle. C’est peut-étre ce qui explique toutes les expressions coraniques
d’aprés lesquelles la foi, comme adhésion a la Parole de Dieu, est
présentée comme une création de Dieu dans I’homme.

Ce primat de la puissance et de la volonté se confirme si on examine
la Parole créatrice. Comme dans la Bible, Dieu crée par sa Parole.
Dans le Coran, c’est un impératif verbal (amr, terme qui désigne
également les commandements de la Loi). Dieu dit : « Sois ! » En effet,
le commandement est la seule relation avec 1'autre qui respecte par-
faitement la transcendance divine. Dans la Genése, il est écrit : « Et
Dieu dit : « Que la lumiére soit ! » et la lumiére fut. Et Dieu vit que
la lumiére était bonne ». Sans chercher a donner a un texte révélé une
portée théologique et philosophique que peut-étre il n’a pas, on notera
des différences frappantes avec les versets coraniques. Ici, Dieu
nomme la lumiére qu’il veut créer ; le nom de la créature intervient
dans l'acte méme qui la crée. Puis Dieu voit que cette créature est
bonne. Ces deux aspects, ot sans doute un docteur musulman décelerait
de I’anthropomorphisme, sont totalement absents de 1'Islam. Le kun
(sois !) est un ordre absolu et abrupt. La créature en sort telle que
Dieu, en ce qu’elle est, I'a voulue. Il n’y a plus rien a dire, aucune
question a4 poser. Le principe du Bien, comme cause finale de la
création, ne trouve ici aucune place. En 41 : 11, on lit un texte tout



358 ROGER ARNALDEZ

différent : « Ensuite, Il se tourna vers le Ciel alors qu’il était fumée
et Il lui dit ainsi qu’a la Terre : « Venez de gré ou de force », et le
Ciel et la Terre répondirent : « Nous venons avec obéissance. » — Mais
il est moins question de création que d'une organisation a partir
d’une sorte de chaos déja existant, et les commentateurs (Razi en
particulier) soulignent qu'’il ne faut pas prendre les termes de ce dia-
logue a la lettre. Par conséquent les paroles « Venez de gré ou de
force » ne doivent pas étre considérées comme identiques a la Parole
créatrice kun. Ce verset marque simplement la toute puissance de
Dieu sur ses créatures.

On chercherait donc en vain dans la pensée islamique issue du
Coran quoi que ce soit de commun avec la pensée judéo-chrétienne
telle qu’elle s’est développée depuis Philon jusqu’a Leibniz. L’'Islam
se meut dans le volontarisme pur : « On n’interroge pas Dieu sur ce
qu’Il fait ; ce sont eux (les hommes) qui seront interrogés » (S. 21 : 23).
Il n’y a pas a demander pourquoi Dieu a créé, pourquoi il a révélé la
Loi, pourquoi il fait que certains hommes sont fidéles et certains
autres impies ; pourquoi il punit les uns et récompense les autres.
Tout cela est enraciné dans le mystére du gada’ de Dieu, c’est-a-dire
sur ce qu’il y a de plus inaccessible en Dieu. Il reste néanmoins qu’a
coté de la mas’ia, 1'irada semble adoucir ce qu’il y a d’implacable
dans le Décret. Elle est la volonté du don, don de l'existence (wugud),
don de la subsistance (‘baga’) dans ce monde et dans l'autre ; c’est
elle qui fait miséricorde (S. 33: 17); c’est elle qui pardonne. En un
mot : « Dieu ne veut pas (yuridu) vous imposer d’étroites interdic-
tions. Mais il veut vous rendre purs et donner a sa faveur un accom-
plissement pour vous» (S. 5: 6).

Il est écrit que Dieu est Sage. Mais ici encore, il n’existe pas de
norme de sagesse. Les commentateurs expliquent la Aikma en disant
qu’elle est la réunion de la puissance et de la science. Or, puisque
la science divine est science de la puissance, I'accord est implicite et
dire que les ceuvres de Dieu sont ceuvres de sagesse, c’est affirmer sans
plus qu’elles sont les ceuvres de Dieu. En 5: 1, il est écrit qu'il est
permis de manger la chair des animaux élevés en troupeaux, mais
qu’on ne doit pas tuer de gibier pendant qu’on est en état de sacrali-
sation lors du pélerinage. Et le verset ajoute : « Dieu décide sagement
ce qu’il veut (yuridu).» Voici le commentaire de Fahr al-Din al-
Razi, contre le rationalisme des Mu‘tazila, qui montre bien comment
réagit une conscience musulmane a un tel texte : « Dieu a permis les
animaux des troupeaux dans tous les cas, mais il n’a permis le
gibier que dans certains cas. Telle est la signification du verset. Si
on demande quelle est la cause (sabab) de cette distinction et de cette
particularisation, qu’on réponde que Dieu est le Maitre qui a la pro-
priété des choses et qu’il les a créées; rien d’aucune maniére ne



DIEU, LA CREATION ET LA REVELATION EN ISLAM 359

s’oppose a sa décision. » C’est donc parce qu’il est Créateur et Maitre
absolu qu’il révéle dans sa Loi les ordres qu’il veut et comme il le
veut. Il ne veut pas ce qui est sage ; est sage ce qu’il veut. Dans ce
commentaire, on voit encore que la création et la révélation de la
Loi sont étroitement liées.

Si dans le Coran, la racine la plus fréquente, employée pour expri-
mer l'acte de créer, est HLQ (haliq: Créateur; al-haq: création), celle
qui est associée a RZQ avec les sens de pourvoir (Haliq et Raziq : Celui
qui crée et qui pourvoit aux besoins de ses créatures), on rencontre
néanmoins beaucoup d’autres termes : fatara, dara’a, ans$a’a qui mar-
quent diverses modalités de la création. Les philosophes ont ajouté
awgada : faire exister ; ahdata : engendrer dans le temps, produire
quelque chose de nouveau ; ¢jtara‘a, exactement : inventer. Sans insis-
ter sur le détail de ce lexique, nous nous arréterons au mot bara’a,
qui est le méme verbe que I'hébreu bara du premier verset de la
Genése. D’apres le Commentaire de Suytti, il signifie : faire naitre
du néant, et le Bari’ est celui qui fait naitre du néant (al-munss’
min al-‘adam). Cest un nom de Dieu, parfois associé & Halig (S.
59 :24). Le grand dictionnaire Lisan al-‘Arab spécifie que le Bari’
est « Celui qui crée (halaga) les créatures non a partir d’'un modeéle »,
et en outre que le verbe bara’a s’emploie particuliérement pour parler
de la création des étres vivants. Néanmoins un verset fait difficulté :
c’est celui qui dit qu’il n’y a aucun malheur ayant frappé la terre
ou les dmes « qui n’ait été dans un Livre avant que Nous ne I'ayons
créé (verbe bara’a)» (S. 57 :22). Certains Mu‘tazila en ont tiré que
Dieu connait les choses avant qu’elles se produisent réellement dans
la création. Il existerait donc en Dieu une science antécédente, indé-
pendante de sa volonté de créer, et la création se réglerait sur cette
science. Mais en général, les commentateurs interprétent 1’expression
«dans un Livre » comme équivalente a makiub qui signifie normale-
ment dans la langue des juristes musulmans «ce qui est décrété »
ou « imposé ». Ainsi al-salat al-maktuba, c’est la priére qui est d’obli-
gation (fard). Dans le méme sens, la « Tablette bien gardée » (lawh
mahf®z) ne contient pas le plan archétype de la création, mais les
décrets divins destinés & étre enseignés aux anges, aux hommes et
aux djinns sans subir la moindre altération.

On voit le rapport qui relie trés profondément Création et Révéla-
tion. La premiére révélation est que Dieu est Créateur. Toutes deux
sont «institutionnelles»: les lois de la Création sont des décrets
comme la Loi de la Révélation. Elles s’enracinent 1'une et 1'autre
dans le vouloir arbitraire de Dieu, quelle que soit la volonté a laquelle
on les rattache, mas$i’a ou irdda. C’est parce que la Création est ce
qu’elle est, sans modéle en Dieu, sans but poursuivi, ceuvre d'une
Toute-Puissance qui demeure en sa transcendance absolue dans I'acte



360 ROGER ARNALDEZ

créateur méme, que la Révélation de la Loi est ce qu’elle est, ordre
d’une volonté qu’on n’interroge pas et qui ne répond a aucune moti-
vation. Cependant la présence de la volonté — srdda, sans diminuer
en rien la transcendance, semble engager davantage le Créateur dans
I'acte de création. Si elle est, comme on 1'a dit, la volonté par laquelle
Dieu décide ses propres actes, c’est-a-dire qui se trouve a 1'origine
des actes divins, il est certain qu’elle relie d'une fagon mystérieuse
peut-étre, mais réelle, ce que ces actes produisent a ce qui les engendre.
On comprendrait alors que Dieu, tout en restant le Seigneur inflexible,
se penche vers ses créatures, s’'intéresse a leurs besoins et les comble
de faveurs. Cette inflexion se trouve a la fois dans la création et dans
la révélation. Si le monde créé par le gada’ est soumis a une destinée
implacable, le Coran ne laisse pas d’évoquer la somme de bienfaits
que Dieu a répandus dans 'univers. De méme, nous I’avons vu, pour
la Révélation. A c6té du Dieu inflexible qui désigne arbitrairement
ses propheétes et ses fidéles, il y a Dieu qui tient compte de la faiblesse
humaine, qui allége le fardeau de I'humanité, qui a pitié et qui par-
donne. Tout se passe comme si 1'Islam s’attachait & affirmer simulta-
nément deux vérités, logiquement opposées, mais qu’il refuse de
concilier de peur de sacrifier par 1a I'une des deux a l'autre. On pense
aux deux extrémités de la chaine dont parlait Bossuet.

Quoi qu’il en soit, Création et Révélation, en Islam, sont exacte-
ment situées dans le méme plan, qui est un plan vertical. Tous les
décrets de Dieu descendent du Ciel. Il n'y a pas de continuité histo-
rique dans laquelle s’inscrirait la Parole divine, car il n’existe pas
de temps maturateur. De méme que la subsistance des créatures
n’est qu’'une succession de créations qui se renouvellent sans cesse
dans un temps discontinu (théorie as‘arite), de méme les diverses
révélations se suivent sans qu’il y ait un lien réel entre elles dans
I'histoire : elles se répétent dans ce qu’elles ont d’essentiel ; le contenu
de chaque Loi changeant par variation brusque sans évolution de
I'une a I'autre. C’est que la volonté divine ne saurait elle-méme entrer
dans I'horizontalité de 1'histoire pour y ceuvrer de facon immanente.

L’homme a évidemment la condition de pure créature, mais il a
été doué de raison et de parole : il peut recevoir le message de Dieu,
qui emploie a cet effet les anges et les prophétes, et par conséquent
il peut répondre. Il a d’ailleurs accepté de porter le dépot de la foi
(S. 33:%2). Lors du «covenant prééternel » (mitdag), quand Dieu a
tiré des reins d’Adam toute sa postérité future et a demandé: Ne
suis-je pas votre Seigneur ? les hommes ont répondu : Si! La Révéla-
tion a été adressée a ’homme en raison de sa place dans la création,
entre les étres qui lui sont inférieurs et qui suivent aveuglément leur
loi, et les anges qui, par leur perfection méme, accomplissent sans
défaillance leur « fonction » qui est de louer sans cesse Dieu. Le Coran



DIEU, LA CREATION ET LA REVELATION EN ISLAM 361

parle souvent de l'ordre hiérarchique des créatures. C'est grace a sa
position intermédiaire que 1’homme a été désigné par Dieu pour étre
son vicaire (halifa) sur terre. Ce qui prouve en outre la relation pro-
fonde entre création et révélation, c’est que, du point de vue ontolo-
gique méme, ’homme n’est vraiment homme que lorsqu’il a regu la
Loi et qu’il y obéit.

La Révélation est une faveur (fadl), mais elle s’inscrit dans 1'ordre
de la Création. Elle n’ouvre pas, comme dans le Christianisme, sur
une vie surnaturelle que 1'Islam ignore et qu’il ne saurait concevoir.
L’homme n’est que ce que Dieu veut qu’il soit : un étre créé dans ce
bas monde (dunid), qui regoit une Loi et la promesse d'une vie der-
niére (@hira) dans un Paradis ou un Enfer créés. Vouloir sortir de
cette condition pour la dépasser, voila le comble de I'impiété et de
la révolte. Ce qui fait I’étre de I’homme, c’est donc la conjonction en
lui de la Parole créatrice et de la Parole révélatrice.

Les perspectives de la mystique musulmane sont, de ce point de
vue, trés instructives. Sans entrer dans le détail des systémes qui
parfois ont franchi les limites que I'Islam impose ordinairement, on
peut noter que l'ascension spirituelle qui est en méme temps un
approfondissement des trois niveaux ontologiques de I'homme : ’ame
ou conscience de soi, le cceur, lieu des états mystiques qui sont de
purs dons de Dieu, le secret intime ol se découvre la sincérité (2hlds),
c’est-a-dire la parfaite adéquation de soi a soi dans 'authenticité de
I'étre qu’on est, on peut noter, disons-nous, que cette ascension améne
a découvrir que tout au fond de I’homme, I'étre qui agit et le seul
agent, c’est Dieu. En ce sens, par la méditation de la Loi révélée,
I'homme est la créature capable de reconnaitre et d’expérimenter
profondément, au cceur de son étre, sa condition de créature. Ainsi la
Révélation renvoie a la Création. Le propre de la liberté de I’homme
qui apparait au niveau superficiel de ’ame, c’est de s’estomper pro-
gressivement et de disparaitre de fagon que la voie ainsi définie con-
duise & comprendre et a accueillir sans réserve 'universelle et unique
activité du Dieu créateur.

ROGER ARNALDEZ.



	Dieu, la création et la révélation en Islam

