
Zeitschrift: Revue de Théologie et de Philosophie

Herausgeber: Revue de Théologie et de Philosophie

Band: 19 (1969)

Heft: 6

Artikel: Dieu, la création et la révélation en Islam

Autor: Arnaldez, Roger

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-380933

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 11.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-380933
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


DIEU, LA CRÉATION ET LA RÉVÉLATION
EN ISLAM1

Dans la première sourate qui, selon une tradition, a été révélée au
Prophète, on Ht : « Prêche, au nom de ton Seigneur qui créa Qui
créa l'homme d'une adhérence. Prêche ton Seigneur étant le Très
Généreux, qui enseigna par le Calarne et enseigna à l'Homme ce qu'il
ignorait. » (Sourate 96 :1-5 ; trad. Blachère.)

Ainsi, dès le début, Dieu se présente simultanément comme Celui
qui crée et comme Celui qui enseigne, c'est-à-dire qui révèle.

En 6: 102, Dieu se nomme hâliq kulli say', Créateur de toute chose.
Cette racine HLQ est celle qui est la plus fréquemment employée
pour exprimer l'acte de créer. Bien que parfois elle soit suivie de la
particule min (de, lat. ex créer à partir de), ce qui risque de suggérer

l'idée d'une création qui ne serait pas absolue et supposerait une
matière préexistante, l'affirmation de 6 : 102 ne laisse aucun doute
sur l'exacte conception qu'apporte le Coran : Dieu crée tout ce qui
existe et qui n'est pas Lui. En 42 : 9-12, le mot Say' (chose) est repris
dans un contexte très clair : « Et lui, Il est puissant sur toute chose ;

oui, il a science de toute chose ; aucune chose n'est semblable à Lui ».

Les théologiens n'ont pas manqué de remarquer que si la puissance
et la science divines s'exerçaient sur une chose non créée, il y aurait,
quant à l'existence, une ressemblance entre Dieu et cette chose.
Autrement dit, l'idée, très forte en Islam, de l'unicité parfaitement
transcendante de Dieu, implique nécessairement une création ex nihilo.
La Toute Puissance ne s'exerce pas sur un objet donné, et ce n'est

pas par rapport à lui qu'elle est toute puissante : elle l'est en soi et
absolument. On doit en dire autant de la Science divine : elle ne se

définit pas par ce qu'elle connaît. En d'autres termes, la Puissance
et la Science sont en Dieu créatrices.

La puissance de Dieu est sans borne, non seulement parce qu'elle
est en elle-même infinie, mais surtout parce que rien ne vient déterminer

son exercice. Aucune norme ne s'applique à elle, et elle n'est

1 Ce texte, ainsi que celui de M. Jargy, ont été présentés en conférences
publiques à l'Université de Genève, les 5 et 6 décembre 1968, sous les auspices
de la Fondation Marie Gretler.

23



354 ROGER ARNALDEZ

subordonnée à rien. « Aussi Dieu fait-il ce qu'il veut » (S. 3 :40).
Cette volonté (maSî'a) est la volonté du Décret (qadâ') et ce qu'elle
veut se réalise infailliblement. Il y a un autre mot pour signifier volonté.
C'est iräda. Les verbes correspondants (sa a et aräda) se trouvent
dans le Coran avec des contextes qui ne permettent pas toujours de
les distinguer nettement. On ht par exemple : « Si Dieu l'avait voulu
(Sä'a qadâ : décrété), ils ne se seraient pas combattus ; mais Dieu
fait ce qu'il veut (yurîdu, de aräda) » (S. 2 : 253). Les deux termes
sont donc rapprochés dans le même verset, et il faut noter que les
Commentateurs ne font pas ici de différence ; Tabari assimile purement

et simplement Sâ'a et aräda. Beaucoup de théologiens font de
même. Néanmoins les Mu'tazila, qui croyaient à la liberté humaine,
expliquaient l'expression « Dieu fait ce qu'il veut (yurîdu) » en disant
qu'il s'agit là d'un vouloir de Dieu qui se rapporte à ses propres
actions. L'idée est intéressante et permettrait de distinguer,
relativement à la Création, une volonté (iräda) de créer, et une volonté
d'imposer à la création telle forme, telle loi, tel destin, et ce serait la
masi'a. D'autres docteurs ont proposé une autre distinction : par la
mali'a, l'essence divine se tourne vers la réahté d'une chose en elle-
même ; il y aurait donc là un pur vouloir ; au contraire, par l'iräda,
Dieu fait pencher la décision en faveur de l'un de deux possibles ; ce
serait alors une volonté de choix qui, semble-t-il, ne saurait être à

l'origine de l'acte de créer, puisqu'il est inconcevable que Dieu, dans
son éternité, puisse choisir de créer ou de ne pas créer. Cette façon
de voir, que les penseurs musulmans connaissent bien, conduit à

représenter l'éternité comme un temps infini, au cours duquel Dieu
prendrait une décision en pesant le pour et le contre. Il y aurait
quelque chose qui fait pencher la balance (muraggih) en faveur de
la création (halq) quand Dieu veut créer de cette manière (par iräda).
Mais il fallait donc qu'avant ce choix, il y eût également quelque
chose qui inclinait à ne pas créer (tark al-halq). Mais ce muraggih,
qui fait choisir le parti de créer, n'existait pas de toute éternité,
sinon Dieu n'aurait pas balancé. Il a donc été créé. Les mêmes questions

se reposent alors : Dieu ayant choisi de créer ce muraggih, a
dû créer un autre muraggih qui entraîne son choix. Et ainsi de suite
à l'infini. En définitive, la décision de créer ne peut résulter d'une
volonté de choix, une iräda.

Signalons pour terminer la distinction que propose Gurgânî, l'auteur

du Livre des Définitions. Pour lui, la masi'a a une signification
plus vaste que l'irâda : elle est une manifestation de l'essence divine
et de la Providence qui précède l'acte de donner existence à ce qui
n'est pas, ou l'acte d'anéantir ce qui est. Quant à l'irâda, elle exprime
cette manifestation en rapport seulement avec le don de l'existence à
ce qui n'est pas. L'auteur ajoute que celui qui se référera aux passages



DIEU, LA CREATION ET LA RÉVÉLATION EN ISLAM 355

coraniques dans lesquels ces deux racines sont employées, vérifiera
cette différence.

Quoi qu'il en soit, si on néglige les docteurs qui ont considéré les
deux racines comme synonymes, on conçoit par ce qui précède que
le Coran offre, au sujet de la volonté créatrice, un thème important de
méditation. Sans dire qu'il existe deux volontés distinctes en Dieu,
l'un des deux mots insiste davantage sur ce qu'il y a dans l'acte créateur
de pouvoir déterminant, faisant de la créature ce que Dieu veut qu'elle
soit, réglant tous les événements (hawâdit) qui la touchent, l'enfermant

dans les limites fixées entre la naissance et la mort, car Dieu est
Celui qui fait naître et mourir (S. 3 : 156). Philosophiquement parlant,
cette volonté du décret (masi'a) se distingue surtout comme volonté
créatrice d'essences. L'autre mot, iräda, exprimerait davantage une
volonté créatrice d'existence. Le Coran les emploie tous deux dans des
contextes parfois presque identiques : « Quand II a décrété (qadâ)
quelque chose, Il lui dit simplement : Sois et elle est » (S. 3 :47),
et : « Quand II veut (aräda) une chose, Il n'a qu'un commandement
à dire : Sois et elle est » (S. 36 : 82). L'acte créateur est dans les
deux cas le même : c'est la Parole créatrice : Sois qui, selon le premier
verset, crée et détermine l'essence de la chose ; dans le second, lui
donne l'existence. S'il y a une liberté humaine, on ne pourra la chercher

que du côté de l'irâda, c'est-à-dire du côté de l'existence.
La dualité de ces verbes se retrouve à propos de la volonté révélatrice.

D'abord c'est par un décret que Dieu désigne ses prophètes et
ses envoyés : «De par Sa faveur, Dieu fait descendre (l'inspiration)
sur celui qu'il veut (yaSau) d'entre Ses serviteurs » (S. 2 : 90). Il
met qui II veut dans la voie droite : « Si Dieu avait voulu (Sä'a),
Il vous aurait tous conduits » (S. 6 :149) ; « Si Dieu avait voulu, ils
n'auraient pas commis le Sirk en Lui donnant des associés » (S. 6 : 107) ;

« Si ton Seigneur avait voulu, tous ceux qui sont sur la terre auraient
cru en totalité » (S. 10 : 99). S'il avait voulu, il aurait institué une
communauté rehgieuse unique (cf. S. 5 : 48 ; 11 :118 ; 16 : 93 ; 42 : 8).
« Il fait descendre les Anges, avec l'Esprit émanant de son Ordre,
sur qui II veut parmi ses serviteurs » (S. 16 : 2). « Dieu a fait descendre
le plus beau des discours... C'est la Direction par laquelle Dieu dirige
qui II veut » (S. 39 : 23). A côté de cela, quand il s'agit de la nature
du contenu de la Loi révélée, c'est-à-dire quand Dieu, en prescrivant,
tient compte de l'homme à qui il fait connaître ses commandements,
on trouve le verbe aräda. « Dieu veut (yurîdu) pour vous ce qui est
facile ; Il ne veut pas ce qui est difficile, afin que vous puissiez respecter
parfaitement le nombre (des jours de jeûne) » (S. 2 :185). « Dieu veut
vous rendre claire (Sa Loi) et vous conduire par la voie de ceux qui
vous ont précédés... Dieu veut se tourner vers vous... Dieu veut pour
vous un allégement, car l'homme a été créé faible » (S. 4: 66-68).



356 ROGER ARNALDEZ

« Dieu ne veut pas d'injustice pour ses serviteurs » (S. 40 : 31). Dans
tous ces versets, le verbe employé est aräda. Sans doute, ici encore,
la distinction n'est pas toujours nette, ni, semble-t-il, toujours
respectée. On Ht en effet un verset qui donne aräda, alors qu'on attendrait
plutôt Sa'a : « Et ainsi Nous avons fait descendre le Coran en versets
clairs ; Dieu conduit qui II veut (yurîdu) » Il ne faut donc pas durcir
systématiquement la signification des mots. Mais d'une façon générale,
la révélation, en tant qu'eUe est la descente d'une Parole sur un
prophète, ou qu'elle est destinée aux croyants élus, est l'objet d'une
volonté de décret. Mais la Loi, qui d'ailleurs peut, selon une doctrine
musulmane, être modifiée et abrogée (la Loi de Muhammad abroge
celle de Moïse et de Jésus ; l'orientation vers Jérusalem pour la prière
a été abrogée, dans le Coran même, pour être remplacée par l'orientation

vers La Mecque), la Loi tient compte de l'homme en général et
des hommes en particulier, et de ce fait, elle est l'objet d'une volonté
plus souple qui est l'irâda.

Quant à la science divine, eUe ne se présente pas en Islam comme
une science archétypique. EUe est la connaissance que Dieu a de sa
puissance et de son libre décret. Sauf pour les Mu'tazila qui, sans
admettre des Idées en Dieu à la façon de Platon, ont pensé que la
Science divine portait sur des purs possibles, non existants, et, dans
leur néant, déjà déterminés à ce qu'Us devraient être s'ils recevaient
l'existence, et qui ont enseigné que Dieu créait les existences et non
les essences, pour la majorité des théologiens musulmans, Dieu crée
tout et en particulier les vérités (comme chez Descartes). Cette
doctrine sauve la parfaite altérité de Dieu par rapport aux créatures,
qui ne participent en rien à leur Créateur. C'est pourquoi l'action
créatrice n'est pas une action causale. En effet, la causalité, au sens

propre, ne s'exerce que dans l'immanence et horizontalement. Sur ce
plan, il y a toujours une ressemblance entre la cause et l'effet. Or rien
de ce que Dieu crée ne Lui ressemble, de quelque ressemblance qu'il
s'agisse. Et c'est par ce biais que l'orthodoxie as'arite peut soutenir
que Dieu est le Créateur du mal sans être lui-même mauvais.

De même que la science divine ne constitue ni un exemplaire ni
un modèle de la création auquel Dieu se conformerait quand II crée,
de même elle ne renferme pas les valeurs idéales qui inspireraient la
Loi. Sans doute certains juristes, les Sâfi'ites, ont-ils pensé que les

prescriptions divines avaient une motivation, une 'illa, et que l'homme
pouvait la retrouver de façon à en déduire des règles pour tous les cas
qui ne sont pas explicitement considérés dans le texte du Coran ou
du hadît. Mais, outre que de nombreux docteurs se sont opposés à
cette conception en insistant sur le fait que Dieu commande ce qu'il
veut et comme II veut, sans 'illa, et que par conséquent on ne pouvait
raisonner analogiquement pour étendre la Loi, par la recherche de la



dieu, la création et la révélation en islam 357

motivation (ta'lïl), au-delà de ce qui en est expHcitement énoncé
dans les textes, U convient de remarquer que jamais les Sâfi'ites n'ont
conçu la 'illa comme une Idée platonicienne, comme une Valeur en
soi. Il s'agit toujours de motivations très concrètes, Hées aux situations

où se trouvent les hommes, à leur intérêt bien compris.
Il est vrai que la Loi contient des vérités dogmatiques : l'existence

de Dieu, son unicité, sa toute-puissance. Mais ces révélations
fondamentales, d'où découlent les principes de la religion (usui al-dîn)
et les principes de droit rehgieux (usui al-fiqh), ne découvrent les
attributs de Dieu que pour faire comprendre qu'il crée ce qu'il veut
et qu'U révèle ce qu'il veut, par une volonté, maSi'a ou iräda, qui
tire tout d'elle-même selon ce qu'on peut appeler un absolu
arbitraire. En d'autres termes, de la révélation que Dieu existe, qu'il
est un, créateur, tout puissant, etc., l'homme ne peut rien déduire

par ses propres moyens (ceux de sa raison). De même que Dieu
crée tout ce qui existe, de même c'est Lui qui fait connaître à

l'homme tout ce qu'il y a à connaître. La raison humaine, libérée des

passions par la Loi, ne fait que consentir à la vérité que Dieu enseigne.
On dira qu'il apparaît là un cercle vicieux : qu'il faut croire pour
être purifié et qu'il faut être purifié pour croire. C'est analytiquement
exact. En réalité, les deux mouvements sont simultanés et se
conditionnent l'un l'autre réciproquement dans un temps qui n'est pas
celui de la conscience explicite parfaitement maîtresse de ce qui se passe
en elle. C'est peut-être ce qui explique toutes les expressions coraniques
d'après lesquelles la foi, comme adhésion à la Parole de Dieu, est

présentée comme une création de Dieu dans l'homme.
Ce primat de la puissance et de la volonté se confirme si on examine

la Parole créatrice. Comme dans la Bible, Dieu crée par sa Parole.
Dans le Coran, c'est un impératif verbal (amr, terme qui désigne
également les commandements de la Loi). Dieu dit : « Sois » En effet,
le commandement est la seule relation avec l'autre qui respecte
parfaitement la transcendance divine. Dans la Genèse, il est écrit : « Et
Dieu dit : « Que la lumière soit » et la lumière fut. Et Dieu vit que
la lumière était bonne ». Sans chercher à donner à un texte révélé une
portée théologique et philosophique que peut-être il n'a pas, on notera
des différences frappantes avec les versets coraniques. Ici, Dieu
nomme la lumière qu'U veut créer ; le nom de la créature intervient
dans l'acte même qui la crée. Puis Dieu voit que cette créature est
bonne. Ces deux aspects, où sans doute un docteur musulman décèlerait
de l'anthropomorphisme, sont totalement absents de l'Islam. Le kun
(sois est un ordre absolu et abrupt. La créature en sort teUe que
Dieu, en ce qu'eUe est, l'a voulue. Il n'y a plus rien à dire, aucune
question à poser. Le principe du Bien, comme cause finale de la
création, ne trouve ici aucune place. En 41: 11, on Ht un texte tout



358 ROGER arnaldez

différent : « Ensuite, Il se tourna vers le Ciel alors qu'il était fumée
et II lui dit ainsi qu'à la Terre : « Venez de gré ou de force », et le
Ciel et la Terre répondirent : « Nous venons avec obéissance. » — Mais
il est moins question de création que d'une organisation à partir
d'une sorte de chaos déjà existant, et les commentateurs (Râzï en
particuher) soulignent qu'U ne faut pas prendre les termes de ce
dialogue à la lettre. Par conséquent les paroles « Venez de gré ou de
force » ne doivent pas être considérées comme identiques à la Parole
créatrice kun. Ce verset marque simplement la toute puissance de
Dieu sur ses créatures.

On chercherait donc en vain dans la pensée islamique issue du
Coran quoi que ce soit de commun avec la pensée judéo-chrétienne
telle qu'elle s'est développée depuis PhUon jusqu'à Leibniz. L'Islam
se meut dans le volontarisme pur : « On n'interroge pas Dieu sur ce

qu'il fait ; ce sont eux (les hommes) qui seront interrogés » (S. 21 : 23).
Il n'y a pas à demander pourquoi Dieu a créé, pourquoi U a révélé la
Loi, pourquoi il fait que certains hommes sont fidèles et certains
autres impies ; pourquoi il punit les uns et récompense les autres.
Tout cela est enraciné dans le mystère du qadâ' de Dieu, c'est-à-dire
sur ce qu'U y a de plus inaccessible en Dieu. Il reste néanmoins qu'à
côté de la maS'ïa, l'irâda semble adoucir ce qu'il y a d'implacable
dans le Décret. Elle est la volonté du don, don de l'existence (wufffud),
don de la subsistance (baqa) dans ce monde et dans l'autre ; c'est
eUe qui fait miséricorde (S. 33 : 17) ; c'est elle qui pardonne. En un
mot : « Dieu ne veut pas (yurîdu) vous imposer d'étroites interdictions.

Mais il veut vous rendre purs et donner à sa faveur un
accomplissement pour vous » (S. 5:6).

Il est écrit que Dieu est Sage. Mais ici encore, il n'existe pas de

norme de sagesse. Les commentateurs expliquent la hikma en disant
qu'eUe est la réunion de la puissance et de la science. Or, puisque
la science divine est science de la puissance, l'accord est imphcite et
dire que les œuvres de Dieu sont œuvres de sagesse, c'est affirmer sans
plus qu'elles sont les œuvres de Dieu. En 5 : 1, il est écrit qu'U est
permis de manger la chair des animaux élevés en troupeaux, mais
qu'on ne doit pas tuer de gibier pendant qu'on est en état de sacrah-
sation lors du pèlerinage. Et le verset ajoute : «Dieu décide sagement
ce qu'U veut (yurîdu). » Voici le commentaire de Fahr al-Dîn al-
Râzï, contre le rationalisme des Mu'tazila, qui montre bien comment
réagit une conscience musulmane à un tel texte : « Dieu a permis les

animaux des troupeaux dans tous les cas, mais il n'a permis le
gibier que dans certains cas. TeUe est la signification du verset. Si

on demande queUe est la cause (sabab) de cette distinction et de cette
particularisation, qu'on réponde que Dieu est le Maître qui a la
propriété des choses et qu'il les a créées ; rien d'aucune manière ne



DIEU, LA CRÉATION ET LA RÉVÉLATION EN ISLAM 359

s'oppose à sa décision. » C'est donc parce qu'il est Créateur et Maître
absolu qu'il révèle dans sa Loi les ordres qu'U veut et comme il le
veut. Il ne veut pas ce qui est sage ; est sage ce qu'il veut. Dans ce
commentaire, on voit encore que la création et la révélation de la
Loi sont étroitement Hées.

Si dans le Coran, la racine la plus fréquente, employée pour exprimer

l'acte de créer, est HLQ (häliq: Créateur; al-haq: création), ceUe

qui est associée à RZQ avec les sens de pourvoir (Häliq et Räziq : Celui
qui crée et qui pourvoit aux besoins de ses créatures), on rencontre
néanmoins beaucoup d'autres termes : fatara, darà'a, anSa'a qui
marquent diverses modaHtés de la création. Les philosophes ont ajouté
awgada : faire exister ; ahdata : engendrer dans le temps, produire
quelque chose de nouveau ; ihtara'a, exactement : inventer. Sans insister

sur le détau de ce lexique, nous nous arrêterons au mot bara'a,
qui est le même verbe que l'hébreu bara du premier verset de la
Genèse. D'après le Commentaire de Suyùtï, il signifie : faire naître
du néant, et le Bari' est celui qui fait naître du néant (al-munSi'
min al-'adam). C'est un nom de Dieu, parfois associé à Häliq (S.

59 : 24). Le grand dictionnaire Lisân al-'Arab spécifie que le Bari'
est « Celui qui crée (halaqa) les créatures non à partir d'un modèle »,

et en outre que le verbe bara'a s'emploie particuHèrement pour parler
de la création des êtres vivants. Néanmoins un verset fait difficulté :

c'est celui qui dit qu'il n'y a aucun malheur ayant frappé la terre
ou les âmes « qui n'ait été dans un Livre avant que Nous ne l'ayons
créé (verbe bara'a) » (S. 57 : 22). Certains Mu'tazUa en ont tiré que
Dieu connaît les choses avant qu'eUes se produisent réeUement dans
la création. Il existerait donc en Dieu une science antécédente,
indépendante de sa volonté de créer, et la création se réglerait sur cette
science. Mais en général, les commentateurs interprètent l'expression
« dans un Livre » comme équivalente à maktub qui signifie normalement

dans la langue des juristes musulmans « ce qui est décrété »

ou « imposé ». Ainsi al-salät al-màktuba, c'est la prière qui est d'obligation

(farci). Dans le même sens, la « Tablette bien gardée » (lawh
mahfüz) ne contient pas le plan archétype de la création, mais les
décrets divins destinés à être enseignés aux anges, aux hommes et
aux djinns sans subir la moindre altération.

On voit le rapport qui relie très profondément Création et Révélation.

La première révélation est que Dieu est Créateur. Toutes deux
sont « institutionneUes » : les lois de la Création sont des décrets

comme la Loi de la Révélation. Elles s'enracinent l'une et l'autre
dans le vouloir arbitraire de Dieu, quelle que soit la volonté à laqueUe
on les rattache, maSî'a ou iräda. C'est parce que la Création est ce

qu'eUe est, sans modèle en Dieu, sans but poursuivi, œuvre d'une
Toute-Puissance qui demeure en sa transcendance absolue dans l'acte



360 ROGER ARNALDEZ

créateur même, que la Révélation de la Loi est ce qu'elle est, ordre
d'une volonté qu'on n'interroge pas et qui ne répond à aucune
motivation. Cependant la présence de la volonté — iräda, sans diminuer
en rien la transcendance, semble engager davantage le Créateur dans
l'acte de création. Si eUe est, comme on l'a dit, la volonté par laqueUe
Dieu décide ses propres actes, c'est-à-dire qui se trouve à l'origine
des actes divins, il est certain qu'eUe relie d'une façon mystérieuse
peut-être, mais réelle, ce que ces actes produisent à ce qui les engendre.
On comprendrait alors que Dieu, tout en restant le Seigneur inflexible,
se penche vers ses créatures, s'intéresse à leurs besoins et les comble
de faveurs. Cette inflexion se trouve à la fois dans la création et dans
la révélation. Si le monde créé par le qadâ' est soumis à une destinée
implacable, le Coran ne laisse pas d'évoquer la somme de bienfaits
que Dieu a répandus dans l'univers. De même, nous l'avons vu, pour
la Révélation. A côté du Dieu inflexible qui désigne arbitrairement
ses prophètes et ses fidèles, il y a Dieu qui tient compte de la faiblesse
humaine, qui allège le fardeau de l'humanité, qui a pitié et qui
pardonne. Tout se passe comme si l'Islam s'attachait à affirmer simultanément

deux vérités, logiquement opposées, mais qu'il refuse de
concUier de peur de sacrifier par là l'une des deux à l'autre. On pense
aux deux extrémités de la chaîne dont parlait Bossuet.

Quoi qu'U en soit, Création et Révélation, en Islam, sont exactement

situées dans le même plan, qui est un plan vertical. Tous les
décrets de Dieu descendent du Ciel. Il n'y a pas de continuité historique

dans laquelle s'inscrirait la Parole divine, car il n'existe pas
de temps maturateur. De même que la subsistance des créatures
n'est qu'une succession de créations qui se renouveUent sans cesse
dans un temps discontinu (théorie as'arite), de même les diverses
révélations se suivent sans qu'il y ait un lien réel entre eUes dans
l'histoire : eUes se répètent dans ce qu'elles ont d'essentiel ; le contenu
de chaque Loi changeant par variation brusque sans évolution de
l'une à l'autre. C'est que la volonté divine ne saurait eUe-même entrer
dans l'horizontalité de l'histoire pour y œuvrer de façon immanente.

L'homme a évidemment la condition de pure créature, mais il a
été doué de raison et de parole : il peut recevoir le message de Dieu,
qui emploie à cet effet les anges et les prophètes, et par conséquent
il peut répondre. Il a d'ailleurs accepté de porter le dépôt de la foi
(S- 33 : 72). Lors du « covenant prééternel » (mîtâq), quand Dieu a
tiré des reins d'Adam toute sa postérité future et a demandé : Ne
suis-je pas votre Seigneur les hommes ont répondu : Si La Révélation

a été adressée à l'homme en raison de sa place dans la création,
entre les êtres qui lui sont inférieurs et qui suivent aveuglément leur
loi, et les anges qui, par leur perfection même, accomplissent sans
défaulance leur « fonction » qui est de louer sans cesse Dieu. Le Coran



DIEU, LA CRÉATION ET LA RÉVÉLATION EN ISLAM 36I

parle souvent de l'ordre hiérarchique des créatures. C'est grâce à sa
position intermédiaire que l'homme a été désigné par Dieu pour être
son vicaire (halïfa) sur terre. Ce qui prouve en outre la relation
profonde entre création et révélation, c'est que, du point de vue ontologique

même, l'homme n'est vraiment homme que lorsqu'il a reçu la
Loi et qu'U y obéit.

La Révélation est une faveur (fadl), mais elle s'inscrit dans l'ordre
de la Création. Elle n'ouvre pas, comme dans le Christianisme, sur
une vie surnatureUe que l'Islam ignore et qu'il ne saurait concevoir.
L'homme n'est que ce que Dieu veut qu'il soit : un être créé dans ce
bas monde (duniâ), qui reçoit une Loi et la promesse d'une vie
dernière (ähira) dans un Paradis ou un Enfer créés. Vouloir sortir de
cette condition pour la dépasser, voua le comble de l'impiété et de
la révolte. Ce qui fait l'être de l'homme, c'est donc la conjonction en
lui de la Parole créatrice et de la Parole révélatrice.

Les perspectives de la mystique musulmane sont, de ce point de

vue, très instructives. Sans entrer dans le détail des systèmes qui
parfois ont franchi les limites que l'Islam impose ordinairement, on
peut noter que l'ascension spirituelle qui est en même temps un
approfondissement des trois niveaux ontologiques de l'homme : l'âme
ou conscience de soi, le cœur, lieu des états mystiques qui sont de

purs dons de Dieu, le secret intime où se découvre la sincérité (ihlâs),
c'est-à-dire la parfaite adéquation de soi à soi dans l'authenticité de
l'être qu'on est, on peut noter, disons-nous, que cette ascension amène
à découvrir que tout au fond de l'homme, l'être qui agit et le seul

agent, c'est Dieu. En ce sens, par la méditation de la Loi révélée,
l'homme est la créature capable de reconnaître et d'expérimenter
profondément, au cœur de son être, sa condition de créature. Ainsi la
Révélation renvoie à la Création. Le propre de la liberté de l'homme
qui apparaît au niveau superficiel de l'âme, c'est de s'estomper
progressivement et de disparaître de façon que la voie ainsi définie
conduise à comprendre et à accueillir sans réserve l'universeUe et unique
activité du Dieu créateur.

Roger Arnaldez.


	Dieu, la création et la révélation en Islam

