
Zeitschrift: Revue de Théologie et de Philosophie

Herausgeber: Revue de Théologie et de Philosophie

Band: 19 (1969)

Heft: 5

Artikel: Saint Paul et la femme

Autor: Menoud, Philippe-H.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-380931

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 08.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-380931
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


SAINT PAUL ET LA FEMME1

«Aimez-vous saint Paul » C'est la question que j'ai posée ces
dernières semaines à la plupart des femmes que j'ai rencontrées et
la réponse a presque toujours été ce cri du cœur : « Oh non, oh pas
du tout »

Ce cri du cœur a ses raisons que la raison doit reconnaître. On ne
voit pas d'emblée, il faut l'avouer, ce que l'apôtre des païens peut
avoir fait pour gagner des amitiés féminines. On ne le trouve pas
dans la compagnie de ces hommes désintéressés qui ont travaillé à

émanciper la femme et qui, peu à peu, ont ouvert devant eUe toutes
les portes de la vie sociale et poUtique. Toutes Non. Une porte
reste encore fermée et l'apôtre Paul en tient la clef d'une main ferme ;

c'est la porte du ministère dans l'EgUse. On prête à un religieux
progressiste ce mot, que du reste je tiens pour apocryphe : « Si nous
n'avions pas les textes de saint Paul, si nous n'avions que l'exemple
de Jésus, il y a longtemps que la femme aurait accès à la prêtrise ».

Or nous les avons, les textes de saint Paul. Ce sont eux qui
nourrissent les griefs de la femme contre l'apôtre. C'est à cause d'eux que
nos contemporaines, rejoignant les Judéo-chrétiens des premiers
siècles, voient dans saint Paul l'homo inimicus, l'ennemi par exceUence.

Venons en aux faits. Les reproches innombrables que la femme
adresse à saint Paul se ramènent en définitive aux trois suivants.

Quant à la situation personneUe de la femme, l'apôtre a écrit :

« Femmes, soyez soumises à vos maris comme il se doit dans le
Seigneur. » C'est pourquoi la femme est restée si longtemps assujettie
à son seigneur et maître de mari, et c'est pourquoi, aujourd'hui
encore, tant de tyrans domestiques ont trop bonne conscience.

Quant à la situation sociale de la femme, l'apôtre a écrit : « Que
la femme se taise dans l'Eglise. » C'est pourquoi la femme a eu et a
encore tant de peine à obtenir la place à laqueUe eUe a droit dans la
société religieuse.

1 Conférence universitaire faite à Neuchâtel le 27 janvier et à La Chaux-
de-Fonds le 28 janvier 1969, dans une série intitulée : « L'homme et la femme ».



SAINT PAUL ET LA FEMME 3I9

Si l'apôtre est si peu généreux envers la femme, c'est qu'il est
resté céUbataire et qu'il est incapable par conséquent de rendre justice
à la personne et à la condition féminines.

C'est à ces trois reproches que je vais tenter de répondre, en les

reprenant dans l'ordre inverse. Je m'attacherai aux trois points
suivants : Paul n'était probablement pas célibataire. Paul s'est exprimé
d'une manière très nuancée sur l'activité de la femme dans l'Eglise.
Dans le mariage tel que Paul le veut, les droits et les devoirs du mari
et de la femme s'équilibrent.

Vous le voyez, je plaide non coupable sur les trois chefs d'accusation.

Je me sens encouragé à le faire. Car la semaine dernière mon
savant coUègue, M. Tréheux, vous a montré qu'en fait de bourreau
de femmes, il y a pire que saint Paul ».

Que Paul soit céhbataire, on le tient généralement pour étabh
sur la base de deux passages des épîtres. Dans le premier Paul écrit :

« Ne suis-je pas apôtre N'ai-je pas vu Jésus notre Seigneur
N'avons-nous pas le droit de manger et de boire N'avons-nous pas
le droit d'emmener avec nous une chrétienne, notre femme, tout
comme les autres apôtres et les frères du Seigneur et Cephas »

(I Cor. g : 1-5). Ce passage est polémique. Paul répond à l'accusation
portée contre lui à Corinthe qu'il n'est pas un apôtre de plein droit,
au même titre que Pierre et les Douze. Car les Corinthiens ont vu
qu'U est le seul des grands missionnaires à ne pas user du privilège
apostohque de vivre aux frais des eghses avec sa femme. En effet,
il travaille de ses mains pour vivre, et il est seul.

Donc, disent les historiens de l'apôtre, il est céhbataire. Conclusion

hâtive. Car U n'y a pas que les célibataires qui voyagent seuls.
Les veufs et les hommes vivant séparés de leur femme sont dans le
même cas.

Le second passage sur la situation personnelle de l'apôtre se trouve
dans la même épître, au chapitre 7. Dans ce chapitre Paul répond aux
questions que les Corinthiens lui ont posées par écrit sur le mariage
et le célibat, et traite sans ordre apparent de tous les états possibles de
l'homme et de la femme. Il parle des gens mariés et qui sont heureux
de l'être, du divorce, des ménages dont la prédication de l'évangile
a fait des ménages mixtes parce qu'un seul des conjoints a adhéré à
la foi chrétienne, des jeunes gens et jeunes filles qui n'ont point encore
contracté mariage et enfin des « non-mariés et des veuves ». Deux

1 M. Jacques Tréheux, professeur à la Sorbonne et à la Faculté des lettres
de Neuchâtel, avait traité ce sujet : « La femme athénienne ».



320 PHILIPPE-H. MENOUD

déclarations de ce chapitre doivent nous retenir. D'abord celle-ci :

Paul dit : « Je voudrais que tous fussent comme moi » (I Cor. 7:7).
On l'entend communément en ce sens : « Je voudrais que tous fussent
céhbataires. » Mais cette interprétation ne convient pas. Car l'apôtre
n'est pas un adversaire du mariage. Il déclare qu'il vaut mieux se
marier que de vivre dans le désordre, et il déclare aussi que le mariage
chrétien contribue à la sanctification des époux. En écrivant: «je
voudrais que tous fussent comme moi », l'apôtre énonce un principe
général valable pour tous ses lecteurs. Il faut le lire ainsi : Je voudrais
que tous fussent maîtres d'eux-mêmes, vivant à l'écart de tout
dérèglement, qu'ils soient mariés ou non.

Le verset suivant du même chapitre va nous en apprendre davantage.

Là Paul écrit : « Aux non-mariés et aux veuves je leur dit qu'U
leur est bon de demeurer comme moi » (I Cor. 7:8). Ce terme de
« non-marié » (agamos) doit être serré de près. Que signifie-t-il exactement

Paul ne l'emploie que dans notre chapitre et deux fois
seulement. Il y recourt à nouveau plus loin, au verset 34, pour opposer à
la jeune fille qui n'est pas encore mariée (parthenos) la femme agamos,
la femme qui a été mariée et qui ne l'est plus, parce qu'elle est séparée
de son mari. Au verset 8, agamos, « non-marié », au mascuUn, ne
désigne en tout cas pas de jeunes célibataires qui n'ont pas encore
contracté mariage. Paul les désigne comme les jeunes fiUes par le
terme de vierges (parthenoi). Cette expression de « non-marié » pourrait

viser des célibataires plus âgés qui tardent indûment à prendre
femme. Mais du moment que l'apôtre réunit dans un même groupe
ces hommes non mariés, qui ne sont plus des jeunes gens et des veuves,
il est plus naturel d'admettre que Paul s'adresse à des hommes qui
ne sont plus dans l'état de mariage mais qui l'ont été jadis, donc des
veufs ou des hommes séparés de leur femme. Il est donc des plus
vraisemblables que l'apôtre Paul appartient à l'une ou à l'autre de
ces deux catégories.

Au surplus deux considérations historiques viennent appuyer cette
interprétation des textes pauhniens.

Il faut rappeler d'abord que la tradition qui fait de l'apôtre Paul
un céhbataire, n'est pas unanime. Clément d'Alexandrie et Eusèbe
de Cesaree assurent tous les deux que Paul s'adresse à sa femme
quand, dans l'épître aux Philippiens, il présente ses vœux à la
personne qu'il appeUe «cher compagnon de joug» ou «chère compagne
de joug » (PhU. 4 : 3), en usant d'une expression qui, en grec, est la
même au masculin et au féminin. Et Eusèbe précise : « Paul n'avait
pas emmené sa femme avec lui pour la commodité de son ministère. » »

1 Clement d'Alexandrie : Stromates III, 52-53 ; Eusèbe : Histoire
ecclésiastique III, 30.



SAINT PAUL ET LA FEMME 321

Le témoignage des Pères a été retenu par un auteur grave, Ernest
Renan, qui a identifié la femme de l'apôtre : c'est Lydie, la marchande
de pourpre, que Paul aurait épousée lors d'un séjour à Philippes ».

L'iUustre historien a oublié, un instant, l'avis que Paul donne par
trois fois aux Corinthiens et qu'il n'a pas pu ne pas suivre lui-même :

« Que chacun reste dans l'état où il se trouvait lorsqu'il a été appelé
au salut » (I Cor. 7 : 17, 20, 24). Paul ne s'est sûrement pas marié
après sa conversion. Quant à l'expression « cher compagnon de joug »,
eUe vise à n'en pas douter le joug évangéuque et non le joug conjugal ;

il s'agit d'un bon collaborateur de Paul à Philippes ou de l'un de ses
vicaires apostoliques, Silas ou Tite.

Le témoignage des Pères est cependant d'un vif intérêt en ceci :

ces deux bons connaisseurs de l'apôtre que sont Clément et Eusèbe
ont jugé que rien dans les épîtres n'empêchait de tenir leur auteur
pour un homme marié.

La seconde considération historique est d'un plus grand poids.
Au temps de Paul le mariage était pratiquement obligatoire pour un
jeune juif, comme Joachim Jeremias l'a étabh 2. Le professeur de
Göttingen rappelle que Paul étudia la Loi aux pieds de Gamaliel et
fut sans doute ordonné rabbin régulièrement par l'imposition des mains.
Car au temps où il persécute l'Eglise naissante, il apparaît comme un
maître qui fait autorité et qui a la capacité de juger ce qui, dans la
conduite des chrétiens, est contraire à l'enseignement de la Loi.
D'autre part, le mariage a toujours été chez les Juifs une obligation
impérieuse fondée sur le commandement divin formulé dans le livre
de la Genèse (1 : 28) : « Croissez et multipliez ». Jeremias cite ce mot
d'un rabbin de la fin du premier siècle ; « Celui qui ne procrée pas
selon le commandement est coupable d'avoir diminué l'image de
Dieu ». L'âge normal du mariage pour les jeunes gens se situait entre
dix-huit et vingt ans. Pour les rabbins, le mariage précédait
obligatoirement l'ordination. Dans toute la période talmudique on ne connaît

qu'un seul maître qui soit resté céhbataire, Ben Azzai, aux environs

de l'an 100 de notre ère. C'est pour cette raison qu'il ne fut
jamais ordonné, bien qu'il soit loué dans la Mishna pour son labeur
et son savoir. Il est donc des plus vraisemblables que Paul a suivi, lui
aussi, les prescriptions de la Loi et de la tradition et qu'il était marié
avant sa conversion.

Pouvons-nous faire un pas de plus et deviner si, au temps de son
apostolat, Paul était veuf ou séparé de sa femme J. Jeremias, quant
à lui, estime que Paul était veuf. Il s'appuie sur le texte déjà cité de

1 E. Renan : Saint Paul. Paris, 1869, p. 148-149 ; L'Antéchrist. Paris,
1873, p. 19.

2 J. Jeremias : « War Paulus Witwer », ZNW, 25 (1926), p. 310-312 ;
< Nochmals : war Paulus Witwer », ZNW, 28 (1929), p. 321-323.



322 PHILIPPE-H. MENOUD

l'apôtre : « A ceux qui ne sont plus mariés et aux veuves je leur dis
qu'il est bon de demeurer comme moi » (I Cor. 7 : 8) et il estime que
dans cette proposition, où le terme «les non mariés» a pour pendant
« les veuves », il doit s'agir de veufs. Paul ne songe pas à échapper à

son veuvage et c'est cette attitude qu'il propose en exemple aux
veufs et aux veuves.

Au contraire le P. Xavier Léon-Dufour reprend et développe
l'exphcation que je propose ici et que j'avais présentée très brièvement

dans cette Revue en 1951, à savoir que Paul vivait depuis sa
conversion séparé de sa femme restée fidèle à la foi juive ». Le P.
Léon-Dufour s'appuie surtout sur le passage où l'apôtre s'attarde
quelque peu au cas des ménages divisés parce qu'un seul des
conjoints a cru à l'Evangile (I Cor. 7 : 12-16), et il conclut : « L'apôtre
ne générahse-t-il pas sa propre histoire » 2

Il est encore un texte qui va dans le même sens. C'est celui que
nous avons aUégué au début de cet exposé et que nous reprenons
pour en souligner un détail important. Pour étabhr ce que certains
Corinthiens contestaient, qu'il est apôtre au même titre que les
Douze, Paul fait valoir, parmi d'autres arguments, qu'il a le droit
d'emmener une femme avec lui comme les autres apôtres. Ce n'est
donc pas parce qu'il ne serait pas vraiment apôtre qu'il voyage seul.
Or l'argument n'aurait pas de poids si Paul était connu comme étant
veuf et un veuf qui n'a pas la possibilité de se remarier en vertu du
principe que l'apôtre a lui-même étabh, que chacun doit demeurer
dans l'état où il se trouvait lorsqu'il a été appelé au salut. Il en va
tout autrement si Paul n'est séparé de sa femme que par la raison
qu'elle n'est pas chrétienne. Il suffirait que sa femme se convertisse

pour que la séparation cesse et qu'il puisse exercer son droit de
l'emmener avec lui.

Or l'apôtre use d'une expression un peu étrange, unique dans la
littérature grecque chrétienne, pour parler de la femme qui pourrait
l'accompagner. « N'avons-nous pas le droit d'emmener avec nous
une « sœur-femme » ou une « femme-sœur », ào€X<pf|v YuvaîKoc (I Cor.

9:5). « Sœur » a évidemment ici le sens religieux ; ce mot remplace
l'adjectif « chrétienne », qui existait au temps de Paul mais dont les
chrétiens n'useront guère avant le deuxième siècle. Mais pourquoi
préciser que cette femme doit être une sœur dans la foi, une femme
chrétienne Il est inconcevable qu'un apôtre du Christ ait avec lui
une femme qui ne partagerait pas sa foi et qui serait un démenti à

1 X. Léon-Dufour : « Mariage et continence selon saint Paul », dans
A la rencontre de Dieu. Mémorial Albert Gelin. Le Puy, 1961, p. 320-321 ;

P.-H. Menoud : « Mariage et célibat selon saint Paul ». RThPh, 1951, p. 23,
n. 1. — Cette explication, nos étudiants la connaissent depuis 1935.

2 X. Léon-Dufour, op.cit., p. 321, n. 4.



SAINT PAUL ET LA FEMME 323

sa prédication. L'expression étrange dont use l'apôtre Paul se

comprend si cet apôtre est marié et si, en écrivant, il songe que sa femme
pourrait l'accompagner, si elle était chrétienne.

Ainsi donc, le passé juif de Paul, certaines attestations des Pères,
les aUusions des épîtres, enfin l'absence de témoignage catégorique
en faveur du prétendu céUbat de l'apôtre, tout concourt à nous faire
admettre comme possible, voire très probable que Paul était marié
avant sa conversion et que l'appel de Dieu à la foi et à l'apostolat
l'a séparé de sa femme demeurée, elle, fidèle à la foi juive.

Au reste, il semble que Paul, nous aUons le voir, parle de la femme
en homme qui connaît son sujet.

II
« Que les femmes se taisent dans l'Eglise » (I Cor. 14 : 34). C'est

un des mots les plus cités de Paul. Ce n'est pas son dernier mot sur
le rôle de la femme dans l'Eglise.

Limitons d'emblée la résonance de cette parole. Dans un autre
passage de la même épître (chapitre 11), Paul permet aux femmes de

prendre la parole dans certaines conditions. Nous y reviendrons. En
outre, dans notre péricope, ce n'est pas seulement et d'abord aux
femmes que Paul commande de se taire. Il donne le même ordre à
deux groupes d'inspirés qui sont manifestement des hommes. Ainsi
par trois fois, dans l'Eglise de Corinthe, Paul demande qu'on se taise
et qu'on n'introduise pas le désordre dans le culte.

L'Eglise de Corinthe était fort agitée et indisciphnée. EUe est
loin d'être le modèle des églises pauUniennes. L'apôtre n'est pas
parvenu à y établir, comme à Philippes, l'Eglise de son cœur, le double
ministère stabilisé des épiscopes et des diacres. A Corinthe, ville
relativement jeune, qui avait été rebâtie sur l'ordre de Jules César
dès l'an 44 avant notre ère et qui était ouverte à tous les vents,
l'évangile avait été accueilli avec enthousiasme et des groupes fervents
étaient animés par les dons du saint Esprit, qui maintenaient l'Eglise
en effervescence. Certains des fidèles s'imaginaient être déjà parvenus
dans le royaume de Dieu et se trouvaient menacés des sanctions
frappant celui qui veut faire l'ange avant le temps.

La femme corinthienne participait d'autant plus sincèrement à
l'excitation générale qu'eUe voyait dans la liberté évangélique le

moyen de parfaire son émancipation, au reste déjà fort avancée. Car
la femme que l'apôtre Paul a en face de lui à Corinthe est la femme
romaine et non plus la femme grecque de l'époque classique. La
femme romaine a une instruction plus ou moins étendue ; elle choisit
son mari et eUe sait au besoin s'en débarrasser ; elle dispose de ses

biens ; eUe est souvent la coUaboratrice de son mari et eUe reprend



324 PHILIPPE-H. MENOUD

la direction de ses affaires si eUe devient veuve ». Les Actes des

apôtres nous présentent une de ces femmes, au fond les plus proches
de la femme d'aujourd'hui que l'histoire connaisse, en la personne
de Lydie, la marchande de pourpre de Phihppes, une femme d'affaires
et une femme de tête, qui réussit à imposer l'hospitahté de sa maison
à Paul, Silas, Timothée et Luc (Actes 16 :15).

Parce que l'évangile apporte à l'homme et à la femme le même
salut, le même baptême, la même eucharistie, la même espérance de
la vie éterneUe, certaines des Corinthiennes étaient tentées d'oubher
ceci : cette égalité spiritueUe de l'homme et de la femme ne peut pas
entraîner automatiquement leur égalité sociologique totale, car, tant
que l'économie présente persiste et que le royaume de Dieu n'est pas
encore réalisé, l'homme et la femme restent liés à leur donné biologique

propre. Cette différence biologique, qu'il n'est au pouvoir de

personne de supprimer, impose à l'homme et à la femme une réserve

que l'apôtre Paul estime devoir souligner. Et cela pour deux raisons.
D'abord l'évangue serait diffamé si l'expression de la Uberté
chrétienne dépassait la mesure. Ensuite il convient de maintenir à Corinthe
les mêmes traditions et les mêmes usages qu'à Jérusalem afin de
sauvegarder l'unité du corps du Christ. C'est pourquoi certaines des

exhortations de Paul aux Corinthiens sont à bien des égards rigoristes
et limitatives.

D'autre part l'apôtre sait bien que Dieu répand son saint Esprit
sur ses serviteurs et sur ses servantes — les prophètes d'Israël l'avaient
déjà dit — et il sait que Dieu peut choisir comme porte-parole de

l'évangile une femme aussi bien qu'un homme. Et l'apôtre n'est point
homme à faire obstacle à la volonté divine. C'est pourquoi, et sans
se contredire le moins du monde, Paul adresse aussi aux Corinthiens
des exhortations toutes éclairées par la grâce du Christ.

Cette esquisse générale de la vie à Corinthe était nécessaire pour
faire comprendre des textes qui ne sont pas des maximes intemporelles

mais qui sont l'écho d'une situation historique très concrète et
qui, par conséquent, ne sont pas applicables sans autre réflexion à
des conditions historiques différentes. Cela dit, rehsons les textes de
Paul.

A la fin du chapitre 14 de la première épître aux Corinthiens,
l'apôtre intervient contre des abus qui troublent le bon ordre du
culte. Des glossolales se mettent à parler en langues spiritueUes sans
s'être assurés qu'un interprète était présent. « Qu'on se taise alors

1 Cf. J.P.V.D. Balsdon : Roman Women. Their History and Habits. London,

1962 ; P. Grimal : « La femme à Rome et dans la civilisation romaine »,

dans Histoire mondiale de la femme, I. Paris, 1965, p. 375-485. On lira aussi
l'étude de R. Flacelière : « La femme en Grèce », ibid. p. 267-374 • e^ J-
Bùttero : « La femme dans Israël », ibid., p. 153-247.



SAINT PAUL ET LA FEMME 325

dans l'assemblée ; qu'on se parie à soi-même ou à Dieu » prescrit
saint Paul (I Cor. 14 : 27-28). Car il ne faut pas troubler l'EgUse par
un discours qu'eUe ne peut pas comprendre et qui ne l'édifiera pas.
L'apôtre poursuit : « Pour les prophètes » (c'est-à-dire les prédicateurs

inspirés d'en-haut) « qu'ils soient deux ou trois à parler... Si
quelqu'un des assistants a une révélation » (c'est-à-dire est poussé à

son tour par l'Esprit à prendre la parole) « que le premier se taise »

(v. 28-30). Ici encore c'est le souci de l'ordre qui guide l'apôtre ;

l'Eglise ne peut entendre qu'un prophète à la fois ; eUe écoutera le
dernier que le saint Esprit a suscité. Et l'apôtre dit encore, toujours
préoccupé de l'ordre et de la décence : « Comme dans toutes les Eghses
des saints, que les femmes se taisent dans les assemblées ; U ne leur
est pas permis d'y parler ; qu'elles gardent une attitude subordonnée,
ainsi que la Loi même le dit. Si eUes veulent s'instruire sur quelque
point, qu'elles interrogent leur mari à la maison. Car il est inconvenant
pour une femme de parler dans une assemblée » (v. 33-35). Ici, on le
voit, l'interdiction faite à la femme de prendre la parole est Umitée.
La femme doit se taire quand eUe assiste au culte sans que l'Esprit
la pousse à s'exprimer. EUe ne doit pas interrompre les autres inspirés
par ses questions. De retour chez elle, elle pourra tout à loisir s'entretenir

avec son mari ou tout autre membre de sa famille.
On le voit, ce silence est motivé par une raison de convenance.

Il convient d'une part d'observer les règles de la bienséance et d'autre
part de ne pas s'écarter des usages en vigueur dans les égUses de
Palestine d'où l'évangile est parti et qui font autorité en la matière.
Autant dire que nous sommes ici sur le terrain du relatif. C'est ce que
Calvin note déjà lorsqu'U écrit : « C'est aux lecteurs de considérer
prudemment que les choses desqueUes il est traité ici sont indifférentes ;

lesqueUes il n'y a rien d'illicite sinon ce qui répugne à honnêteté et
édification. » »

C'est donc une erreur que de faire du mot trop fameux : « Que la
femme se taise dans l'Eglise » un article de loi universeUe et de
conclure que l'apôtre Paul interdit absolument à la femme de participer

par la parole à l'instruction et à l'édification des fidèles. Il le
lui permet au contraire, comme il le précise dans un autre chapitre
de la même épître où il écrit :

« Tout homme qui prie ou prophétise la tête couverte, fait affront
à son chef. Toute femme qui prie ou prophétise la tête découverte,
fait affront à son chef ». Que la femme mette donc un voue sur sa
tête quand eUe prie ou prophétise (I Cor. 11 : 4-5).

Il y a deux choses dans ce texte : un point essentiel : Paul recon-

1 Cf. J. Héring : La première épître de saint Paul aux Corinthiens
(Commentaire du NT, VII). Neuchâtel-Paris, 1949, p. 97 et 130.



326 PHILIPPE-H. MENOUD

naît à l'homme et à la femme la même liberté de prier et de prophétiser
dans l'Eglise ; un point secondaire : Paul ordonne que l'homme et la
femme exercent ces mêmes fonctions dans des tenues différentes.
Pourquoi Parce que l'homme et la femme sont deux créatures
différentes que la grâce ne rend pas miraculeusement identiques.
Leurs différences biologiques subsistent et cela réclame d'eux ce que
les théologiens appeUent une certaine prudence. Et Paul, qui n'a
jamais toléré quoi que ce soit d'équivoque dans l'EgUse, veut qu'on
sache si c'est un homme ou une femme qui parle. Au reste l'apôtre,
en lecteur assidu du livre de la Genèse, invoque les raisons suivantes
pour justifier son exigence que l'homme et la femme exercent les
mêmes fonctions dans des tenues différentes. L'homme a été créé

par Dieu ; la femme a été tirée d'une côte de l'homme. La femme est
ainsi une créature de Dieu au second degré. Paul reprend cette idée
et l'exprime dans la hiérarchie des êtres qu'U étabht dans le même
chapitre : « Le chef de tout homme, c'est le Christ ; le chef de la
femme, c'est l'homme et le chef du Christ, c'est Dieu » (I Cor. il : 3).
L'homme et la femme n'ont donc pas le même chef. C'est pour
révéler qu'Us dépendent de chefs différents qu'ils doivent prier et
prophétiser dans des tenues différentes. Par la prière et la prédication
l'homme se trouve en présence de son chef, qui est le Christ et devant
lequel il doit paraître le visage découvert, sans rien dissimuler. La
femme, eUe, doit prier et prophétiser la tête voUée pour bien montrer
qu'alors même que l'Esprit l'a choisie pour être son instrument, eUe

demeure une femme Uée à son mari et continue d'accepter sa condition

de femme.
Mais l'apôtre sait que si cette hiérarchie de la création subsiste,

eUe est tempérée par l'égalité de la grâce, et il écrit quelques versets
plus loin : « Dans le Seigneur la femme ne va pas sans l'homme ni
l'homme sans la femme, car si la femme a été tirée de l'homme,
l'homme à son tour naît de la femme et tout vient de Dieu » (I Cor.
11 : 11-12). C'est pourquoi, et nous revenons au point essentiel de
tout le passage, la différence de tenue mise à part, Paul reconnaît que
l'homme et la femme peuvent être l'un et l'autre les porte-parole
du saint Esprit et qu'en cette quahté ils peuvent s'adresser l'un et
l'autre à l'Eglise assemblée avec la même autorité. On ne saurait
aUer plus loin dans l'affirmation de l'égahté spiritueUe de l'homme et
de la femme.

L'apôtre Paul a vécu lui-même dans sa carrière missionnaire ce

qu'U enseigne aux Corinthiens. Quelques passages des épîtres laissent
entendre clairement que l'apôtre a eu de précieuses collaboratrices
dans son ministère de la parole.

Il écrit dans l'épître aux Romains (16 : 3-4) : « Saluez Prisca et
Aquilas, mes coUaborateurs dans le Christ Jésus ; pour me sauver la



SAINT PAUL ET LA FEMME 327

vie ils ont exposé leur tête et je ne suis pas seul à leur devoir de la
gratitude ; c'est le cas de toutes les Eghses des païens ; saluez aussi
l'Eglise qui se réunit dans leur maison ». Soulignons deux choses dans
ce passage. D'abord l'apôtre qualifie de « collaborateurs » — un terme
très fort sous sa plume et qui s'apphque à ceux qui l'aident à propager
l'évangile — une femme et son mari que le Uvre des Actes lui aussi
nous présente comme des évangélistes efficaces (Actes 18 : 25). Ensuite
Prisca (ou PrisciUe) et son mari réunissent les fidèles chez eux ; ü
n'est pas téméraire de supposer que tous les deux participaient
activement au culte de cette église domestique.

Citons aussi ces lignes adressées aux Phihppiens : « Je prie Evodie
et Syntyche d'avoir un même sentiment dans le Seigneur. Je te prie
aussi, fidèle compagnon de joug, de leur venir en aide, parce qu'eUes
ont combattu pour l'évangile avec moi, ainsi que Clément et mes
autres collaborateurs, dont le nom est inscrit dans le Uvre de vie »

(Phil. 4 : 2-3). Ici l'apôtre met sur le même plan ses collaboratrices
et ses collaborateurs. « Combattre pour l'évangile » avec Paul, ce ne
peut être que travaiUer avec lui d'une manière ou d'une autre à

l'évangélisation ».

Concluons sur ce point. Quand l'apôtre fait taire les Corinthiennes
qui interrompent le culte par leurs questions intempestives, il prend
une mesure d'ordre réclamée par les circonstances. En revanche il
est persuadé que Dieu peut se servir d'une femme comme d'un homme

pour édifier son Eglise par la prédication et l'enseignement. Parmi les
fidèles qu'U salue dans ses épîtres, Paul parle de quelques femmes
avec tant d'amitié et de gratitude qu'on ne peut en déduire que
ceci : ces coUaboratrices si appréciées ont secondé l'apôtre dans ce
qui était pour lui l'essentiel de sa vie : l'annonce de l'évangile au
monde. C'est ailleurs que dans le fameux taceat mulier in ecclesia

qu'on trouve la vraie pensée paulinienne.
Avant de passer à notre dernier point, ouvrons une courte parenthèse

pour répondre à une question que sans doute vous vous posez
et que vous vous étonneriez de me voir éluder. En ce temps où dans
l'Eglise réformée le débat sur le ministère pastoral féminin est ouvert,
quel parti prendre après avoir lu saint Paul Je dirai mon sentiment
en quelques mots.

L'Eglise paulinienne est réellement un corps dont tous les membres
divers exercent chacun sa fonction propre. L'Eglise réformée d'aujour-

1 De même, dans Rom. 16 : 6 et 12, Paul écrit : « Saluez Marie qui s'est
donné beaucoup de peine pour vous » et « Saluez ma chère Persis qui s'est
donné beaucoup de peine dans le Seigneur ». Dans les deux cas figure le verbe
KOmâv, qu'on trouve quatorze fois dans les épîtres de Paul et qui — sauf dans
Eph. 4 : 28 et II Tim. 2:6 — désigne le travail évangélique soit de l'apôtre
(six fois), soit de ses collaborateurs (six fois également).



328 PHILIPPE-H. MENOUD

d'hui n'est pas un corps au sens pauhnien du mot ; eUe ne connaît sur
le terrain paroissial qu'un seul ministère, le pastorat, conçu par des
hommes et pour des hommes.

Commençons par réformer le pastorat mascuhn ; dans les viUes qui
possèdent un corps pastoral nombreux, spécialisons-le au sens où le

corps médical est spéciausé. Alors, dans ce corps pastoral renouvelé
et diversifié la femme trouvera plus facilement sa place.

III
La soumission de la femme à son mari est prescrite deux fois

par l'apôtre. D'abord dans l'épître aux Colossiens en termes assez
secs : « Femmes, soyez soumises à vos maris, comme il se doit dans
le Seigneur. Maris, aimez vos femmes et ne leur montrez pas d'humeur »

(3, 18-19). Les mêmes préceptes sont repris et développés dans le
grand texte de l'épître aux Ephésiens (5, 22-33), qui occupe la place
d'honneur dans toutes les liturgies chrétiennes du mariage. Ce

passage est dans toutes les mémoires. Il suffit d'en citer l'essentiel :

« Que les femmes soient soumises à leurs maris comme au
Seigneur. En effet le mari est le chef de la femme comme le Christ
est le chef de l'Eglise ; or l'Eglise se soumet au Christ ; les femmes
doivent donc et de la même manière se soumettre en tout à leurs
maris.

» Maris, aimez vos femmes comme le Christ a aimé l'Eglise ;

il s'est hvré pour eUe afin de la sanctifier en la purifiant par le
bain d'eau qu'une parole accompagne ; car il voulait se la
présenter à lui-même toute resplendissante, sans tache ni ride ni
rien de tel, mais sainte et immaculée. De la même façon les maris
doivent aimer leurs femmes... »

La première chose qui frappe dans ce texte, c'est que la règle
faite à la femme chrétienne d'obéir à son mari comme au Seigneur
n'est pas isolée. EUe est la réponse à l'obligation faite au mari d'aimer
sa femme comme le Christ a aimé l'Eglise. L'union des époux chrétiens

est à l'image de l'union du Christ et de l'Eglise. Un mari chrétien
doit avoir pour sa femme les sentiments du Christ pour son Eglise ;

une femme chrétienne est en face de son mari dans la même situation

que l'Eglise en face de son Seigneur. Autrement dit, pour juger
des relations que l'apôtre étabht entre un mari et sa femme, il faut
regarder queUes sont les relations qui existent entre le Christ et
l'Eglise.

Le Christ a aimé l'Eglise en s'incarnant pour la sauver et en
mourant pour eUe sur la croix. Toute l'œuvre du Christ est inspirée
par son amour pour l'Eglise. Il n'aime qu'elle. Si sa parole atteint



SAINT PAUL ET LA FEMME 329

le monde, les hommes touchés par son appel sont ajoutés à l'Eglise
et deviennent en eUe et par elle l'objet de son amour. Cet amour
unique est d'une durée éternelle ; il est un feu qui ne s'éteindra pas.
Vivant auprès du Père depuis sa glorieuse résurrection, le Christ
intercède pour l'Eglise ; ü la dirige et la soutient par son amour.
Sans l'amour du Christ qui la console et l'affermit, l'Eglise ne subsisterait

ni aux persécutions, ni aux railleries ni aux attaques de toute
nature dirigées contre eUe de siècle en siècle.

Voilà pour l'étendue de cet amour. Et voici sa qualité. L'EgUse
que le Christ a aimée et qu'il aimera jusqu'à la fin, car son amour est
sans repentir, c'est l'Eglise qui d'âge en âge s'assoupit dans l'indifférence

ou la lassitude, qui flirte avec le monde ou qui cède au puissant
du jour. Il faut avouer que l'Eglise est souvent pour le Christ une
misérable épouse. Mais le Christ ne l'abandonne jamais ; son amour
demeure en dépit des défaiUances de l'Eglise et ü se fait d'autant
plus pressant et miséricordieux que l'EgUse est plus malheureuse.
C'est l'amour du Christ qui, toujours à nouveau, renouveUe la vie
de l'Eglise.

La soumission de l'Eglise est sa réponse à cet amour, réponse
faite de louanges et d'actions de grâces. Cette soumission n'est pas
faite de servilité et de süence. Au contraire, l'Eglise a reçu l'ordre
exprès de parler, parler au monde pour lui annoncer le Christ et
parler à son Seigneur par la prière et la confession de la foi. La
promesse lui a été faite d'être entendue et exaucée.

Si tels sont les modèles de l'amour du mari et de la soumission de
la femme dans le mariage chrétien, on doit constater qu'il ne reste
plus grand chose ici de cet ordre de la création auquel Paul se réfère
quand il écrit aux Corinthiens. Quand l'apôtre dit au mari d'aimer
sa femme comme le Christ a aimé l'Eglise, il ne lui donne pas du
tout je ne sais quels droits exorbitants ; il lui prescrit au contraire
une attitude toute faite de tendresse et d'amitié et teUe qu'un mari
ne peut la prendre et la garder que s'U est animé par l'esprit du
Christ.

La soumission de la femme comporte sans doute la reconnaissance
de ce fait que toute communauté a un chef et que le chef de la
communauté conjugale, selon saint Paul, est le mari. Mais il est un chef
au sens où le Christ est le chef de l'Eglise. La soumission dont parle
l'apôtre est en réalité une aide amicale et une intelligente coUabo-
ration.

Il est temps de conclure. Les seules révolutions qui comptent et
qui durent, et dont les effets bénéfiques se prolongent quasi
indéfiniment au cours des siècles, sont les révolutions spirituelles. C'est une
révolution semblable que Paul a faite quand ü a proposé comme



330 PHILIPPE-H. MENOUD

modèle de vie conjugale au couple chrétien l'image des relations
d'amour et d'unité qui hent le Christ à l'Eglise et l'Eglise au Christ.

Certes, l'apôtre a laissé la femme à la place seconde qu'eUe occupe
à côté de son mari. Mais en prescrivant à ce mari d'aimer sa femme
comme le Christ a aimé l'Eglise, il a condamné sans rémission
l'égoïsme du cœur mascuhn.

Si nous jetons les yeux sur le vaste monde, nous voyons que ce
n'est pas là où s'est exercée et où s'exerce encore l'influence directe
ou diffuse de la pensée apostolique que nous trouvons la femme la
moins hbre, la moins instruite et la moins aimée. C'est pourquoi,
si j'étais femme, je dirais à la manière de saint François d'Assise :

« Loué soit Dieu pour saint Paul. »

Philippe-H. Menoud.


	Saint Paul et la femme

