Zeitschrift: Revue de Théologie et de Philosophie

Herausgeber: Revue de Théologie et de Philosophie

Band: 19 (1969)

Heft: 5

Artikel: Whitehead et la découverte de I'existence de Dieu
Autor: Parmentier, Alix

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-380930

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 10.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-380930
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

WHITEHEAD ET LA DECOUVERTE
DE L’EXISTENCE DE DIEU

Whitehead est I'un des rares métaphysiciens contemporains chez
qui l'on trouve une démarche rationnelle conduisant, & partir de
I’expérience des réalités sensibles, a affirmer sans échappatoire pos-
sible I'existence de Dieu. Nous avons précédemment fait allusion a
la premiére forme que prend chez lui cette démarche *; il y en a
d’autres, qui la complétent. Mais avant de les aborder, il peut étre
éclairant de souligner certaines grandes négations que 1’on rencontre
chez Whitehead et qui situeront mieux, par contraste, sa propre
position ; et, tout d’abord, ses négations concernant la connaissance
de 'existence de Dieu.

Refus de I’ontologisme. Whitehead nie absolument que nous puis-
sions avoir 'intuition ou, comme il le dit encore, la « vision directe »
d’un Dieu personnel 2. Il mentionne a ce sujet la position de 1'Eglise
catholique, notamment la condamnation de Rosmini 3, et approuve
la sagesse évidente de la théologie chrétienne qui, au moins dans son
courant principal, refuse I'ontologisme 4.

Refus des preuves, qui partant du cosmos, démontrent I’ existence d’un
Dieu transcendant. Examinant le concept sémite d’un Dieu transcen-
dant, Dieu personnel « dont l'existence est le seul fait métaphysique
ultime et qui a décrété et ordonné I'existence dérivée que nous appelons
le monde actuel » 5, Whitehead affirme que ce Dieu est « en dehors de
toute rationalisation métaphysique » ¢ et qu'’il est impossible de prou-
ver l'existence d'un tel Etre a partir du monde. Pour lui, une preuve
qui part de la considération du monde que nous expérimentons ne

Cf. notre Revue, 1969/IV, p. 225-234.

Religion in the Making, Cambridge University Press, 1926, p. 67.
Voir op. cit., p. 63.

Voir op. cit., p. 67.

Op. cit., p. 68.

Op. cit.,, p. 70.

S B W B



308 ALIX PARMENTIER

peut pas s’élever au-dessus de la réalité propre a ce monde : « Elle
peut seulement découvrir tous les facteurs que ce monde révéle a
notre expérience. Autrement dit, elle peut découvrir un Dieu imma-
nent, mais non pas un Dieu totalement transcendant. » * Whitehead
fait ici allusion, indirectement, a la philosophie scolastique. Mais ce
qu'il rejette, notons-le bien, ce n’est pas du tout 'argumentation a
partir du monde : c’est I’affirmation, sur la base d'une telle argumenta-
tion, de I'existence d’un Dieu transcendant. « En considérant le monde,
dit-il, nous pouvons trouver tous les facteurs qui sont requis par la
situation métaphysique totale ; mais nous ne pouvons pas découvrir
quelque chose qui ne soit pas inclus dans cette totalité du fait actuel,
et qui pourtant 'explique. » 2

Refus d'une preuve « a priori ». La « raison abstraite », selon I'expres-
sion méme de Whitehead 3, ne peut pas découvrir I’existence de Dieu.
Au terme de la démarche qui 1'a conduit & poser l'existence dun
Principe qui est Dieu, Whitehead insiste avec force sur le fait que ce
Principe ne peut étre découvert qu’'a partir de 'expérience, grace a
un raisonnement qui a son point de départ dans ’expérience.

Une seule fois, en un tout autre lieu, Whitehead semble admettre
la possibilité d’une preuve a priori. Parlant du concept sémite de
Dieu, il affirme en effet que «la seule preuve possible semblerait étre
la ‘preuve ontologique’ congue par saint Anselme et rénovée par
Descartes » 4. I1 ajoute que cette preuve est rejetée par «la plupart
des philosophes et théologiens », par exemple le cardinal Mercier dans
son Manuel de philosophie scolastique. Lui-méme ne reprend en aucune
maniére, sous aucune forme, cette preuve qui concerne, du reste, un
concept de Dieu qu’il refuse. Hypothétiquement, il la juge possible
pour qui veut prouver l’existence d'un Dieu transcendant ; mais, en
ce qui le concerne, il n’a que faire d'une telle preuve.

En résumé, nous pouvons donc dire que, pour Whitehead :

— nous n’avons pas d’intuition de Dieu ;

— nous ne pouvons pas démontrer I'existence de Dieu a priori ;

— mais nous pouvons, a partir du monde que nous expérimentons,
découvrir Dieu, et un Dieu immanent au monde.

Nous disons bien «découvrir». C’est le mot méme qu’emploie
Whitehead pour désigner sa propre démarche, et il est trés important.
Il ne parle jamais de « preuve », de « prouver » I'existence de Dieu.

1 Religion in the Making, p. 71.

z Ibid.
3 Science and the Modern World, Cambridge University Press, 1926, p. 251.
4 Religion in the Making, pp. 70-71. C’est nous qui soulignons. — Mais

voir également, au sujet de Descartes, Modes of Thought, The McMillan Co.,
1938, p. 155.



WHITEHEAD ET LA DECOUVERTE DE L’EXISTENCE DE DIEU 309

Une fois seulement, nous le verrons, il présente sa découverte sous
forme de preuve, en la comparant au second postulat de la Raison
pratique. Mais Whitehead n’a aucun souci apologétique. Sa démarche
est celle d’'un philosophe qui se trouve amené, par une nécessité
purement métaphysiquer, a poser l'existence d’'un Principe qu’il
reconnait comme Dieu. Ce Dieu, il n'en démontre pas l'existence au
sens rigoureux du terme : il Le découvre comme un Principe qui rend
raison de l’existence et de la nature du monde, mais dont on ne peut
rendre raison puisque toute raison découle de Lui 2.

Il y a donc chez Whitehead un premier moment de la découverte
de Dieu, qui est la découverte de Son existence. Il y aura un second
moment, qui sera la découverte de Sa nature — c’est-a-dire de ce que,
sur la base de sa métaphysique, Whitehead estime qu’il peut dire et
méme qu’il doit dire de Dieu. Bien que nous nous en tenions, dans cet
article, A la découverte de l'existence de Dieu, il n’est pas inutile, pour
mieux la comprendre, de noter rapidement les grandes négations de
Whitehead concernant la nature de Dieu.

Whitehead était anglican d’origine mais, en tant que philosophe,
il ne l'est plus. Il rejette la théologie chrétienne et, avant elle, la
notion grecque d'un Dieu « éminemment réel » dont le monde dépen-
drait radicalement dans son étre. Il voit I’origine de cette conception
dans la séduction exercée par les mathématiques sur la pensée de
Platon et dans l'idéalisation du nombre : le nombre est une forme
idéale sans mouvement, se suffisant a elle-méme, parfaite, éternelle,
douée d'une réalité éminente, n’ayant, dans sa nature méme, aucune
relation 4 la création — création congue comme « une occupation
inférieure d’'un Absolu statique » 3. Whitehead estime que le grand
inconvénient de cette conception qui, alliée & la conception sémite
de Dieu, a passé dans la théologie chrétienne, est que si cet Ens
realissimum est nécessaire au monde sans que le monde, en retour,
lui soit nécessaire, il y a un abime entre les deux : nous ne pouvons
pas connaitre ce Dieu qui, totalement séparé du monde, échappe a

I Par « métaphysique », j'entends simplement ici la science de ce qui est
considéré en tant qu’étre. Ainsi congue, la métaphysique équivaut, dans le cas
de Whitehead, & la cosmologie, puisqu'’il identifie 1’étre et le devenir. Il fait
cependant une distinction entre cosmologie et métaphysique, mais dans laquelle
le simple exposé proposé ici ne nous oblige pas a entrer.

2 Voir Science and the Modern World, p. 249. Ce Dieu, s’il rend réellement
raison de l'existence du monde, n’est pas cependant créateur au sens absolu ;
il n’est pas non plus transcendant au sens que I’on donne traditionnellement
a ce terme.

3 Modes of Thought, p. 111. Les Idées constituent ainsi, pour Whitehead,
la gloire et la tragédie de la pensée grecque. Voir Immortality, in P. A. SCHILPP,
ed., The Philosophy of A. N. Whitehead, The Library of Living Philosophers,
Tudor Publishing Co., 1951, p. 687.



310 ALIX PARMENTIER

toute « rationalisation métaphysique » * ; et, du point de vue pratique,
nous n’avons plus qu’a nous replier dans une obéissance passive a sa
volonté 2,

Pour Whitehead, Dieu n’est pas un Etre transcendant et créateur
comme le Dieu des Hébreux. Il n’est pas un Moteur Immobile a la
maniére de celui d’Aristote. Whitehead s’oppose aussi au panthéisme
pour qui le monde n’a d’autre réalité que celle de Dieu, dont ce monde
n'est qu'une phase, un moment 3. Enfin, Whitehead reproche au
bouddhisme une conception de Dieu trop impersonnelle, dont la pure
infinité exclut une influence active sur le monde 4. Sa pensée n’est
cependant pas sans affinité avec ce qu’il appelle la conception imma-
nentiste de 1’Asie orientale, conception d’un ordre impersonnel auquel
le monde se conforme sans qu'’il lui soit imposé de I'extérieur 5. 11 se
montre partisan d'une réconciliation entre la conception sémite et la
conception immanentiste ; et, de fait, il considére le Christ comme
celui qui a apporté a la conception sémite toutes les restrictions per-
mettant de réintroduire Dieu dans le monde 6. De plus, il considére
la personne et la vie du Christ comme la réfutation absolue de la
conception que se sont forgée les chrétiens en faisant leur Dieu a
I'image du Premier Moteur que rien ne meut, d'un César dominateur
et d’un moraliste impitoyable.

Mais venons-en aux textes concernant la découverte de 1'existence
de Dieu.

On peut relever, dans les ouvrages de Whitehead, cinq lieux prin-
cipaux ol se trouve exposée explicitement la démarche, ou une
démarche le conduisant 4 affirmer l'existence de Dieu ; et il est inté-
ressant de les considérer successivement, selon 1'ordre chronologique
des ouvrages ot ils se situent. On pourrait dire que, dans le cas présent,
Iordre génétique n’a pas une énorme importance, puisque les trois
ouvrages qui sont en question — les trois ceuvres essentielles de
Whitehead — ont paru en quatre ans, ce qui est un laps de temps un
peu court pour que 1'on puisse réellement parler d'une évolution dans
la pensée, compte tenu du fait que ces livres sont, de I'aveu de leur
auteur, le fruit d’années de méditation. Il est cependant intéressant
de constater une explication croissante, ou peut-étre une pénétration
croissante. Aussi vaut-il la peine de présenter successivement ces cinq
textes, méme s’ils se recoupent ou se répétent, car chacun d’eux a

1 Religion in the Making, p. 70.

2 Cf. Process and Reality, The McMillan Co., 1929, p. 5I9.

3 Voir Religion in the Making, p. 69.

4 Voir Science and the Modern World, p. 18, et Mathematics and the Good,
in P. A, ScHILPP, 0p. cil.,, p. 675.

5 Voir Religion in the Making, p. 68.

6 Voir op. cit., p. 77-78 et 72-74.



WHITEHEAD ET LA DECOUVERTE DE L’EXISTENCE DE DIEU 311

quelque chose de propre et 'on peut constater une progression de
I'un a 'autre 1.

1. Le premier texte, qui est le plus fondamental mais ol bien des
choses ne sont pas encore explicitées et ol rien ne nous est dit de la
nature de Dieu, se trouve dans le premier ouvrage ot Whitehead a
commencé & exposer sa métaphysique, Science and the Modern World.
De ce chapitre trés ardu nous ne retiendrons que l'essentiel, qui a
d’ailleurs déja été présenté dans un précédent article.

Partant de I’expérience des réalités sensibles, qu’il analyse, White-
head est conduit a affirmer que le réel que nous expérimentons est
un tissu d’interrelations, relations entre des entités ultimes qu’il
appelle « entités actuelles » (c’est-a-dire existant en acte) ou « occasions
d’expérience » puisque chacune est congue sur le mode d'un acte
d’expérience, d'un acte de perception non cognitive. Chacune de ces
entités actuelles est informée, déterminée par des formes ou objets
éternels qu’elle absorbe dans sa synthése ; ces objets éternels consti-
tuent un « royaume » de la possibilité, de la potentialité, que requiert
I'actualité du monde temporel.

Tout ce qui est «actuel», autrement dit tout ce qui existe au
sens le plus fort du terme (et non pas seulement a titre de possible)
est un «proceés» (process) d’expérience. Ce proceés d’expérience par
lequel l'entité actuelle se constitue elle-méme a partir des autres
entités (actuelles et possibles), cette concrescence, s’opére sous la pous-
sée d’un élan créateur, la créativité. Cette créativité, « activité subs-
tantielle » sous-jacente au devenir du monde (transposition de 1'uni-
que substance infinie de Spinoza 2), n’est pas elle-méme une actualité
au-dela des entités actuelles. C’est I'analyse du monde que nous expé-
rimentons qui conduit & poser cette « créativité » et les objets éternels

1 Nous n’envisagerons ici que les démarches tout a fait explicites. Si I'on
veut trouver, a l'intérieur du systéme de Whitehead, des arguments en faveur
de l'existence de Dieu, on peut en dégager plusieurs qui ne sont pas identiques
aux ¢« découvertes » présentées ici (bien que, sans doute, ils puissent toujours,
en définitive, s’y ramener) ; une telle recherche est trés intéressante, mais n’est
pas le but précis du présent article. On peut se reporter, a ce sujet, & CH. HARrT-
SHORNE : Whitehead’s Idea of God, in P. A. ScHiLpP, ed., op. cit., p. 536 sq.
— D’autre part, mon intention n’est pas non plus, ici, d’entreprendre un examen
technique de la situation du concept de Dieu et de ses fonctions dans le sys-
téme de Whitehead, comme l'a fait, par exemple, W. A. CHRISTIAN (The
Concept of God as a Derivative Notion, in W. L. RErse and E. FREEMAN :
Process and Divinity, Philosophical Essays presented to Ch. Hartshorne,
Open Court Publ. Co., 1964, p. 181-203). La maniére dont j'aborde la question
peut, sans aucun doute, préter a la controverse, mais je pense qu’elle se justifie.

2 Voir Science and the Modern World, p. 148 et p. 247-248. Cette créativité
n’est autre que la capacité d’autocréation inhérente aux entités actuelles, leur
capacité d’'unifier le monde en elles-mémes, et qui se transmet d’une unification
du monde & une autre unification du monde, assurant ainsi I'incessant devenir
de l'univers.



312 ALIX PARMENTIER

(les possibles). Mais les objets éternels, qui viennent déterminer I’actua-
lité, sont de purs possibles, qui ne peuvent donc rendre raison de
la détermination qu’ils apportent. Quant a la créativité, qui n’est
pas en elle-méme une réalité actuelle, elle est indéterminée, aveugle.
Comment se fait-il donc que tel possible s’actualise, et non tel autre ?
Qui opére, parmi les possibles, un choix sans lequel ils se neutralise-
raient mutuellement, une limitation sans laquelle ne pourrait jaillir,
dans 'actualité, aucune valeur déterminée ? C’est ainsi que Whitehead
est amené A poser l'existence d'un Principe de limitation, qui est en
méme temps Principe de concrétion, selon ce qui a été expliqué dans
un article précédent 1.

2. Le second lieu ou se trouve exposée explicitement la découverte
de ce Principe a 'avantage d’étre beaucoup plus simple (le premier
exposé, dont il n’a été donné ici qu'un résumé succinct et simplifié,
étant extrémement complexe). D’autre part, cette seconde démarche,
sans étre formellement différente de la premiére, explicite cependant
des notions trés importantes qui jusque-la n’étaient qu’implicites.

Cette seconde démarche apparait dans Religion in the Making,
le second grand ouvrage métaphysique, trés différent de Science and
the Modern World et qui, aprés une analyse de la religion et de I'expé-
rience religieuse, examine les fondements métaphysiques de la reli-
gion. Aprés avoir présenté de nouveau son analyse métaphysique de
I'univers, Whitehead se demande ce que I’on peut dire de la nature de
Dieu en fonction de cette métaphysique. Et, avant d’exposer ce que
cette métaphysique peut dire de la nature de Dieu, il commence par
montrer comment elle conduit a affirmer Son existence. Cette démarche
peut se résumer ainsi :

a) Une entité actuelle est une chose limitée ; c’est le jaillissement
d’une valeur, dans un acte de perception (non cognitive) ou le sujet
de la perception, loin d’étre antérieur a ce qu’il appréhende, résulte
lui-méme de sa saisie (grasping together) des éléments de 1'univers
qu’ll synthétise. Cette synthese effectuée en chaque entité actuelle
est I'union de quelque chose qui est déja actuel (les entités déja
actualisées qui constituent le monde actuel, le monde « déja la») et
de quelque chose qui est nouveau : le monde des « formes idéales »,
de la possibilité. Mais toutes les formes ne sont pas réalisées dans
toutes les entités actuelles, et celles qui sont réalisées ne le sont pas
toutes au méme degré. De méme, les entités déja actuelles n’entrent
dans la composition d’'une nouvelle synthése que selon une certaine
graduation. Il y a donc une graduation dans l’actualisation des

r Cf. notre Revue, 1969/1V, p. 225-234.



WHITEHEAD ET LA DECOUVERTE DE L’EXISTENCE DE DIEU 313

possibles, et cette graduation s’effectue en tenant compte de ce qui
est déja actuel et qui contribue selon un certain ordre 4 la nouvelle
synthése. En effet, pour qu'une valeur puisse surgir, il faut un certain
unisson entre les faits, il faut une certaine mesure d’harmonie. Et,
par définition, I’harmonie implique une limitation. I1 faut donc une
limitation, sans laquelle non seulement il n’y aurait pas de valeur,
mais encore il n’y aurait rien .

Jusqu’ici nous avons retrouvé a peu pres la premiére démarche,
mais avec un accent nouveau mis sur la notion d’harmonie, qui est
extrémement importante dans la métaphysique (et 1’éthique) de
Whitehead. Mais la suite du texte apporte un élément nouveau et
répond, par le fait méme a une question qui n’avait pas encore été
soulevée.

b) En effet, on nous a dit que les entités actuelles jaillissaient
du concours des entités actuelles déja existantes et d’'un choix, d'une
hiérarchisation de formes idéales (objets éternels, possibles), ce jaillis-
sement s’opérant sous la motion de la créativité. Mais si toute entité
actuelle jaillit d’'un fondement déja actuel, il faut bien qu'il y ait,
a la base de tout, une entité actuelle premiére, primordiale. Il faut
une entité déja actuelle, qui soit un fondement antécédent, permettant
I’entrée des formes idéales dans le devenir du monde temporel que
ces formes viennent déterminer. I1 faut donc poser une premieére
entité actuelle antérieure au procés du monde temporel. Cette pre-
miére entité actuelle (intemporelle 2) est postulée a la fois par le
devenir du monde actuel temporel et par les formes, les objets éternels.
Dans le texte auquel nous nous référons, Whitehead se borne a affir-
mer que Dieu, fondement antérieur au procés du monde, doit inclure
en lui, concevoir, toutes les possibilités de valeur réalisables dans le
monde temporel, autrement dit tous les objets éternels. Un peu plus
tard, dans Process and Reality, il explicitera sa pensée avec plus de
rigueur et précisera qu’en vertu du principe ontologique (selon lequel
en dehors de ce qui est actuel, il n’y a rien) les objets éternels eux-
mémes doivent se référer a une actualité. Mais avant d’en arriver a
cette précision, relevons encore, dans Religion in the Making, une
autre formulation du raisonnement conduisant a affirmer 1'existence
de Dieu.

I Voir Religion in the Making, p. 152.

2 L’intemporalité de Dieu et son caractére primordial (en raison duquel I1
est nécessairement unique) distinguent Dieu des autres entités actuelles (tem-
porelles). Whitehead affirme toutefois qu’il n'y a qu'un seul genre d’entités
actuelles, lequel inclut aussi bien Dieu que «le moindre souffle d’existence »
(voir Process and Reality, p. 28 et p. 168) ; mais cette univocité de I'étre se
trouve par ailleurs contredite, semble-t-il, et pratiquement impossible & main-
tenir.



314 ALIX PARMENTIER

3. Cette fois, on peut davantage parler d'« argument ». En effet,
a l'intérieur d’un chapitre ol il montre que le but que Dieu se propose
est la réalisation de la valeur dans le monde temporel, Whitehead
reprend son analyse métaphysique et présente son raisonnement de
la maniére suivante.

Le but que Dieu se propose en réalisant la valeur, dit-il, est en
un certain sens un dessein créateur. Sans Dieu, il n’y aurait pas de
créatures, puisque, sans ordre harmonieux, la fusion perceptive (qui
constitue la texture méme de 1'étre-en-acte) ne serait que confusion
et se neutraliserait elle-méme. Cet ordre, cette harmonisation que
Dieu réalise, est la raison du monde. Nous ne sommes pas en présence
d’un monde qui, accidentellement, serait ordonné : « Il y a un monde
actuel parce qu’il y a un ordre dans la nature. S'il n'y avait pas
d’ordre, il n’y aurait pas de monde. Et puisqu’il y a un monde, nous
savons qu’il y a un ordre. L’entité ordonnatrice est un élément néces-
saire dans la situation métaphysique présentée par le monde actuel.»
Et Whitehead souligne que ce raisonnement constitue une extension
de I'argument de Kant a partir de I’ordre moral (deuxiéme postulat
de la Raison pratique), avec cette différence que Kant rejette I'argu-
ment a partir du cosmos et que, par ailleurs, Kant part de 'ordre
moral alors que Whitehead part de 'ordre esthétique constaté dans
le monde. Sa métaphysique — et il faut citer ce passage car il est
trés important — «trouve les fondements du monde dans I'expérience
esthétique, plutdt que — comme le fait Kant — dans 1’expérience
cognitive et conceptuelle. Tout ordre est donc ordre esthétique, et
I'ordre moral ne représente que certains aspects de 1’ordre esthétique.
Le monde actuel est le résultat de 1l'ordre esthétique, et 'ordre
esthétique provient de I'immanence de Dieu » 2.

Dans son contenu métaphysique, cet argument n’apporte rien de
formellement nouveau ; car si Dieu est cause de l'ordre du monde
(ordre qui est la condition sine gua non du monde), c’est en tant que
Principe de limitation — la limitation impliquant un ordre effectué
au sein des possibles et au sein de I'actualité ou se réalisent ces pos-
sibles. De méme, l'affirmation « tout ordre est ordre esthétique » n’est
pas nouvelle, puisque nous savons déja que I’expérience (non cognitive)
qui constitue la texture méme de 1'étre-actuel est expérience esthéti-
que, chaque entité actuelle étant une syntheése esthétique 3. Il est
cependant intéressant de noter que la seule fois o Whitehead présente
sa découverte de Dieu sous forme d’argument, de «preuve» (en

! Religion in the Making, p. 104. Cf. p. 111-112.

3 Op. cit., p. 105.

3 Voir, par exemple, op. cit., p. 115 ; Science and the Modern World, p. 227-
228.



WHITEHEAD ET LA DECOUVERTE DE L’EXISTENCE DE DIEU 315

prenant ce terme en un sens assez large), il le fait en insistant sur la
notion d’ordre, et d’ordre esthétique.

L’apport nouveau de Process and Reality, en ce qui concerne
I'existence de Dieu, peut se ramener essentiellement & deux points
(si’on s’en tient toujours aux affirmations explicites).

4. Tout d’abord Whitehead précise, en y insistant, ce qui n’était
que suggéré dans le passage de Religion in the Making mentionné
plus haut, ou il se bornait a affirmer que Dieu doit «inclure toutes
les possibilités de valeur ». Si Dieu doit inclure toutes les possibilités
de valeur, c’est que, en vertu du principe ontologique, les objets
éternels (possibilités de valeur), pour éire a titre de possibles, doivent
étre « contenus » dans une entité actuelle. Car, en vertu du principe
ontologique, «tout doit étre quelque part, ‘quelque part’ signifiant
ici ‘quelque entité actuelle’ » T ; ou, en d’autres termes, en dehors de
ce qui est actuel, il n'y a rien ; tout ce qui existe provient, dérive,
d'une entité actuellez. Il faut donc que les objets éternels, pour
exister en tant que possibles, se référent déja a une entité actuelle
qui soit leur «lieu». Dieu est cette entité actuelle primordiale qui
congoit les possibles et qui, en les concevant, les ordonne, les hiérar-
chise, permettant ainsi leur réalisation dans des entités actuelles. La
conception méme des possibles, leur « évaluation », implique un désir
de les réaliser, une tension vive que Whitehead appelle « appétition ».
Ainsi Dieu, en tant qu’entité actuelle primordiale concevant les
possibles et les ordonnant, est tendu vers leur réalisation dans le
monde actuel. Whitehead dira que, de cet ordre réalisé conceptuel-
lement en Dieu, chaque entité actuelle « hérite » I'idéal de sa propre
réalisation, le dessein, le but qui guidera son autocréation. Mais
ceci, précisément, nous améne a un cinquiéme point essentiel concer-
nant la découverte de 1'existence de Dieu.

5. Dans Process and Reality, ot Whitehead explicite pleinement
I’aspect théologique du procés de concrescence des entités actuelles,
I'affirmation du Principe de concrétion se présente sous une nouvelle
forme : en tant que Principe de concrétion, Dieu est « I’entité actuelle
dont chaque concrescence temporelle regoit le but initial d’olt part

t Cf. Process and Reality, p. 73 : « Tout doit étre quelque part, ‘quelque
part’ signifiant ici quelque entité actuelle. La potentialité générale de I'univers
doit donc étre quelque part... C’est une contradiction dans les termes que
d’admettre qu’'un fait explicatif peut sortir du non-étre pour atterrir dans le
monde actuel... Tout fait explicatif se référe a la décision et a l'efficacité d'une
chose actuelle. » Voir aussi, op. cit., p. 48. — Dieu est ainsi médiateur entre
la potentialité (qu’il congoit, mais sans «créer » les possibles) et I'actualité :
voir op. cit., p. 63-64).

2 Voir op. cit.,, p. 64-65, p. 28, p. 113.



316 ALIX PARMENTIER

son autocausation » . Autrement dit : 1’activité de concrescence de
chaque entité actuelle (son autocréation a partir des autres éléments
du monde, actuels et possibles) est une activité orientée, déterminée
(partiellement), dés son point de départ, par ce que Whitehead appelle
le «but subjectif» de 1'entité actuelle, I'intention qui guide son auto-
création. Ce but subjectif, dont nous ne pouvons pas expliquer davan-
tage ici la nature et I'exercice, correspond a la limitation que Dieu
impose a l'infinie richesse de la potentialité dans le cas de chaque
entité actuelle. Whitehead dira que Dieu offre 4 chaque entité actuelle
les possibilités de valeur qui lui permettront d’atteindre sa perfection
propre.

Affirmer que, parce que toute actualité temporelle est déterminée
et finalisée, il doit y avoir une premiére actualité qui lui donne d’étre
ainsi finalisée, n’est qu’une autre maniére d’exprimer la premiére
démarche, celle qui conduit a la découverte du Principe de limitation
et de concrétion. Toutefois, cette nouvelle formulation est importante
en ce sens qu’elle met 1’accent sur 1'aspect téléologique (aspect capital
chez Whitehead) de l'actualité temporelle : les réalités ultimes qui
constituent la texture métaphysique du monde de notre expérience
sont des activités finalisées, qui regoivent de Dieu leur fin. Dieu Lui-
méme est leur fin d’une certaine maniére, mais non pas d’'une maniére
absolue, car le Dieu de Whitehead n’est pas Acte pur. Il est, Lui aussi,
en devenir et demande de s’achever incessamment en absorbant en
Lui le monde temporel. Son aspect « primordial » (qui correspond au
Principe de concrétion), par ol Il congoit les possibles et fonde toute
actualité, n’est en effet qu’un aspect de la déité. Outre sa « nature
primordiale », Dieu a aussi une «nature conséquente » : ’enrichisse-
ment que lui apporte le monde qu’ll absorbe en Lui.

Résumant les cinq démarches exposées, nous pouvons donc dire
que Dieu est posé :

comme principe de limitation, d’ordre et d’existence, de concrétion,
d’harmonie et de valeur (1, 2 a, 3) ;

comme actualité primordiale, «lieu» des possibles (4) et fonde-
ment de toute actualité temporelle (2 b) ;

comme source et cause exemplaire (et cause finale dans une cer-
taine mesure) du devenir téléologique des entités actuelles (5) 2.

1 Process and Reality, p. 374. Cf. p. 134.

2 11 y aurait aussi une argumentation a partir de la nouveauté (voir par
exemple op. cit., p. 64, 104, 135, 248, 377 ; Religion in the Making, p. 113-115),
mais qui, en définitive, se raméne aux précédentes. — D’autre part, si 1'on
voulait faire une étude compléte (ce qui ne saurait étre le cas ici), il faudrait
examiner 'apport du quatriéme grand ouvrage, Adventures of Ideas ; mais cet
apport concerne davantage la nature de Dieu et Sa relation au monde que
la découverte proprement dite de Son existence.



WHITEHEAD ET LA DECOUVERTE DE L’EXISTENCE DE DIEU 317

Mais Whitehead ne s’en tient pas 1a. Il ne se contente pas d’avoir
découvert métaphysiquement l'existence de Dieu. Dans Religion in
the Making, il s’interroge pour savoir ce que sa métaphysique précé-
demment élaborée peut dire de Dieu . Et un peu plus tard, dans
Process and Reality, il fait davantage, puisqu’il examine ce que ses
principes métaphysiques « exigent en ce qui concerne la nature de
Dieu»2. Cette question déborderait beaucoup les limites de cet
article ; elle seule pourtant donne sa pleine signification a la méta-
physique de Whitehead. Car la découverte métaphysique de l'exis-
tence de Dieu ne porte que sur Dieu Principe de concrétion et entité
actuelle primordiale ; elle ne découvre que Dieu-primordial, et non
Dieu dans sa pleine actualité, qu’il acquiert en s’unissant le monde.
Elle ne nous dit pas que Dieu est Amour, qu’ll est Sauveur, qu’ll est
Paix. Et cependant tout ceci, qui correspond a la nature conséquente
de Dieu et a sa nature « superjective » 3 et que nous pouvons connaitre,
si imparfaitement que ce soit, dans ’expérience religieuse, n’est pas
étranger a la métaphysique. Tout en ayant une conscience aigué du
caractere inadéquat, en ce domaine, du langage métaphysique, White-
head n’hésite pas a parler métaphysiquement de Dieu ; et ce qu’il
affirme, méme si nous ne pouvons y souscrire sur certains points
essentiels, ne saurait nous laisser indifférents.

ALIX PARMENTIER.

t Voir Religion in the Making, p. 150.

3 Process and Reality, p. 52I.

3 Ce triple aspect que Whitehead, dans son analyse métaphysique, distingue
en Dieu, n’est pas sans évoquer les trois personnes de la Sainte Trinité. Je me
permets, a ce sujet, de renvoyer aux chapitres X et XI de La philosophie de
Whitehead et le probléme de Dieu. Je dois cependant signaler que la maniére
dont j’ai présenté les trois « natures» de Dieu, manieére qui implique néces-
sairement, étant donné I'ambiguité des textes, une part d’interprétation, n’est
pas universellement admise. Le professeur Lewis Ford (University of the
Pacific, Stockton, California), en particulier, a récemment abandonné ce type
d’interprétation pour une perspective trés différente.



	Whitehead et la découverte de l'existence de Dieu

