Zeitschrift: Revue de Théologie et de Philosophie
Herausgeber: Revue de Théologie et de Philosophie

Band: 19 (1969)

Heft: 5

Artikel: Société romande de philosophie : histoire et avenir de la neutralité
philosophique

Autor: Zaslawsky, Denis

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-380929

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 08.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-380929
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

SOCIETE ROMANDE DE PHILOSOPHIE

HISTOIRE ET AVENIR
DE LA NEUTRALITE PHILOSOPHIQUE

En philosophie, le recours a I'histoire peut jouer deux réles trés
différents I'un de 'autre. On les distingue dés 1’Antiquité, puisqu’on
les trouve déja dans 1’opposition, familiére aux commentateurs d’Aris-
tote, entre la doxographie et I'histoire des idées telle que I’a pratiquée,
pour la premiére fois semble-t-il, I'auteur de la Meétaphysique. La
tendance doxographique s’est enrichie au point de donner naissance,
dans les temps modernes, a cette discipline en principe autonome
qu’est I'histoire de la philosophie : c’est-a-dire 1’histoire de la philo-
sophie qui se veut objective, et qui décrit les systémes ou, quand elle
les discute, s’efforce de ne le faire que d'un point de vue interne.
Mais, parallelement a cette histoire descriptive, s’est développée, non
pas vraiment une autre méthode, comme pourrait le faire croire la
vogue actuelle des « lectures » et des « herméneutiques », mais plut6t
une branche dérivée de la doxographie qui prolonge la déviation
aristotélicienne et qui devrait prendre le nom d’histoire prospective ;
le trait essentiel de cette forme dégénérée d’histoire de la philosophie
étant qu’on y abandonne le principe de l'objectivité. Or, I'histoire
prospective permet souvent de formuler plus clairement une pensée
qui n’est pas encore parvenue a son état définitif, et cela par la
confrontation et la discussion, mais par une confrontation et une
discussion qui cette fois restent nécessairement externes : il ne s’agit
plus de rendre compte des philosophies qu’on discute ou compare,
mais de s’en servir pour en définir une autre. Sans doute, ce procédé
a quelque chose de choquant ; mais il y aurait de I'hypocrisie a le
rejeter sans autre : le fait est qu'on I'emploie constamment dans le
travail philosophique, et qu’il y est tres efficace a condition qu’on ne
lui accorde pas plus d'importance qu’il n’en a en effet. Au reste, tout
est 1a : le seul danger serait de confondre histoire descriptive et his-
toire prospective, c’est-a-dire de faire passer la simple critique externe
pour un examen interne et objectif — sous prétexte par exemple
d’une lecture plus profonde destinée & déceler de « vraies significations »

19



290 DENIS ZASLAWSKY

cachées ou inconscientes. Mais, une fois la distinction faite et admise,
il n'y a aucun mal a profiter des ressources de I'histoire prospective.

Tel est en tout cas le droit que nous nous donnerons ici, en recons-
truisant librement I’histoire de deux moments de la philosophie
moderne, le kantisme et le néo-positivisme, dans un but qui n’aura
pourtant rien d’historique dans le sens descriptif du terme : nous
allons montrer comment ces deux doctrines, considérées au point de
vue de la neutralité, se situent dans une méme lignée, celle du criti-
cisme ; et suggérer ensuite une critique de la neutralité criticiste, non
pas pour inciter a renoncer a la neutralité tout court, mais au contraire
pour en proposer une nouvelle forme plus puissante que 1’ancienne
et qul pourrait bien caractériser déja, quoique d'une fagon encore
latente et implicite, le mouvement dit de la philosophie analytique.

I

Ce programme suscite une objection qui, sans étre essentielle, ne
manque cependant pas d’utilité puisqu’elle appelle d’emblée une
mise au point terminologique. Apparemment en effet la critique du
criticisme est un travail qui a déja été réalisé, et a plusieurs reprises :
pourquoi I'entreprendre une fois encore ?

A cette question, deux réponses.

Tout d’abord, le sens dans lequel nous entendons ici le mot cri-
ticisme n’est pas celui qui s’est imposé dans les interprétations modernes
du kantisme. On s’accorde généralement pour distinguer dans la
Critique de la raison pure deux grandes lignes de pensée, ou plutdt
deux versants : I'un est constructif, et concerne la constitution posi-
tive de l'expérience et de la connaissance ; 'autre, destructif, fait
I'objet de la Dialectique transcendantale, et présente une critique de
la métaphysique dogmatique. Or il est remarquable justement que
ce second versant du criticisme, auquel le vocabulaire méme du
kantisme semble pourtant donner la premiére place dans 1’ensemble
du systéme, a été et est encore négligé aujourd’hui ; ou tout au moins
peut-on dire que depuis les néo-kantiens on lui a préféré en général
le versant constructif, sans doute parce que, assurément plus riche,
celui-ci pose davantage de problémes a l'interpréte. Mais ce choix,
qui se justifie donc du point de vue de I'histoire descriptive, a orienté
et parfois faussé les discussions plus proprement philosophiques ; et
c’est ainsi qu’en parlant de la critique du criticisme, on pense surtout
aujourd’hui a celle de ses ambitions constructives. Quant 4 nous, au
contraire, nous nous restreindrons au criticisme destructif ; c’est-a-
dire que nous ne prendrons en considération que les éléments de la
Critique de la raison pure ou la métaphysique spéculative est mise
en accusation et finalement répudiée.



HISTOIRE ET AVENIR DE LA NEUTRALITE PHILOSOPHIQUE 201

Mais, a cette premiére nuance terminologique, il faut en ajouter
une deuxiéme, plus importante et plus subtile. En elles-mémes, les
difficultés qui vont étre soulevées contre le criticisme destructif ne
sont pas nouvelles : on les trouvera toutes, quoique formulées diffé-
remment, chez les contemporains et les successeurs immeédiats de
Kant ; ce sont elles d’ailleurs qui, dans une large mesure, ont été a
l'origine des grands systémes post-kantiens (Fichte, Hegel). Cepen-
dant, la perspective dans laquelle nous allons les situer justifie plei-
nement leur reprise ; et la meilleure maniére de caractériser cette
perspective serait de dire qu’elle est formelle : voici en quel sens.
— Le criticisme destructif n’est pas vraiment une invention de Kant.
Certes, c’est lui qui en a donné la version la plus achevée, et de loin ;
mais sur ce point le kantisme n’est tout de méme qu'un cas parti-
culier de quelque chose de plus général, a savoir justement une forme
de doctrine. Or, c’est cette forme qu’on va critiquer, et non pas sa
réalisation dans tel ou tel systéme, fit-il le plus représentatif. Il faut
donc comparer au moins deux de ces systémes qui appartiennent
au type criticiste ; d’oli I'idée d’'une confrontation entre le kantisme
et le néo-positivisme : le second, a condition qu’on le réduise également
a sa partie destructive, constitue une véritable réincarnation du pre-
mier, c’est-a-dire, en clair, la version moderne du criticisme.

Ce rapprochement, peu ou pas exploité jusqu’ici, rend donc pos-
sibles une étude et une critique nouvelles du criticisme. Mais on con-
testera maintenant le fait historique lui-méme : est-il 1égitime de voir
ainsi dans le néo-positivisme une sorte de réédition du kantisme ?
Apreés l'objection générale contre la reprise de la critique du criti-
cisme, en voici donc une autre, qui se subdivise a son tour en deux
questions successives.

En premier lieu, la confrontation peut paraitre douteuse en raison
de I'absence de tout lien génétique entre les deux doctrines. En effet,
si les néo-positivistes, parl'intermédiaire de1’empirio-criticisme notam-
ment, ont subi l'influence de Kant, cette influence ne concernait que
le versant constructif : 1a aussi la théorie kantienne de la science et
de I'’expérience, ainsi que la valeur explicative de I'idéalisme transcen-
dantal, ont été amplement discutées, mais non pas la critique de la
métaphysique. — Au point de vue adopté ici, cela ne fait pas vrai-
ment difficulté ; on pourrait méme en tirer argument en faveur du
rapprochement et surtout de I'intérét qu'’il présente : puisque c’est le
criticisme abstrait, le criticisme en général, le criticisme dans sa forme
pure que nous voulons examiner a travers deux de ses modeles par-
ticuliers, il n’est nullement génant que ces derniers soient paralléles,
c’est-a-dire justement indépendants I'un de l'autre quant a l'ordre
génétique. Au contraire : plus ils seront indépendants et paralléles,
plus les traits qu’ils partagent seront significatifs de la présence



292 DENIS ZASLAWSKY

dans I'un comme dans l'autre d'une forme en quelque sorte néces-
saire.

Mais, en second lieu, ces points communs sont-ils assez nombreux et
assez précis pour permettre de soutenir, comme nous venons de le
faire, que le néo-positivisme reproduit le kantisme, sans pour autant
forcer I'interprétation ?

Assurément oui, si, une fois encore, on respecte la distinction
entre la forme et le contenu. Prenons 'exemple le plus simple, celui
de la notion de métaphysique. En partant d'une définition minimale
du criticisme destructif, et en disant simplement qu’il consiste a
exclure une discipline cognitive, un domaine de la connaissance, en
les déclarant « impossibles », on constate que les positivistes, a 'instar
de Kant, ont conféré le nom de métaphysique a cette discipline
impossible. Mais ni ce mot lui-méme, ni surtout le sens qu’on lui
donne traditionnellement, ne sont impliqués dans 1'idée formelle du
criticisme : la discipline condamnée pourrait recevoir n'importe quelle
autre dénomination, et recouvrir n’importe quel autre domaine. En
étudiant et en critiquant le criticisme destructif dans sa généralité,
et, si I'on peut s’exprimer ainsi, dans sa formalité, on doit donc faire
abstraction de bien des facteurs pour ne retenir en somme que les
notions de discipline, d’impossibilité, de rejet, etc., et analyser leur
fonctionnement.

Cette limitation par abstraction supprime d’abord la difficulté qui
pourrait provenir des divergences entre les deux systémes considérés.
En effet, si Kant et le positivisme ont bien utilisé la notion de méta-
physique, et si en gros ils visaient par la le méme dogmatisme, ce
parallélisme s’atténue des que I'on entre dans le détail. Alors que le
positivisme fonde sur ’empirisme radical une définition sommaire de
la métaphysique et la condamne en bloc, Kant est beaucoup plus
nuancé et distingue notamment une métaphysique possible d'une
métaphysique impossible ; cette derniére, issue de 'usage transcen-
dant des idées de la raison, s’oppose a la fois a la connaissance empi-
rique, ou les concepts de l'entendement sont appliqués au donné
sensible, et a la philosophie transcendantale, qui est I'étude de ces
concepts, et qui représente la métaphysique possible. C’est dire que,
par rapport a la métaphysique que bannit le positivisme, la métaphy-
sique spéculative qui dépasse les limites assignées a la connaissance
par I'épistémologie kantienne constitue une discipline plus étroite.
Mais, précisément, cette différence d’extension entre la notion de
métaphysique spéculative et celle de métaphysique au sens positi-
viste n’empéche pas la premiére d’étre 1’homologue de la seconde dans
I’ensemble de la démarche criticiste considérée en tant que telle :
en bref, il suffit ici que la métaphysique spéculative joue dans le
kantisme le méme role négatif que le positivisme attribue a la méta-



HISTOIRE ET AVENIR DE LA NEUTRALITE PHILOSOPHIQUE 203

physique tout court; car c’'est ce réle négatif, et lus seul, qui nous
intéresse.

Toutefois, ces considérations ne font qu’éliminer les points sur
lesquels il y a divergence ; elles ne prouvent pas que l’assimilation
du kantisme et du néo-positivisme a la forme générale du criticisme
soit vraiment légitime. Il faut donc déterminer maintenant quels
sont les points sur lesquels on observe une convergence réelle et posi-
tive.

Or, ce qui est remarquable, c’est que ces points d’accord ne sont
pas a proprement parler des points de doctrine ; et ce fait, en expliquant
d’ailleurs 1’absence d'un lien génétique entre le versant destructif du
kantisme et celui de I’empirisme logique, donne a leur rencontre cette
force de nécessité que nous évoquions tout a I’heure : les deux entre-
prises se ressemblent d’abord par les difficultés auxquelles elles se sont
heurtées, et qui se sont imposées, dans I'un et I’autre cas, comme des
apories inévitables. En d’autres termes, tout se passe comme si la
volonté de déclarer la métaphysique impossible et de 'expulser du
domaine de la connaissance objective devait fatalement conduire le
philosophe a se poser des problémes difficiles, et peut-étre insolubles,
qui pourraient presque servir par conséquent a définir, ou du moins
a signaler et a caractériser n’importe quel criticisme.

Ces difficultés sont au nombre de trois, et entretiennent les unes
avec les autres des rapports précis qui indiquent qu’elles ne sont sans
doute que des formes différentes d'un seul et méme fait. Mais notre
propos n’est pas de les étudier sous cet angle. Contentons-nous donc
de dire que la premiére est onfologique, la seconde éthique, et la troi-
sietme réflexive (dans le sens technique ol I'on parle de réflexivité
pour désigner les phénoménes logiques d’auto-référence qui sont a
I'origine des paradoxes sémantiques) ; et que 1'analyse de la difficulté
ontologique, la seule que nous détaillerons ici, va nous permettre de
développer l'idée de la neutralité philosophique 1, c’est-a-dire de

t La notion de neutralité, quoique jamais approfondie pour elle-méme
jusqu’ici en philosophie théorique, a été utilisée ¢a et 1a pour définir une con-
naissance (HUsSSERL) ou une analyse logique (CARNAP, cf. Der logische Aufbau
der Welt et Scheinprobleme in der Philosophie : Das Fremdpsychische und der
Realismusstreit, Berlin 1928) débarrassées de certaines présuppositions habi-
tuelles et qualifiées justement de « métaphysiques ». Mais il faut bien souligner
que la neutralité dont il va étre question ici concerne I'objectivité de I'argumen-
{ation criticiste, et non pas seulement celle des instruments que cette argumen-
tation met en action. Une autre maniére de dire la méme chose serait de mon-
trer que l'idée de neutralité a aussi un usage sur le versant constructif du cri-
ticisme, mais que sa portée philosophique y est beaucoup moins grande que
dans le versant destructif parce qu’elle n’y joue pas un rble de démonsiration,
mais seulement de constitution de 'expérience. — Pour une critique de la pré-
tendue neutralité de la phénoménologie en ce sens faible, cf. JULES VUILLEMIN :
La philosophie de I'algébre, 1, Paris, 1962.



294 DENIS ZASLAWSKY

démontrer son role et son échec paralléles dans le criticisme kantien
et dans le criticisme positiviste.

IT

Au début que nous lui assignons, et qui est constitué par la
Critique de la raison pure, I'histoire de la neutralité a en méme temps
bien et mal commencé. Bien, parce que ce théme s’y trouve non
seulement présent un peu partout d’une maniére diffuse et implicite,
mais aussi, 2 un moment précis de la démarche kantienne, exprimé
en termes explicites ; et mal, parce que ce moment n’a pas recu chez
Kant, ni d’ailleurs chez ses successeurs, le développement qu’il méri-
tait.

Ce moment, c’est le passage de la Discipline de la raison pure
ou Kant montre que le résultat de la Dialectique transcendantale n’est
pas et ne saurait étre le scepticisme. Si en effet la solution critique des
antinomies consiste bien A refuser de trancher univoquement les
quatre alternatives parce que, dans leurs données mémes, elles reposent
sur une illusion, cela ne veut pas dire que I'attitude criticiste soit de
renoncement ; et c’est pour insister sur ce point que Kant, heureusement
en un sens et malheureusement en un autre, recourt a la notion de
neutralité : « On ne saurait admettre (...) un usage sceptique de la
raison pure, usage qu’'on pourrait appeler le principe de la neutralité
(Neutralitit) dans toutes les controverses.»r Certes, dans des con-
ditions bien particuliéres, comme par exemple en face d'un dogmatisme
excessif, cette « méthode sceptique » 2 a son utilité ; mais il faut bien
voir qu’elle n’est jamais qu'un procédé ad hoc, c’est-a-dire une arme
polémique sans profondeur philosophique. Cette association négative
de la neutralité au renoncement a donc empéché Kant de comprendre
que la notion méme de neutralité peut également représenter un
simple recul ; et c’est 1a une erreur dont la gravité apparaitra claire-
ment plus loin.

Pourtant, c’est bien Kant qui a ébauché I'entreprise moderne du
recul philosophique. Pour s’en rendre compte, il suffit de passer de la
« méthode sceptique » & la « méthode critique » 3, c’est-a-dire d’atté-
nuer le penchant polémique qui est le propre du sceptique au sens
traditionnel et qui le porte A répondre systématiquement non a celui
qui dit oui et oui A celui qui dit non. Alors en effet on obtient I'idée

1 494/517. — Ces deux chiffres se réféerent respectivement au texte de
Berlin (WW, Akademie-Ausgabe) de la deuxiéme édition de la Kritik der
reinen Vernunft (vol. III), et a la traduction frangaise de Tremesaygues et
Pacaud, Paris, PUF.

2 348/381.

3 495/518.



HISTOIRE ET AVENIR DE LA NEUTRALITE PHILOSOPHIQUE 295

centrale et profonde du criticisme, qui consiste & refuser de trancher
sans autre et dogmatiquement les problémes qui se présentent, et a
en examiner plutdt les données dans un esprit d’objectivité absolue.
On apergoit déja en quoi il y a 1d recul, et, malgré la lettre du kan-
tisme, neutralité : le criticiste ne donne pas immédiatement et direc-
tement réponse aux questions philosophiques, mais, pour reprendre
cette fois une terminologie bien kantienne, il s’intéresse aux condi-
tions de cette réponse et de la question méme. D’oli la siireté supérieure
qu’il garantit : « La solution critique, qui peut étre parfaitement cer-
taine, ne considére pas la question du point de vue de l'objet, mais
au point de vue du fondement de la connaissance sur lequel elle
repose. » I Bien siir, ne pas trancher une question au point de vue de
I'objet, cela ne revient pas & abandonner I'objectivité ; au contraire,
c’est augmenter celle-ci, dans le sens ol, en approfondissant cette
question au lieu d’y répondre d’emblée, on diminue les chances d’erreur.
Ailleurs encore, ce recul vise la prudence et I'éguité ; et ces images
rejoignent un autre théme remarquable du Kantisme, celui du tribunal :
« On peut regarder la critique de la raison pure comme le vrai tribunal
de toutes les controverses de cette faculté ; car elle n’a pas a s'immiscer
dans ces disputes qui portent immédiatement sur des objets (auf
Objecte), mais elle est établie pour déterminer et juger les droits de
la raison en général suivant les principes de son institution premiére. » 2
Bref, il doit étre clair maintenant qu’a travers I’objectivité du tri-
bunal, a travers son attitude de recul devant les problémes de fait, c’est
bien une certaine neutralité qu’ambitionnait Kant : s’il a refusé le
mot, il n’a pas refusé la chose, quoique cette fagon-1a de la concevoir
lui ait enlevé beaucoup de sa force et ait en un sens entravé son évo-
lution.

Or, quel est au juste ce tribunal neutre qui doit juger des droits
de la raison ? La réponse est sans ambiguité : le tribunal de la raison
pure c’est, comme on vient de le voir, la critique elle-méme ; et la
critique c’est ce que Kant appelle, d’une fagon trés générale, la philo-
sophie transcendantale, et d'une fagon plus précise la logique trans-
cendantale. Ici, la reconstruction du criticisme classique a partir de
I'idée de neutralité retrouve des thémes que tout le monde connait,
et nous pouvons sauter quelques étapes pour en arriver aussitot a la
définition qui nous intéresse : la logique transcendantale est I'étude
objective (ce que lui garantit justement sa qualité de logique) des
formes subjectives (au sens faible et original dans lequel Kant entend
ce mot lorsqu’il parle du domaine transcendantal) de I'entendement
et de la raison. — Mais alors, si la logique transcendantale est cette

T 335/369.
2 491/514.



296 DENIS ZASLAWSKY

discipline objective et rigoureuse parce que descriptive, et si d’autre
part la Critique de la raison pure doit jouer son rdle de juge, ne va-t-il
pas y avoir un moment ol l'objectivité et la neutralité de l'une
seront mises en danger par la fonction méme de l'autre ?

Cette derniére question, qui n’exprime au fond que ’aporie inhé-
rente & toute décision judiciaire, marque l'intervention de ce que
nous avons annoncé sous le titre tout & fait conventionnel de la
« difficulté ontologique ». Mais fixons d’abord en quel sens nous com-
prenons l'adjectif ontologique, qui a regu trop d’acceptions diverses
et souvent obscures au cours de I'histoire pour ne pas justifier et
méme exiger une telle précaution préliminaire. L’ontologie, c’est ici
la discipline qui se prononce sur I'existence des diverses catégories
de choses, et non pas sur leur nature. Certes, 'idée classique de la
science de I’étre, et probablement aujourd’hui celle que Heidegger
propose de 'ontologie, tendent & réunir ces deux ambitions ; mais,
sans vouloir prendre parti sur ce point délicat, nous choisissons arbi-
trairement ’autre convention, et nous les séparons : nous ne désignons
donc par la question ontologique que celle qui est de savoir par exemple
si la chose en soi ou le noumeéne existent ou n’existent pas. Cela dit,
voici comment le probléme ontologique se pose en ce qui concerne
la logique transcendantale : cette logique étant purement descriptive,
a-t-elle un pouvoir de décision ontologique ? — Sur ce point, comme
sur bien d’autres d’ailleurs, mais, ce qui est plus rare, sans que la
difficulté provienne d’une simple inadvertance terminologique, Kant,
on le sait, se contredit : en droit, la logique transcendantale n’a pas
compétence ontologique ; en fait, la Critique de la raison pure la lui
accorde sous la forme de la limitation de I'emploi des catégories de
I'entendement a leur usage immanent.

Cette objection, dont 1’équivalent se trouve déja chez les premiers
adversaires de Kant (par exemple Schulze 1), n’a plus guére de portée
du point de vue polémique. Mais elle conserve tout son intérét eu
égard a la forme de la doctrine criticiste. Elle manifeste en effet la
nécessité d'une série de distinctions paralléles que Kant n’a pas faites,
et qui seules auraient pu garantir la cohérence de son systéme. D’une
maniére générale, il aurait fallu, sinon interdire toute décision onto-
logique a la logique transcendantale, du moins séparer nettement
deux sous-domaines de cette discipline devenue hétéroclite : une
logique transcendantale descriptive et vraiment neutre dans le sens
criticiste, dont 'objet est d’énumeérer les catégories, de les classer,
de dégager les principes qui les mettent en action, etc., mais incapable,
de par sa neutralité méme, de limiter leur usage ; et une logique trans-
cendantale plus forte, mais ayant renoncé a la neutralite, et a laquelle

1 Kritik der theovetischen Philosophie, I, Hamburg, 1801, p. 238-258.



HISTOIRE ET AVENIR DE LA NEUTRALITE PHILOSOPHIQUE 297

on accorde le pouvoir de juger de la légitimité ou de l'illégitimité de
emploi de telle ou telle catégorie dans telles ou telles conditions
objectives. Maintenant, si 'on cherche a préciser davantage dans le
texte méme de la Critique le point d’application de cette distinction,
c’est-a-dire la source de 'ambiguité dont souffre la notion kantienne
de logique transcendantale et de la contradiction qui en découle, on
les trouvera dans l'idée familiére, mais d’autant plus insidieuse,
d’expérience possible ; et on verra alors plus clairement aussi en quoi
la difficulté est ontologique. En effet, analysez de prés I’argumenta-
tion de I'Esthétique et de 1'Analytique en tant qu’elle porte sur les
rapports entre les formes de la sensibilité et de ’entendement, d'une
part, et les intuitions d’autre part, vous constaterez que s’y trouvent
confondus, a4 propos justement de la notion d’expérience possible,
deux ordres de considérations qui n’ont presque rien a voir ensemble.
Tantét la démonstration de Kant est transcendantale au sens faible,
c’est-a-dire au sens précis et neutre ; alors ce qui en ressort, c’est que,
étant donné le caractére abstrait et formel des concepts, il ne peut y
avoir de connaissance que si l'on fait porter ces concepts sur un donné
intuitif différent et, d’une certaine maniére, indépendant d’eux. On
peut certes désigner ce donné par I'appellation tout a fait générale
d’expérience possible : mais d’aucune maniére la recherche transcen-
dantale neutre n’est en mesure de préciser quelle est cette expérience
possible, ni a fortiors quelles sont les éventuelles expériences impos-
sibles. Or cette derniére précision est indispensable a la réalisation de
I'ambition proprement criticiste du kantisme, & son ambition de
détruire la métaphysique spéculative: voila pourquoi, a d’autres
moments qui ne sont pas les moins fréquents, I'idée d’expérience
possible devient transcendantale au sens fort, et sert non pas seulement
a exiger un donné guelconque correspondant aux formes vides de
I’entendement, mais encore et surtout a déterminer quel il est, et
partant quel il n’est pas.

De cette analyse, et des distinctions qu’elle impose, on ne peut
que conclure & un échec relatif de la philosophie transcendantale.
Qu’on nous comprenne bien : cet échec est relatif d’abord parce qu’il
n’est sensible qu’a ceux qui recherchent la neutralité — mais, toute
querelle de mots étant écartée, Kant en serait, a coup siir —; et ensuite
parce que, méme dans cette perspective-la, 'objection ne touche
aucune des théses majeures de 1’Analytique sur la nature des catégo-
ries et sur les conditions de leur usage immanent. Ce n’est donc que
sur un point précis et limité, quoique fondamental, qu’il y a difficulté :
I'ontologie, dans la mesure ol on entend par 1 la discipline qui
tranche de l'existence des divers ordres de choses, et en particulier
de l'existence ou de la non-existence de cette intuition supra-sensible
que les rationalistes postulent et que Kant refuse, I'ontologie donc



298 DENIS ZASLAWSKY

échappe au contrdle de la logique transcendantale ; plus précisément,
elle y échappe si la logique transcendantale doit rester neutre. Bref,
la théorie neutre, et par li-méme certaine, qui résulte de 1’étude
a priory des formes de la connaissance ne saurait rien nous apprendre
sur la légitimité de cette connaissance, ni par conséquent sur 1'illégi-
timité d’autres moyens de connaissance.

Mais, répétons-le, I'intérét de cette objection réside dans les ren-
seignements qu’elle fournit sur le criticisme abstrait et général dont
le Kantisme n’est qu’une réalisation particuliére. Et pour qu’il se
confirme, il faut qu’on passe maintenant a 'examen d’un second cas
particulier, celui du néo-positivisme.

I1I

En réesquissant ainsi le criticisme kantien a partir de la neutra-
lité¢ de la logique transcendantale, on met bien en évidence ce qui
fonde et justifie le parallélisme entre les deux doctrines. Sur ce point
en effet, comme sur celui de la définition de la métaphysique, on trouve
d’un c6té et de 'autre deux éléments semblables, et plus précisément
homologues, c’est-a-dire deux éléments qui ont méme fonction, mais
pas exactement méme contenu. En fait, la différence est ici d'une
clarté absolue : le positivisme moderne est un empirisme étayé sur
et fécondé par la logique mathématique ; en termes kantiens, cela
veut dire qu'on n'y a recours qu’a la logique générale, ou logique
formelle, et non pas a la logique transcendantale. De ce changement,
qui prend donc un peu I’allure d’un retour en arriére, on peut déduire
tout ce qui sépare le néo-positivisme du kantisme. Par exemple, le
trait le plus remarquable de ce dernier, et qui n’est pas sans rapport
avec la division de la métaphysique en une métaphysique possible et
une métaphysique impossible, c’est la présence de la catégorie des
jugements synthétiques a priori entre celle des jugements analytiques
et celle des jugements synthétiques a posteriors. Or justement cette
triple distinction n’est pensable que dans une logique qui se veut
transcendantale et non pas seulement générale ; mieux, le domaine
transcendantal peut étre purement et simplement identifié au domaine
du synthétique a priors.

Mais, cela posé, ces deux logiques différentes jouent, mutatis mutan-
dis, un seul et méme roéle dans 1'un et I'autre cas : a savoir le role de
source des formes de la connaissance. Il n'y a plus a s’étonner bien
siir que le positivisme situe cette source dans la langue, ou plut6t
dans le langage : c’est encore une conséquence de la substitution de
la logique générale a la logique transcendantale, et, dans la mesure
ou la logique transcendantale est au fond plus une épistémologie
qu’une logique et la logique générale plus une logique qu'une épisté-



HISTOIRE ET AVENIR DE LA NEUTRALITE PHILOSOPHIQUE 299

mologie, il est naturel qu'en poussant 4 bout la terminologie on
puisse dire du kantisme que c’est un épistémologisme et du néo-
positivisme que c’est un logicisme.

Eu égard a la critique destructrice de la métaphysique, ce parallé-
lisme de forme atténué par des différences de contenu se trouve
rigoureusement corroboré. Ainsi, compte tenu encore une fois que
Kant admet une métaphysique possible dont les jugements sont
synthétiques a priori et que le positiviste la refuse puisque le synthé-
tique a priors constitue a ses yeux une contradiction dans les termes,
la condamnation de la métaphysique impossible se fait chez 1'un
comme chez l'autre par le méme moyen, c’est-a-dire par le recours a
la notion si puissante de signification. On sait bien en effet que toute
la force (prétendue) du positivisme repose sur I'idée que les expres-
sions métaphysiques sont des expressions mal formées, ou dénuées de
sens ; mais on sait moins que Kant lui-méme, et & plusieurs reprises,
a parlé de la Bedeutungslosigkeit de la métaphysique spéculative .
Cette rencontre n’a rien de superficiel ; elle représente, non pas une
coincidence verbale, mais la marque d'un trait caractéristique du
criticisme dans son moment négatif : qu’il s’agisse de métaphysique
ou d’autre chose, et qu’elle ait des raisons épistémologiques ou logi-
ques, 'smpossibilité d'une discipline ne se réduit pas & sa fausseté ;
pour l'exprimer, il faut justement introduire la notion de non-sens,
qui permet & Kant de traiter les propositions de la raison comme
antinomiques, et au positiviste de les déclarer ni vraies ni fausses,
ce qui revient exactement au méme.

Toutefois, 1l y a un point sur lequel cette équivalence de fonction
entre logique transcendantale et logique générale se dément, et ol le
progrés historique reprend ses droits : c’est la question de la neutralité.
S’il est vrai que c’est bien 14 I'idéal de tous les criticismes, il ne s’ensuit
pas que les divers moyens mis en ceuvre pour le réaliser aient eu les
mémes résultats. Notamment, et en droit tout au moins, il semble
qu’en matiére de neutralité le passage du transcendantal au formel
représente une amélioration : voici en quel sens.

Nous avons dit, en citant Kant au demeurant, que le mérite de
la neutralité criticiste est la certitude qu’elle garantit a la recherche
philosophique et qu’elle doit au recul devant les questions de fait :
traiter des formes de la connaissance au lieu de traiter des objets dont
ces formes donnent la connaissance, c’est a coup sfir diminuer les
risques d’erreur ; ou plutdt, et d'une fagon positive, c’est constituer
et pratiquer une discipline dont les résultats, & supposer évidemment
qu’ils soient vrais, ne peuvent I'étre que d’'une maniére nécessaire.

1 Cf. par exemple 204-205/218. Bedeutung doit avoir ici un sens assez large,
puisqu’il est identifié & Sinn.



300 DENIS ZASLAWSKY

Cette nécessité qui, aux yeux de Kant, recommande les faits trans-
cendantaux, provient de leur nature a priori : n’est contingent que
ce qui est empirique, c’est-a-dire connaissable a posteriori seulement.
Par exemple, que tel ou tel événement ait telle ou telle cause, c’est
une vérité qu’il faut constater a posterior: ; et sa détermination reléve
d’une démarche empirique, toujours sujette a révision. Au contraire,
que ce méme événement, en tant qu’'événement, ait une cause, c’est
la un principe transcendantal qui est vrai a priori, et qui, une fois
admis, c’est-a-dire reconnu indispensable & la connaissance scienti-
fique par l'analyse transcendantale, ne peut plus étre remis en ques-
tion 1. Bref, de par cette sorte d’évidence a priors qui la caractérise,
la logique transcendantale mérite bien son titre de logique. Cepen-
dant, si on la compare a la logique au sens habituel, on voit qu’elle
ne le mérite tout de méme qu’a demi : les propositions de la logique
générale ou formelle jouissent d'une évidence beaucoup plus forte
encore, et qui provient cette fois de ce qu’elles sont non seulement
a priori, mais aussi analytiques. I1 y a la une nuance essentielle, que
Kant a d’ailleurs percue mieux que quiconque puisqu’en écrivant la
déduction métaphysique des catégories il a cherché en somme a assu-
rer & la logique transcendantale la caution de la logique générale.
Cela signifie donc, en clair, que les deux logiques se situent sur deux
plans différents, et que leurs rapports sont de nature hiérarchique :
la logique générale est plus évidente, plus certaine, plus fondamentale,
bref plus neutre que la logique transcendantale; mais, ce qui est
naturel, elle est moins riche qu’elle, et paie en quelque sorte sa cer-
titude par sa pauvreté. Or, si cette richesse supérieure de la logique
transcendantale est utile 4 la constitution de I'’expérience, c’est-a-dire
au criticisme constructif qu’élabore I’Analytique transcendantale, en
va-t-il de méme pour le criticisme destructif auquel nous bornons
notre recherche, et dont le but est strictement négatif ?

C’est ici qu’il faut peut-étre parler d’'un progrés dans I’évolution
de la critique de la métaphysique : les positivistes ont en quelque
sorte parié pour la logique générale contre la logique transcendantale ;

I Sur ce point, cf. 173/188 (la cause en tant que transcendantale est, par
rapport a 1'événement causé, « ein, obzwar noch unbestimmies Correlatum »), et
Norman Kemp SMmiTH : 4 Commentary to Kant's Critique of Pure Reason,
London, 1918, p. 364. — Il y a une analogie frappante entre cette indétermina-
tion relative des faits transcendantaux et celle de l'intuition correspondant
a l'expérience possible dans la théorie neutre de la logique transcendantale au
sens faible. Toutes ces distinctions se retrouvent implicitement, c’est-a-dire sans
qu’en soit donnée la synthése ni I'explication en termes de neutralité, dans
I'ouvrage de P. F. StrawsoN sur Kant : The Bounds of Sense, London, 1966 ;
et on peut admettre que cet analyste, dans Individuals (London, 1959), a
reconstitué une partie de la Critiqgue en 1'épurant de ses éléments criticistes
dans l'acception destructive du terme.



HISTOIRE ET AVENIR DE LA NEUTRALITE PHILOSOFPHIQUE 301

et ce pari, replacé dans la perspective historique que nous avons
proposée, donne un peu a leur tentative 1'allure dramatique d’une
surenchére, d'un quitte ou double. En effet, en gardant bien présent a
I'esprit I'échec ontologique du kantisme, on doit se demander si le
méme sort n’attend pas le positivisme : comment va se comporter
la logique générale dans le rdle critique et destructif qu'on veut
maintenant lui faire jouer, étant entendu que la logique transcen-
dantale y a échoué ? On voit en quoi cette question dramatise la
confrontation : vu les rapports des deux logiques, qu’on peut résumer
encore une fois en disant que la transcendantale, plus puissante
mais moins neutre que la générale, la présuppose sans étre présupposée
par elle, le positiviste s’accule lui-méme a un dilemme extréme ou il
met en jeu tout le crédit du criticisme. Au cas donc ol I’échec du
kantisme se répéterait, ce serait avec une clarté et une gravité telles
que risquerait de s’ouvrir une crise fatale pour toute l'entreprise.

C’est naturellement ce qui va se produire. Non seulement 'onto-
logie, comprise, répétons-le, comme la discipline qui tranche de 'exis-
tence des choses, va échapper au contréle de la logique générale
comme elle avait échappé a celui de la logique transcendantale ; mais
elle va le faire exactement de la méme maniére, confirmant encore
par la le parallélisme des deux criticismes. En effet, la « démonstra-
tion de l'absurdité de la métaphysique» * qu'ont prétendu donner
plusieurs représentants et disciples du Cercle de Vienne masque sous
des apparences rigoureuses un sophisme simple qu’on a mis du temps
a déceler, et qui repose sur une ambiguité tout a fait équivalente a
celle des deux sens de '« expérience possible » chez Kant. La seule
différence qui subsiste a I’analyse, et qui explique peut-étre qu’aucun
commentateur — a notre connaissance — n’ait apergu ce nouveau
parallélisme, provient évidemment de la nature purement logique,
et non plus épistémologique, de I’argumentation positiviste : au lieu
de parler de 'expérience, de sa possibilité dans I'intuition sensible et
de son impossibilité au-dela, il faut s’intéresser maintenant aux con-
ditions qu'un énoncé doit remplir pour éire signifiant. Ces conditions,
on le sait, sont celles de la « vérifiabilité », c’est-a-dire celles qui font
qu’on peut décider de la vérité ou de la fausseté de I'énoncé en ques-
tion ; plus précisément, on pose qu'un énoncé a un sens si et seule-
ment si on peut lui faire correspondre une « méthode de vérification ».
Or, tout de méme que la nécessité d'une expérience possible est
évidente tant qu’on ne précise pas de gquelle expérience il s’agit, de
méme ici la nécessité d’'une méthode de vérification est un fait incon-

1 Cf. par exemple chez CArNapr: Uberwindung der Metaphysik durch
logische Analyse dev Sprache, Erkenntnis, 11, 1931-2, p. 219-241, et chez AYER:
Demonstration of the impossibility of Metaphysics, Mind, 1934, p. 335 sq.



302 DENIS ZASLAWSKY

testable si I’on entend bien dire par la que pour parler de vérité et
de fausseté il faut avoir des raisons de le faire, c’est-a-dire disposer
d’un critére qui permette d’en décider : ce fait appartient en quelque
sorte A la logique des notions de vrai et de faux, comme l'idée d’expé-
rience possible était exigée plus haut par la logique transcendantale
au sens faible et neutre. Mais un glissement se produit alors chez le
positiviste, qui brusquement se donne le droit de préciser quels sont
les bons critéres et quels sont les mauvais, faisant ainsi écho a cette
logique transcendantale au sens fort et non plus neutre, mais empi-
riste, par laquelle Kant prétendait montrer que la seule expérience
possible est 1’expérience sensible ; et ce sont justement les critéres
empiriques, ceux qui dépendent d'une expérience sensible, qui sont
reconnus légitimes, c’est-a-dire seuls garants de la signification des
propositions synthétiques.

Bref, la logique générale subit ainsi la méme distorsion que la
logique transcendantale, distorsion qui lui enléve a son tour sa neutra-
lité, et partant bien siir ces qualités d’évidence et de nécessité qui
font toute son autorité. Voila donc consommé I'échec prévu : dans la
mesure ou exclure les critéres supra-sensibles de la vérité et de la
fausseté revient finalement & nier une intuition supérieure et 1'exis-
tence des objets sur lesquels elle pourrait porter, le criticisme doit
avouer une seconde fois son incapacité de soumettre 1’'ontologie au
controle neutre de la logique, que celle-ci soit transcendantale ou
générale. Mais, nous I'avons déja laissé entendre, cet échec ne peut
qu’ouvrir une crise grave, et sans doute décisive, dans I’évolution de
la doctrine criticiste. En proposant le passage du transcendantal au
général, I'’empirisme logique promettait beaucoup plus — et notam-
ment beaucoup plus de neutralité — que le kantisme : n’ayant pas
tenu cette promesse, il a mis en cause 'idée méme du criticisme et de
la neutralité qui dans le principe devait faire toute sa force.

Faute de place, faute surtout d’avoir mieux pu condenser notre
exposé, nous devons 'abréger de tout ce qui concerne explicitement
I’avenir de la neutralité. Disons simplement, en reprenant le théme de
I'histoire prospective, que l'examen de la neutralité congue a la
maniére criticiste n’est qu'un pas préliminaire, et que, pour en exploi-
ter convenablement le résultat négatif, il faudrait maintenant extra-
poler dans le temps et montrer que la neutralité, s’étant lentement
libérée de I'entrave que représente 1'idéal criticiste, va pouvoir prendre
une forme nouvelle et infiniment plus puissante que I’ancienne.



HISTOIRE ET AVENIR DE LA NEUTRALITE PHILOSOPHIQUE 303

Mais, au reste, c’est peut-étre ce qu'on observe déja dans le
développement de la philosophie anglo-saxonne contemporaine. On
s'étonne souvent du curieux phénomeéne de rupture dans la continuité
que constitue le succes actuel des méthodes dites analytiques : or il
y a moyen de I’expliquer en profondeur si on le place dans le contexte
de I'échec du criticisme destructif. Cet échec, et la crise qui s’en est
ensuivie, mettent le philosophe devant un dilemme : ou bien il accepte
la lecon et renonce a la neutralité ; ou bien au contraire il conserve
celle-ci, mais alors le sacrifice est plus grand encore puisque c’est toute
I'entreprise criticiste qui devient impossible. Apparemment donc la
premiére de ces deux solutions est la meilleure, ou plutét la moins
mauvaise : pour ceux qui pensent par exemple que le positivisme est
correct dans l'essentiel, et qui adoptent finalement une attitude de
type humien, mieux vaut un empirisme sans neutralité que pas
d’empirisme du tout. Cependant, cette alternative ne tient pas compte
d'une éventualité qui bouleverserait les données du probléme : il se
pourrait que la neutralité ne soit pas entiérement négative, qu’elle
ne se réduise pas a ce recul ou a cette abstention que préconisent a
titre de méthode les partisans du doute ou de la suspension (Husserl),
mais qu’elle soit en elle-méme féconde en fournissant un instrument
constructif & un type nouveau de recherches. Or, a cette éventualité,
la philosophie analytique nous semble justement avoir donné un
commencement de réalisation — mais pour ainsi dire sans le savoir.
Un trait en tout cas 'indique : la réaction contre le logicisme, c’est-
a-dire précisément contre la soumission de la philosophie au contrdle
de la logique formelle ; réaction qu’on a en général comprise comme
un retour a I'étude du langage courant. En réalité, ce refus des méthodes
d’analyse au sens russellien et positiviste signifie le renoncement au
criticisme ; et, en tant que tel, il ne représente nullement un refour
au langage courant, ou a l'usage tel qu’il est et non tel qu’il doit étre,
comme disait Wittgenstein, mais plutdt un progrés vers une neutra-
lité réelle qui viendrait supplanter la fausse neutralité criticiste.

Resterait enfin & passer vraiment a la prospective, et a tracer le
programme de la nouvelle neutralité. C’est ce que nous ferons ailleurs.
Toutefois, parmi les nombreuses questions qui nous ont été posées
oralement, trois nous sont parvenues sous forme écrite, qui dans leur
ensemble touchent autant I'avenir de la neutralité que son passé :
nous en profiterons pour orienter nos réponses dans ce sens aussi,
et pour y évoquer ce second aspect de notre travail, & nos yeux le plus
important bien siir, mais qu’il était de toute fagcon impossible d’abor-
der avant d’avoir achevé I'esquisse historique qu’on vient de lire.

DENIS ZASLAWSKY.



304
DISCUSSION

M. FErRNAND BRUNNER : M. Zaslawsky sait 'estime que j’ai pour ses travaux.
Mes trois questions ne sont que des demandes d’éclaircissement. Je voudrais
savoir d’abord s'il est possible de remonter plus haut dans I'histoire de la neu-
tralité philosophique. Est-ce pour des raisons de doctrine ou de commodité que
M. Zaslawsky est parti de Kant ? Il y a eu en Occident bien des penseurs qui
ont voulu cantonner la pensée en deca de la métaphysique, par exemple les
sophistes dans l'antiquité et les nominalistes au Moyen Age. Ont-ils aussi leur
place dans une histoire de la neutralité philosophique ? — Je voudrais ensuite
que M. Zaslawsky nous dise pourquoi il nie tout lien génétique entre le kantisme
et le néo-positivisme. La pensée d’'un Schlick ou d'un Reichenbach semblent
étre apparues au contraire dans un milieu imprégné de criticisme kantien.
— Enfin, je reléverai que M. Zaslawsky a le grand mérite de souligner la « réflexi-
vité » propre a tout refus de la métaphysique et de substituer a la négation néo-
positiviste de la métaphysique la description analytique qui ne refuse ni n’affirme.
Ma question est alors la suivante : décrire sans trancher, n’est-ce pas demeurer
en deca de la métaphysique et, par conséquent, la refuser encore en quelque
maniére ou au moins la limiter & un regard théorique dans lequel le philosophe
ne reconnait pas nécessairement son intention entiére ?

M. ZasLawsky : Je remercie M. Brunner de ses trois questions, dont les
deux premiéres sont historiques et la troisiéme systématique, et que je traiterai
dans cet ordre. — Il n’est nullement exclu en effet que I’histoire de la neutralité
remonte plus haut que Kant, et je dirai qu’en principe c’est plutét pour des
raisons de commodité que de doctrine que je I’ai fait commencer si tard. Cepen-
dant, il faut préciser ici la distinction et les rapports entre la neutralité et le
criticisme. Vouloir cantonner la pensée en de¢a de la métaphysique, telle est
Pambition proprement criticiste : j’admets donc que le criticisme entendu en
ce sens, c’'est-a-dire le criticisme destructif, était déja connu des Grecs et des
nominalistes du Moyen Age — par exemple. Mais il ne suit pas nécessairement
de 14 que le probléme de la neutralité se soit également posé dans les doctrines
antérieures a celle de Kant. Autrement dit, et en dépit du lien trés étroit que
j’ai établi entre neutralité et criticisme, je ne suis pas certain qu’on puisse
attribuer A tous les criticistes le désir d’atteindre la neutralité. Certes, ce désir
est présent en droit chez tout penseur qui formule ses théses sur le mode affirma-
tif et démonstratif ; mais il n’est que rarement explicite, et peut-étre jamais
vraiment conscient. Telle est en réalité la raison de mon choix : parmi I’ensemble
des systémes criticistes, qui fournissent déja le terrain le plus favorable a la
mise en évidence de cette problématique, on a intérét a se limiter au kantisme
et au néo-positivisme si I’on veut que se manifestent clairement ’ambition et la
difficulté d’atteindre la neutralité. Or, ce privilége des criticismes modernes leur
vient naturellement de I'usage trés particulier et trés précis qui y est fait de la
logique ; usage dont le motif et la force présumée sont a chercher dans la recon-
naissance tacite, mais universelle jusqu’il y a peu, de la neutralité absolue de
cette science. Bref, et pour revenir une fois encore a vos exemples, je dirais
que les sophistes et les nominalistes, quoique criticistes, n’appartiennent a 1'his-
toire de la neutralité que sil’on trouve chez eux l'intention expresse de soumettre
la philosophie au contréle de la logique, et si, en condamnant la métaphysique,
ils prétendent ne la rejeter que parce qu’elle va a I’encontre de lois logiques ou
grammaticales admises par tous. J'ajoute qu’a cette description correspondent
en tout cas plusieurs développements des Réfutations sophistiques d’Aristote
(en particulier dans la critique des arguments parménidiens sur I'étre du non-



HISTOIRE ET AVENIR DE LA NEUTRALITE PHILOSOPHIQUE 305

étre). — En ce qui concerne I'influence de Kant sur le positivisme moderne, je
crois qu'il faut séparer avec soin les deux versants du criticisme, ce que je n’ai
fait que rapidement dans mon exposé oral. En effet, cette influence kantienne —
et néo-kantienne — est indéniable chez presque tous les membres du Cercle de
Vienne ; et on peut méme préciser qu’elle s’est exercée principalement a travers
I'ceuvre d’Ernst Mach. Mais elle n’a porté que sur le versant constructif, ¢’est-
a-dire en gros sur la théorie de I’expérience ; en revanche, sur le plan de la cri-
tique de la métaphysique, il est frappant de voir que si les positivistes ont bien
eu conscience de reprendre dans leurs trés grandes lignes les théses de la Critigue
de la raison pure, ils ne s’y sont pas référés d’une fagon précise et technique.
D’ou les divergences que j'ai mentionnées touchant notamment 1'extension du
concept de métaphysique ; d’out également, et surtout, le parallélisme remar-
quable entre les deux doctrines, parallélisme de forme plus que de fond, et dont
j'ai essayé de dégager et d’exploiter la signification philosophique. — J’en viens
maintenant a votre derniére observation, que, pour le moment en tout cas, je
suis obligé de prendre tout de méme davantage comme une objection que comme
une demande d’éclaircissement : cela parce que je ne suis pas encore sfir de
pouvoir y répondre d'une maniere satisfaisante. En fait, la question doit rester
ouverte. Mais je peux du moins préciser que, s’il s'avére que je refuse aussi,
en quelque fagon, la métaphysique, alors la fagon dont je le fais différe essen-
tiellement de celle qu'ont pratiquée ses adversaires en général, et les criticistes
en particulier ; et je me demande si cette différence n'est pas trop grande pour
qu’on puisse me reprocher de vouloir rester en deca de la métaphysique. Peut-
étre la bonne réponse consiste-t-elle donc a dire que je n’abandonne pas la méta-
physique, mais que je la modifie. Cependant, une telle solution, qui rappellerait
celle que Strawson a proposée en parlant de « métaphysique descriptive », et
qui finirait par rejoindre I'idée kantienne de philosophie transcendantale, serait
loin de me satisfaire ; car elle ne rendrait compte ni de la nature explicative de
la neutralité nouvelle, ni surtout de I’ampleur du recul que celle-ci représente.

Mme ANTOINETTE VIRIEUX-REYMOND : Tout d’abord j'aimerais remercier
M. Zaslawsky de la richesse de son exposé. Voici mes questions : le positivisme
auquel il a été fait allusion est-il celui d’Auguste Comte ou celui qui remonte a
Wittgenstein et au Wiener Kreis ? — Quelles sont les deux négations ? Néga-
tion portant sur un fait (o0) et négation exprimant une interdiction (ur) ? —
Peut-on (méme indépendamment de toute référence historique) assimiler cri-
ticisme et positivisme, puisque, pour le premier, il y a une métaphysique 1égi-
time, alors que ce n’est pas le cas pour le second ? La fonction de refus est-elle
la méme dans les deux cas ? — Enfin la neutralité — si elle ne se limite pas a
une impartialité momentanée et opératoire — laisse-t-elle la philosophie pos-
sible ? La philosophie, en effet, semble tenue, aprés avoir pesé aussi objective-
ment que possible le pour et le contre, de prendre position sur les options
fondamentales concernant le Vrai, le Beau, le Bien, etc.

a

M. ZasLawsky : Voici, brievement formulée, ma réponse a vos trois pre-
miéres questions. Le positivisme moderne est celui qu'ont défini les membres
du Cercle de Vienne, sous l'influence plus ou moins directe de Wittgenstein
(on discute beaucoup la-dessus) et de Russell. Ses rapports avec la doctrine
d’Auguste Comte sont extrémement ténus, pour ne pas dire inexistants. Les
deux négations auxquelles j’ai fait allusion sont la négation contraire et la néga-
tion contradictoive, c’est-a-dire, si vous voulez, celles que la logique classique
oppose par la distinction de la négation du prédicat et de la négation de la pro-
position. Quant a la différence entre métaphysique légitime et métaphysique

20



306 DISCUSSION

illégitime, totalement absente du néo-positivisme, elle est en effet essentielle
au kantisme ; mais, comme vous le suggérez vous-méme et comme je Il'ai
montré en détail dans la premiére section de mon exposé écrit, la fonction
négative de la métaphysique impossible, gu’on lui oppose ou non une métaphy-
sique possible, est exactement la méme dans I'un et 'autre cas. — En ce qui
concerne votre derniére question, je ne puis vous répondre, comme 3 M. Brunner,
que par une sorte d’acte de foi, ou tout au plus par une déclaration d'intention.
La neutralité laissera bien la philosophie possible, mais il est probable qu’elle
en changera certains aspects, et notamment celui que vous représentez fort bien
par l'idée de «prise de position sur les options fondamentales concernant le
Vrai, le Beau, le Bien » : si elle réussit, elle ne supprimera pas le discours sur le
Vrai, le Beau, le Bien, mais au contraire le renouvellera en le transformant.
Bref, travailler dans la perspective de la neutralité, ce n’est pas cesser de philo-
sopher, c’est philosopher autrement.

M. AnDRE VoELKE : Comme nous l'apprend M. Zaslawsky, Kant refuse la
neutralité philosophique, parce qu’il I'associe au scepticisme, caractérisé pour
lui par le refus de trancher. En réhabilitant 1'attitude de neutralité, M. Zaslawsky
entend-il la dissocier de I'attitude sceptique, ou veut-il également réhabiliter le
scepticisme ? Considérant que le scepticisme n’est pas seulement suspension du
jugement, mais aussi examen et rechevche persévévante (cf. Sextus Emp., Pyrrh.
Hyp., 1: 1-3, 7), accepterait-il d'y voir une préfiguration de la neutralité phi-
losophique, telle qu’il s’efforce de la faire prévaloir ?

M. ZasLawsky : Cette question fort importante & mes yeux exige qu’on
y réponde en trois temps : d’abord dans une perspective purement terminolo-
gique, puis en rapport avec l'interprétation de la doctrine de Sextus Empiricus,
enfin dans ses implications concernant la nature de la neutralité nouvelle.
— Au point de vue terminologique, je préférerais ne pas utiliser le mot scepti-
cisme : sa connotation, dans I'’ensemble de la littérature philosophique moderne,
est toujours négative, c’est-a-dire liée a l'idée de doute. En lui-méme, cet état
de fait regrettable n’est pas dépourvu d’intérét: il marque bien la difficulté
qu’il y a & apercevoir la différence, pourtant essentielle, entre neutralité et
négation au sens ordinaire, c’est-a-dire en somme entre la négation contradictoire
et la négation contraire dont il vient d’étre question. Voila donc pourquoi je
crois qu’il serait dangereux, ou & tout le moins maladroit, d’accepter le rappro-
chement avec le scepticisme. Si vous voulez, la difficulté est déja assez grande
d’expliquer ce qu’est vraiment la neutralité pour qu’on n’y ajoute pas le risque
d’une confusion avec I'image traditionnelle du sceptique « douteur ». — Main-
tenant, sur le second point, qui est de savoir justement si cette image tradition-
nelle correspond bien a I'état d’esprit des sceptiques grecs, et si on ne trouverait
pas chez Sextus Empiricus un avant-gofit de ce que j'ai appelé ici neutralité,
je suis en principe tout a fait d’accord avec vous. — Cela me conduit directement
au troisiéme aspect de votre question : je voudrais rappeler une fois encore,
quitte a répéter ce que j'ai déja dit dans mon exposé et dans cette discussion,
que la neutralité est d’'une nature absolument positive. J'ai fait une allusion
critique & Husserl, et j'aurais pu mentionner également Descartes, pour rejeter
I'idée que la neutralité n’est qu'un principe de méthode, un instrument dont
I’application serait préliminaire, provisoire, «opératoire » selonI’excellente expres-
sion de Mme Virieux-Reymond. Certes, il faudra encore approfondir la notion
pour lui donner toute sa valeur et pour préciser davantage son statut ; mais on
peut déja affirmer avec certitude qu’elle aura une fonction d’abord explicative,
ce qui contraste nettement avec le role qu’elle a joué dans la phénoménologie.



	Société romande de philosophie : histoire et avenir de la neutralité philosophique

