
Zeitschrift: Revue de Théologie et de Philosophie

Herausgeber: Revue de Théologie et de Philosophie

Band: 19 (1969)

Heft: 4

Artikel: L'herméneutique paulinienne peut-elle aider à apprécier la conception
lucanienne de l'histoire?

Autor: Carrez, Maurice

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-380926

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 08.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-380926
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


L'HERMÉNEUTIQUE PAULINIENNE
PEUT-ELLE AIDER À APPRÉCIER

LA CONCEPTION LUCANIENNE
DE L'HISTOIRE

Situation de Luc

Prononcer le nom de Luc, auteur de l'œuvre adressée à Théophile,
c'est susciter pour le néotestamentaire toute une série de questions
relatives aux intentions qui ont présidé à la rédaction de son œuvre.
A-t-ü voulu écrire une histoire (mais qu'est-ce qu'une histoire ou
ne réclamons-nous de lui qu'un compte rendu Mais celui-ci peut-il
être détaché de la personne qui nous rend compte et qui choisit,
insiste, ou supprime de teUe sorte qu'il nous hvre son témoignage
sur la révélation Ou si teUes ne sont pas ses intentions, qu'est-ce qui
inspire l'ensemble de son œuvre Le Seigneur, l'Esprit Mais ces

questions sont-eUes celles qui doivent être posées à l'auteur de cette
œuvre globale composée du troisième évangile et du livre des Actes
Si nous avions sa réponse, ceUe-ci nous surprendrait sans doute et
nous interrogerait certainement sur des points laissés dans l'ombre
alors qu'elle reléguerait au second plan certaines options le concernant.

La lecture opérée par Luc des données évangéhques et apostoliques,

l'analyse de sa présentation, l'exégèse et la théologie lucaniennes
ne peuvent laisser indifférents. Témoins pour situer le débat concernant

Luc, ces deux opinions : « La pensée de l'auteur reflète seulement

ceUe de l'Eglise de son temps, où les deux courants palestinien
et heUénique se sont rencontrés et combinés, où ce qui subsistait du
paulinisme a été sensiblement banahsé et abâtardi et où l'universalisme

n'est plus mis en question. Au reste l'auteur n'est que très peu
théologien » Ainsi s'exprimait Maurice Goguel ». Hans Conzelmann 2,

à la suite de Ph. Vielhauer 3, ne partage pas cette opinion : « Luc est le

1 Maurice Goguel : La naissance du Christianisme, p. 367.
2 Hans Conzelmann : Die Mitte der Zeit (4« éd.). Introduction, p. 1 à il.
3 Ph. Vielhauer : Zum Paulinismus der Apostelgeschichte. Ev. Th. 1950,

p. 1 s.



248 MAURICE CARREZ

créateur d'une histoire du salut centrée sur Jérusalem. Il procède par
étapes successives et transforme ainsi l'eschatologie de Jésus en conférant

à l'intervention de l'esprit ce qui était dit du Royaume à venir.
Cette construction n'a d'historique que l'apparence et ressort bien
davantage de l'intention théologique. Luc est ainsi avant tout un
théologien. » TeUe est, résumée, l'introduction de H. Conzelmann à son
ouvrage quatre fois réédité : Die Mitte der Zeit.

Certes, il est vrai que Luc (employons ce nom d'auteur pour la
commodité) nous présente une réflexion systématique qui se déroule
de Jean-Baptiste à Paul et qui donne valeur théologique significative
à la géographie et à l'histoire pour nous fournir le plus long de tous
les évangUes réunissant les actions du temps de Jésus sur la terre et
du temps de Jésus élevé, si nous acceptons de le suivre du premier
chapitre de l'évangile de Luc au 28e chapitre du hvre des Actes.

Pour tenter de l'apprécier correctement : trois approches de l'œuvre
de Luc sont nécessaires.

i° Tout d'abord en nous rappelant que l'évangile de Luc et le
hvre des Actes forment un tout et que l'un ne peut être compris sans
l'autre ; il est indispensable de considérer tous les rapports entre les
deux parties du même ouvrage : nous ne pouvons chercher la révélation

dans l'évangue et l'histoire dans le hvre des Actes ou vice versa,
analyser le style de l'un et la pensée de l'autre ou les considérer
seulement de façon autonome. Etienne Trocmé I a judicieusement
rappelé que l'auteur de l'œuvre dédiée à Théophile songe à toute la
série d'événements dont l'ensemble constitue à ses yeux l'intervention
décisive de Dieu dans l'histoire, l'accomphssement de toutes les
prophéties. L'« évangile » adressé à ThéophUe embrasse d'un même coup
d'œil tout le temps du salut de Jean-Baptiste à Paul.

2° Ensuite en nous souvenant que la première partie de cette
œuvre, l'évangile de Luc, enquête historique sous-tendue par une
théologie, présentation actuahsée d'un connaisseur des traditions
chrétiennes, peut et doit être comparé aux deux autres évangiles synoptiques.

La sobriété de Luc, sa modération, son respect des traditions
chrétiennes sautent aux yeux. Sobre, Luc n'aUégorise pas ; modéré, il
n'ajoute aucun merveilleux à ses sources, parfois même il l'atténue
(ainsi, dans les Actes, les récits d'Eutychus, 20 : 7-12, et du serpent
28 : 3-6, par exemple) ; esprit clair, partout, Luc suit un plan très
net, et dans son exposition intentionnelle, respecte Marc au point
qu'il réussit presque intégralement à conserver la structure de Marc
en ne lui apportant que deux modifications majeures, Luc 6: 20
à 8: 3 et 9 : 51 à 18 : 14. De cette comparaison synoptique résultent

1 Etienne Trocmé : Le livre des Actes et l'histoire, p. 48 à 50. Paris 1957.



L'HERMÉNEUTIQUE PAULINIENNE 249

certaines constatations : Luc n'a pas voulu nous fournir une catéchèse
ecclésiale telle ceUe de Matthieu qu'U ignorait certainement, ni nous
fournir un document, constitué de notes évangéhques élémentaires,
un peu trop profanes à son gré, dans le genre de Marc. S'U a une
pensée théologique, il n'écrit pourtant pas une théologie et sait faire
preuve d'un souci de rédaction très net en intégrant géographie et
histoire.

30 Enfin la comparaison avec Paul aussi est riche d'enseignement.
Sans Luc, sans le hvre des Actes qui peut apparaître comme une
apologie paulinienne, le cadre chronologique, le contexte pohtique
profane — limité il est vrai — les possibilités d'analyse du milieu
ambiant, le déroulement des voyages missionnaires, tout cela nous
échapperait pour la plus grande partie. Certes — et c'est un reproche
presque trop formulé — Luc ne dit pas tout et fait un choix lorsqu'il
nous relate ce qu'il a reçu, se montrant parfois plus soucieux du détail
que de l'ensemble (heureux détail plus exigeant sur le déroulement
jour après jour que curieux et intéressé par la vérification de certains
faits (subtil journal). Mais — et ceci doit être dit avant d'en venir
au point précis de notre exposé — non seulement la chronologie
paulinienne est grandement, sinon presque totalement redevable à Luc, qu'U
s'agisse de la chronologie absolue (pensez à GaUion ou relative
(songez aux voyages mais encore c'est grâce à Luc que nous pouvons

analyser la structure d'ensemble de la pensée paulinienne, quittes
à la vérifier par un certain structuralisme et à s'étonner de leur accord
N'est-ce pas Luc qui met en lumière le centre de gravité de chacun
des trois voyages, qui souhgne, par les discours-programmes d'Antioche
de Pisidie, d'Athènes et de Milet, comment l'apôtre se tourne d'abord
vers le Juif au cours du premier voyage, comment se produit le choc
avec l'heUénisme au cours du second, enfin comment l'homme d'éghse
du troisième voyage s'adresse à une Eglise faite de Juifs et de Grecs.

Notre titre L'herméneutique paulinienne, peut-elle nous aider à apprécier

la conception lucanienne de l'histoire P suffit à montrer que nous
ne voulons procéder qu'à une des trois approches signalées. Nous
avertissons donc de la hmite même que nous nous imposons au
préalable. Mais nous devons un mot d'explication. La matière
lucanienne a été très souvent soumise aux analyses et aux synthèses
synoptiques. Ce que nous dirions n'éclairerait pas davantage le
débat sur ce terrain. Les études récentes sur le hvre des Actes ont
montré les étroites connexions de plan, de structure, de style, de
méthode, de respect et de choix entre les parties de l'histoire
lucanienne coupée par l'élévation-ascension du Christ (avec tous les
problèmes posés par la double présentation, finale dans l'Evangile, initiale
dans le hvre des Actes, ainsi qu'avec les significations qui en résultent).



250 MAURICE CARREZ

Il reste à se demander (et c'est ce que nous avons choisi) s'il est

juste de critiquer Luc en partant de Paul, en trouvant chez Paul la
véritable interprétation existentielle et les débuts d'une certaine
conception de l'histoire du salut pour ne constater chez Luc qu'une
histoire du salut plus développée, mais quelque peu déformatrice.
Sur ce point l'œuvre de Conzelmann, menée avec nuance et inteUi-
gence, révèle certes des résultats dignes d'intérêt. Mais ces résultats
ne seraient-Us pas encore plus nets et plus exacts s'Us étaient ensuite
corrigés par une étude qui embrasserait la totaUté de ce que Luc a
voulu transmettre et si l'herméneutique pauhnienne n'était pas réduite
à son seul aspect existentiel

Même si les divers systèmes exégétiques soulignent chacun des
données profondes, Paul ne peut être enfermé dans un système plus
ou moins réducteur dans ses apphcations et davantage encore Luc ne
peut l'être. Dans cette trop brève introduction, nous voudrions seulement

montrer les points de contact et les différences entre leurs
herméneutiques très proches dans leur intention, différentes dans leur
apphcation à cause de la différence de matière entre les écrits luca-
niens et pauliniens, à cause de la différence de situation, puisque vingt
ans au moins nous séparent de la fin de la période de rédaction des

œuvres majeures de l'apôtre ». Témoin oculaire et coUaborateur de
Paul en Macédoine, à l'arrivée en Europe et ensuite sur la fin du
troisième voyage, depuis Troas au moins, jusqu'à Rome, Luc appUque
la méthode herméneutique teUe qu'il l'a reçue et comprise. Cela ne
veut pas dire qu'U répète ce qu'a dit Paul, mais qu'U procède de

façon très proche.
D'où deux points importants à examiner :

A. QueUe herméneutique paulinienne a reçu Luc
B. Quel usage en a-t-il fait

A. Quelle herméneutique paulinienne a reçu Luc

De Paul, Luc a appris la nécessité d'un langage agissant, où se

forgent des termes, des expressions qui doivent être le plus justement
porteurs de la réalité qu'ils prétendent exprimer. Si Paul a fait de la
linguistique comparée, c'est dans l'action, parce qu'il se trouvait en des
heux carrefours, avec des auditoires variés sur lesquels U voulait se

modeler pour leur permettre de connaître Christ. L'art de Paul consiste
donc à prendre de larges thèmes spatio-temporels dont l'aspect peut
être double, juif et grec, et dont l'influence sur ses auditeurs peut
être aussi double, tout en restant pour chacun porteur de l'essentiel.

1 Les œuvres du niveau deux, marquées par le séjour à Ephèse, bien que
rédigées aussi ailleurs (I Cor., Gai., Phil., Rom.).



L'HERMÉNEUTIQUE PAULINIENNE 25I

Luc, qui écrit pour des Grecs, voit tout à la fois la part de l'heUé-
nisme et ceUe du judaïsme dans la pensée paulinienne et lorsqu'il
écrit, quelque quinze ans après la mort de l'apôtre, il se souvient de
la manière dont Paul s'est soucié de ce que nous appeUerions aujourd'hui

la sociologie du monde ambiant et de ses problèmes de langage.
Luc a bien saisi l'ambivalence voulue par Paul de schemes ordinairement

acceptés par les uns et par les autres, mais légèrement
transformés de façon à présenter pour tous un caractère de surprise.

Il a appris comment dans des viUes aussi mêlées que Corinthe ou
Ephèse, Paul a su maîtriser le langage au point de ne pas hésiter à

juxtaposer formule grecque et formule juive (par ex. : PhU. 2: 2 :

miséricorde et entrailles). Lorsque Paul emploie un seul mot, une
seule formule, cela signifie soit qu'il s'adresse à un miheu plus ou
moins homogène, soit, plus couramment, qu'il suppose et veut que cette
formule soit valable pour tous, tant Juifs que Grecs. Cette intention
ne signifie pas réalisation et les correctifs apportés par l'apôtre à son
enseignement sur la résurrection le prouvent. Sur ce point, par
exemple, avec la concentration opérée par Paul sur le mot « egeirein »,

réveiUer, ressusciter, pour en faire le terme technique qui affirme que
l'événement de la résurrection a eu lieu pour le Christ ou aura heu

pour les croyants, et simultanément l'élargissement donné au mot
« vie » pour désigner les effets actuels de la résurrection, manière de

procéder qui va à l'encontre des habitudes de Paul qui souvent réunit
dans un seul mot, auquel il donne la dimension la plus large possible,
tous les sens, ainsi Pistis, qui signifie aussi bien « foi de l'homme »

que « fidélité du Seigneur », « confiance », « conversion », « conviction »,

« formule de foi », « ensemble des croyants » — exphque peut-être
(nous y reviendrons) le fait que Luc manie le grec avec une maîtrise
remarquable, mais respecte aussi les archaïsmes, les aramaïsmes les

plus surprenants lorsqu'il s'agit ainsi de maintenir, ou de faire
apparaître, ou de souUgner une signification traditionnelle d'un événement.

Sur le plan du temps et de l'histoire, le langage de Paul est beaucoup
plus large que les différentes options exégétiques modernes peuvent
le laisser supposer. Paul a su trouver un langage qui donne à son
eschatologie une force singulière. Luc s'en souviendra. Ainsi, pour ne
citer que trois passages caractéristiques tous extraits du deuxième
niveau de la pensée paulinienne : i Cor. 7 : 29-31, 10 : n et Rom.
13 :11-14, nous y discernons comment Christ met en mouvement
l'histoire des hommes vers son but, son accomplissement. Mais aussi
et conjointement, nous y voyons comment Christ met en mouvement
le but de l'histoire vers les hommes et les rend participants de son
accomphssement. L'affirmation de 1 Cor. 10 : n « nous vers lesquels
les éons se sont rencontrés » (et non pas la plate traduction : « nous
qui sommes parvenus à la fin des temps ») souhgne de façon caracté-



252 MAURICE CARREZ

ristique comment chez Paul tout pointe vers cette décision. Mais cette
décision n'est pas atemporeUe, eUe a bien heu dans le temps ; bien
que toute chargée d'éon, d'ère, de temps et d'instant, eUe reste plus
énigmatique que le tracé d'une Ugne d'histoire du salut même avec
des variables, ou qu'une décision inscrite et ponctuahsée dans l'instant.
Une étude herméneutique paulinienne en situation brise les options
qui nous sont trop souvent présentées comme les seules possibles, car
toutes ces lectures sont en partie •— faut-il dire en réduction —
valables, mais ne suffisent pas à assumer la totaUté du langage et de
la pensée pauhniennes.

Paul surprend par son eschatologie le Juif et le Grec. Sans jamais
employer le mot d'histoire affectionné aujourd'hui, il présente le cours
du monde, la marche des éons comme mouvement de l'action et de
la présence du Christ, il surprend le Juif en insistant sur la
juxtaposition des deux ères (présente et à venir) dans le devenir même de

la vie humaine, en faisant de cette juxtaposition réaUsée en Christ à
la fois une aspiration vers l'avenir et une impulsion vers lui, une
source de développement de croissance et de progrès. Paul surprend
le Grec en mettant le temps en mouvement, en l'orientant, en le

pointant, ü lui montre autrement que ne le ferait le Juif toute la
signification du temps de l'ancienne alliance comme préparation à
celui de la nouvelle, il souhgne la responsabilité de l'homme dans
l'histoire et même et surtout dans l'histoire de Dieu et brise la notion
de nécessité, de destin inscrit qui gouvernerait même Dieu dans un
déroulement fixé et fixiste... Nous n'analysons pas I Cor. 7 : 29 et
31, ni Rom. 13 :11-14, faute de temps, mais nous constatons que
nous avons là trois formules qui vont être propres à nous permettre
de mesurer l'influence de Paul sur Luc. Ces trois formules, situées
dans trois contextes différents (mariage et célibat, nouvel exode, vie
aujourd'hui dans l'Etat, dans la nation), trois formules qui ne sont
pas exclusivement temporelles tout en étant marquées par le temps,
traduisent une rencontre décisive qui nous concerne, dans laqueUe
nous avons une décision à prendre, mais sans que nous ayons à en créer
les conditions. Ces trois formules nous mettent en présence d'autre
chose que d'une chronologie, que d'un déroulement du temps. EUes

ne nous placent pas non plus en face d'une éternité statique où nous
serions simplement initiés et guidés par quelques sens uniques ou
interdits

Dire avec Oscar CuUmann » : « Le temps bibhque n'est pas une
matière chronologique inerte ou fixée, mais Dieu peut en disposer à
son gré, le comprimer ou l'aUonger, et c'est lui seul qui en connaît la
durée des époques. », c'est faire que notre époque actueUe offre ainsi

1 Oscar Cullmann : Le salut dans l'histoire, 20 partie, § 4.



L'HERMÉNEUTIQUE PAULINIENNE 253

un caractère tendu qui n'est ni un simple présent, ni un simple futur ;

pour être exact partieUement, cela reste insuffisant. Car cela ne souhgne
pas assez ce qui semble, pour Paul, avoir donné à son expression une
liberté d'expression plus grande encore. La rencontre, l'approche n'est
pas formulée en des termes uniquement spatio-temporels, parce que la
souveraineté du Christ sur notre histoire humaine commence par son
insertion au cœur même de l'histoire des hommes, et donc par une
décision, divine cette fois, d'un temps, d'un heu, d'un peuple ; c'est
toute la contingence avec toutes ses limitations, c'est le choix même
d'une certaine langue, d'un certain langage, à la fois précis et porteur
d'universel, et c'est la raison pour laqueUe le langage de Paul reste
très large. Il nous met en relation avec cet acte historique précis, mais
nous ne le sommes que dans une intimité, dans une communion
actueUe avec décision actueUe et Paul a laissé toujours subsister
l'impulsion, le mouvement créé, entretenu dans le temps des hommes,
dans la vie humaine, dans leur sphère terrestre, avec comme coroUaire
le règne sur le temps et le règne sur la terre, tout aussi bien que sa
tension ressentie, subie, exprimée au cours de la succession sinon des

instants, du moins des décisions et des actes.
Dans un monde où les diverses civilisations pouvaient apparaître

soit en hiatus, plus ou moins en rupture, soit plus ou moins en état
de fusion les unes par rapport aux autres, autrement dit à la fois en
pleine disparité et en pleine homogénéité possibles, Paul, pour conserver

à ses grands schemes toute leur force, n'a pas choisi un langage
restreint, ne l'a pas chargé d'une potentialité unique, réductrice,
unificatrice, mais au contraire lui a donné une largeur accueillante où
mystères, foi juive, culture grecque, clarté romaine, vertu
stoïcienne pouvaient se comprendre et se trouver. Lorsqu'il dit se
faire tout à tous, il ne donne pas seulement sa règle d'action, il nous
fournit un précepte qui est celui de son herméneutique fondamentale.
Ce travail d'approche, de découverte de l'herméneutique paulinienne
originelle est très important, car il nous montre à l'intérieur même
du Nouveau Testament, pour le temps apostohque, une herméneutique

première destinée à répondre aux possibilités d'un temps, d'un
heu. Luc saura à sa manière et sur une matière proche, mais différente,
faire de même.

B. Quel parti Luc a-t-il tiré de cette herméneutique

Luc se trouve amené à écrire à un moment où il est nécessaire de
dire qui fut ce Jésus-Christ que confessent les croyants, comment ses

premiers disciples ont été amenés à le connaître, queUe vie il a mené
sur la terre. Si, devant Jésus, la difficulté fut d'abord de le confesser

comme le Christ, devant le Christ cru, il se révéla nécessaire de dire
quel Jésus il a été. Luc a certainement été sensible à la manière dont



254 MAURICE CARREZ

Paul mène tantôt ses auditeurs et ses destinataires de Jésus au Christ,
ce qui correspond plus dans ses lettres à une visée grecque, tantôt
de Christ à Jésus, ce qui dénote plutôt une visée juive, d'où les deux
expressions Jésus le Christ et le Christ Jésus Mais au temps de Paul,
il y avait encore des témoins oculaires et la nécessité d'avoir des évangiles

ne s'était pas encore fait sentir comme ce fut le cas vers 75-80
A cette époque, la situation ecclésiastique s'est sensiblement modifiée.
Si l'on estime, avec L. von Hartling et Bo Reike », qu'après l'œuvre
de la mission paulinienne, il y a environ 40 000 chrétiens pour 2
millions de Juifs, au temps de Luc on peut estimer à 60 000 le nombre
des chrétiens d'Asie et à 240 000 le total de l'Eglise dans l'Empire
romain. Le paulinisme, s'il est mis en question, l'est plus par sa
diffusion et son abâtardissement que par une opposition issue d'un
judéo-christianisme frappé par la chute de Jérusalem et réintégré
dans la grande Eglise. Le respect de Luc le porte d'une part à transcrire

l'événement comme un acte historique (d'où toute élimination
du présent historique), mais en même temps, Luc a le souci de montrer
la valeur pour le temps présent du message et des événements du
passé.

C'est ce langage large que Luc a trouvé chez Paul ; ainsi selon

que Luc s'est laissé informer par les indicatifs pauhniens ou par les

impératifs, il a pu tout aussi bien comprendre l'eschatologie en termes
d'histoire du salut qu'en termes de décision dans l'instant actuel,
voire comme une eschatologie en cours de réalisation. Les lectures
exégétiques modernes ont voulu choisir ; Luc a reçu.

On peut dire que Luc a fait lui aussi preuve de vues systématiques

et de science, respectant au maximum la tradition sans pour
autant renoncer à y insérer des innovations. Il rédige un évangile qui
se veut actuel pour le lecteur, valable dans toutes les situations,
s'adressant tout de même encore au Juif parce qu'il s'adresse surtout
au Grec. Luc suit en cela son maître Paul et ne se laisse enfermer ni
dans un heUénisme de principe, ni dans une prise de position marquée
négativement par un judéo-christianisme qu'il redoute, voire combat.
Pour qui compare Marc et Luc, la surprise est grande en constatant
les nombreux sémitismes qui se trouvent sous la plume de Luc alors

que dans le même texte Marc avait déjà trouvé un mot grec assez
exact. Ce conservatisme de Luc a une intention herméneutique. Il
ne s'agit pas seulement pour lui de respecter ses sources (ce qu'U fait
pourtant). Il ne s'agit pas pour lui de faire preuve de servilité littéraire

à leur égard, puisqu'il s'en écarte parfois lorsque celles-ci ne
s'intègrent pas à son dessein général. L'usage de ces sémitismes
répond à une intention et à une nécessité. A une intention : Luc a laissé

1 Bo Reike : Neutestamentliche Zeitgeschichte, p. 227.



L'HERMÉNEUTIQUE PAULINIENNE 255

un nombre suffisant de sémitismes pour rester proche du lecteur de
la Bible grecque, pour suggérer à qui fréquente la Septante que le
hvre, le grand Evangile qui lui expose cette histoire des faits
salutaires est un texte sacré au même titre, et même davantage encore,
que l'écriture à laquelle il se réfère jusqu'à présent. En usant du grec
comme Luc le fait, en y mêlant à d'exceUentes tournures grecques
des sémitismes notoires, Luc procède comme Paul, mais il le fait non
pour adapter l'évangile, pour contraindre la matière évangélique à
entrer dans ses vues, mais pour le transmettre et pour le communiquer,
pour le mettre en situation. Nous retrouvons sur le plan de
l'herméneutique, mais transposé dans une autre situation ecclésiastique, le
«tant juif que grec», cher à Paul! A une nécessité: pour laisser à
certains événements la saveur acre et rude qu'ils avaient déjà dans
la tradition qu'il a reçue, Luc a respecté leur forme Uttéraire, non
pour archaïser, mais pour en souligner et l'éloignement historique et
la valeur actuelle. Tel le récit de la transfiguration et des événements
qui s'y rattachent, dont les versets 9 : 28, 29, 33, 38, 39, avec leurs
tournures très hébraïsantes, souhgnent l'importance avant la grande
coupure de 9 : 51 à 18 :14.

Une étude approfondie du rôle d'Israël dans l'œuvre de Luc
montrerait la profonde différence avec le mystère d'Israël tel que Paul
nous l'expose. A un endurcissement temporaire porté par une large
espérance : « Dieu a renfermé tous les hommes dans la désobéissance

pour faire miséricorde à tous » et malgré toutes les luttes que Paul
eut à subir de la part de ceux de sa race (Rom. 11: 32, II Cor. 11: 26)
correspond chez Luc une situation moins ouverte : Israël y apparaît
beaucoup plus endurci. Peut-être cela vient-il du rôle de Jérusalem
dans la géographie du salut de Luc. Jérusalem, viUe où il nous entraîne
dès les premières lignes de son évangile, Jérusalem qu'U mentionne
encore habilement tout à la fin du hvre des Actes 28 : 17, Jérusalem
se trouve au centre de son déroulement chronologique et lui fournit
un cadre géographique ; nous avons là une topographie christologique,
qui devient but et point de départ. Lieu de l'élection et du rejet,
Jérusalem en devient le signe et se substitue dans la pensée de Luc
au mystère d'Israël de la pensée de Paul. Là encore l'intention de Luc
est nette : Jérusalem est à tous, tant aux Juifs qu'aux Grecs, et en
l'insérant dans un évangue destiné aux Grecs Luc en retire le monopole

aux judéo-chrétiens. Elle n'est plus seulement la ville sainte de
l'ancienne aUiance, mais le lieu décisif où se trouve le centre de tout,
puisque c'est là que s'est déroulé le drame rédempteur auquel tout
aboutit et que c'est de son accomphssement que tout repart.

Selon les textes, Luc intériorise le Règne de Dieu à la communauté
(ainsi Luc 17 :21) ou met en valeur la tendance christologique de ses

sources synoptiques et fait jouer l'effet de surprise pour mettre son



256 MAURICE CARREZ

lecteur dans une situation teUe qu'U est contraint de prendre une
décision pour ou contre le Christ, comme dans la finale de la parabole
des vignerons homicides (Mat., Marc, Luc 20:9 -19) en insistant sur
la décision actuelle face à un tel message.

Il peut encore situer son lecteur au sein d'une histoire où ce
dernier se trouve interpellé, pris à partie. La teneur lucanienne de la
parabole du semeur est à cet égard significative. Luc songe plus aux
destinataires de ce message qu'à l'irruption décisive du germe messianique

qui donne saveur et signification à la semence. Les conséquences
actueUes l'emportent chez lui sur la signification première. Luc ne
vise pas à restituer un passé, mais saisit ce qui atteint le présent.
En effet atteindre celui qui accueiUe cette parabole lui semble décisif.
C'est à ce prix que celui-là pourra mesurer l'importance même de la
semence et du semeur. Cet historien du salut se montre alors le plus
existentiel des évangéhstes, le plus soucieux de l'actuahté de l'enseignement

et du message, car il sent bien que si le message n'est pas reçu,
n'est pas apphqué ou reste seulement compris de manière fruste et
rudimentaire, sans faire intervenir aujourd'hui l'esprit (ainsi avec
ApoUos), le sens premier de l'événement perd de sa valeur, dans la
mesure même où U n'est pas communiqué. Luc n'invente pas, U

corrige ; il ne crée pas ; il rectifie — U met de côté plus qu'il ne
supprime, ou, lorsqu'il est gêné, il déplace et n'a pas l'air ainsi de s'opposer
à la tradition.

Auteur conscient, Luc compose moins que Matthieu, qui n'hésite
pas à regrouper hardiment en un même contexte des paroles de Jésus
prononcées en des circonstances très différentes (le Sermon sur la
montagne).

De Paul, Luc a retenu aussi ce respect de l'événement qui l'oblige
à changer de vocabulaire dans le schéma mort-résurrection, en réservant

presque exclusivement le verbe « egeirein » réveiUer pour la
résurrection du Christ ou pour celle des croyants morts, et qui lui
fait utiliser le mot vie pour décrire les effets actuels de la mise en
route de l'être du croyant vers sa destination par suite de la présence
en lui de celui pour lequel il vit.

Ayant à présenter d'une manière descriptive un événement qui de

plus en plus s'insérait dans le passé, Luc a voulu lui laisser un caractère
de réahté historique tout en montrant comment sa communication
et ses effets devaient se faire sentir de plus en plus dans le présent et
dans l'avenir. Ainsi, s'U a révisé tous les présents historiques de Marc,
au point de n'en laisser qu'un seul sur les 90 utilisés par le deuxième
évangéhste, c'est pour situer le temps de celui qui les prononce, temps
entré dans l'histoire ; mais en laissant à l'événement tout son contexte,
Luc s'attache à rendre la signification plus nette et plus valable
encore. Il ne l'enferme pas dans le passé.



L'HERMENEUTIQUE PAULINIENNE 257

Luc a voulu ainsi donner toute son importance au passé comme
au présent. La perspective de Luc peut sembler artificieUe à qui veut
faire de l'histoire une série de points, d'événements sur lesquels reposeraient

les réahtés qui conféreraient sens à l'événement central. Luc
mêle étroitement éléments traditionnels et éléments rédactionnels,
transforme la présentation en ne conservant que peu de mots de

l'original et pourtant, mieux que Matthieu et que Marc, transmet
la totalité du message. Tantôt il donne l'impression que la réalité
dérive du sens, que les significations ressenties et perçues aujourd'hui
confèrent réahté à un événement qui sans eUe disparaîtrait du temps
actuel, tantôt il procède tout autrement, comme pour montrer que
sans événements il n'y a pas de réalité, donc pas de vérité, donc pas
de sens. Les deux s'entremêlent et forment un inextricable mystère.
Son jour est à la fois un jour daté, précis, localisé avec un événement
de Pâques et en même temps c'est un grand jour, sans date, qui dure
ou qui s'accompUt encore dans ses conséquences. Dans le récit de

l'apparition aux disciples d'Emmaüs se mêlent kérygme et didachè,
message et enseignement. Pour que la présence de Jésus soit reconnue,
ü y faut la mention des événements, de la mort, de la résurrection,
le rappel du rôle de la Loi et des prophètes, l'annonce de la souffrance
du Messie à Jérusalem et tout cet enseignement, tout cet évangile
qui sûrement restitue aujourd'hui la présence de celui dont la présence
est décelée lorsque le pain est rompu. Alors il y a vraie connaissance.
La pointe du récit d'Emmaüs rejoint ceUe de la parabole du riche et
de Lazare, où les deux présents historiques sont conservés, pour
rappeler sans doute que cette parabole n'est pas une création de
Luc qui corrige, mais n'invente pas « S'Us n'écoutent ni Moïse, ni
les prophètes, même si quelqu'un ressuscite d'entre les morts, ils ne
seront pas convaincus » (Luc 16 : 31). Pour Luc, l'écriture, ancienne
et donc aussi nouveUe, exprime cette volonté profonde qui rend
présent Celui qui l'anime. Luc, en conclusion du récit d'Emmaüs
(24/34), mentionne mais ne raconte pas l'apparition à Pierre citée
aussi en I Cor. 15 : 4 et introduit ainsi la réaction des disciples restés
à Jérusalem lorsqu'ils écoutent le récit de l'apparition d'Emmaüs :

« Réellement, il est ressuscité, le Seigneur, et il est apparu à Simon. »

De même que devant la croix le centurion déclare en glorifiant Dieu :

« Vraiment cet homme était juste. » C'est sur cette réalité que porte
toute la discussion Est-eUe histoire Est-elle révélation Luc nous
introduit à sa manière dans le grand débat sur la réahté de la
résurrection du Christ. Pour lui comme pour Paul, l'événement dépend
du témoignage des disciples, mais la vérité ne peut se passer de
l'événement. Il est ainsi, tout à la fois, un fait indépendant des disciples
(ils n'en ont pas l'initiative) et dépendant de leur foi et de leur
témoignage, puisque c'est grâce à eux que nous le connaissons.

17



258 MAURICE CARREZ

Pouvons-nous au cours de cette approche trop brève, trop
fragmentaire, avoir trouvé quelques éléments d'appréciation Luc ne
traite pas de la Révélation comme histoire, ni de l'histoire comme
révélation. Sa construction a conservé en général tout ce qui rendait
difficilement acceptables les faits évangéUques pour les disciples. Il
a laissé tomber tout ce qui, au point de vue de la coutume, était
trop proprement palestinien, mais ü a compensé ces modifications en
conservant les passages aramaïsants ou hébraïsants. L'herméneutique
lucanienne, comme ceUe de Paul, est ample et accentue la tension,
la pulsion eschatologique actueUe au détriment de la tension future.
Sa composition est un amalgame : Révélation-foi-histoire, où
l'événement porte le sens et le sens communique l'événement.

Sa façon de retravaüler les récits fait qu'Us ont plus d'impact
chez Luc et que cette visée correspond parfois mieux à une des intentions

de ce récit qu'un compte rendu plus ou moins objectif, suivi
d'explications déformantes, comme nous en trouvons dans Marc, par
exemple (parabole du semeur Luc n'est pas le théologien créateur
que l'on a voulu en faire. Il n'invente pas, ne recompose pas avec une
main géniale les grands traits marquants d'une période révolue. Il
ne charge pas de sens les événements qu'U rapporte. Il n'est pas un
homme dont la révélation se veut historicisante. Non Son propos
plus modeste, si nous en jugeons par son herméneutique, c'est de

dégager le sens, c'est de le transmettre, c'est que l'Eglise puisse le

recevoir quand eUe Ut l'Evangüe comme une histoire certes, mais
sans être réduit à l'histoire. Ses enquêtes ne sont pas de ceUes d'un
érudit dont la vie se déroulerait en dehors de la vie de l'Eglise à

laqueUe ü appartient. Luc est évangéhste et son «évangile» est
centré sur Jérusalem d'où U part avec Jean-Baptiste pour y revenir
constamment avec Paul avec lequel il se termine à Rome. Nos
appréciations varieront certainement, mais Luc reste pourtant l'évan-
güe le plus approprié aujourd'hui encore à notre temps.

Maurice Carrez.


	L'herméneutique paulinienne peut-elle aider à apprécier la conception lucanienne de l'histoire?

