Zeitschrift: Revue de Théologie et de Philosophie
Herausgeber: Revue de Théologie et de Philosophie

Band: 19 (1969)

Heft: 4

Artikel: L'herméneutique paulinienne peut-elle aider a apprécier la conception
lucanienne de I'histoire?

Autor: Carrez, Maurice

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-380926

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 08.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-380926
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

L’'HERMENEUTIQUE PAULINIENNE
PEUT-ELLE AIDER A APPRECIER
LA CONCEPTION LUCANIENNE
DE L’HISTOIRE ?

Situation de Luc

Prononcer le nom de Luc, auteur de I’ceuvre adressée a Théophile,
c’est susciter pour le néotestamentaire toute une série de questions
relatives aux intentions qui ont présidé a la rédaction de son ceuvre.
A-t-il voulu écrire une histoire (mais qu’est-ce qu’une histoire ?) ou
ne réclamons-nous de lui qu'un compte rendu ? Mais celui-ci peut-il
étre détaché de la personne qui nous rend compte et qui choisit,
insiste, ou supprime de telle sorte qu’il nous livre son témoignage
sur la révélation ? Ou si telles ne sont pas ses intentions, qu’est-ce qui
inspire 1’ensemble de son ceuvre ? Le Seigneur, I'Esprit ? Mais ces
questions sont-elles celles qui doivent é&tre posées a I'auteur de cette
ceuvre globale composée du troisieme évangile et du livre des Actes ?
Si nous avions sa réponse, celle-ci nous surprendrait sans doute et
nous interrogerait certainement sur des points laissés dans I’ombre
alors qu’elle reléguerait au second plan certaines options le concernant.

La lecture opérée par Luc des données évangéliques et apostoli-
ques, I’analyse de sa présentation, I'’exégése et la théologie lucaniennes
ne peuvent laisser indifférents. Témoins pour situer le débat concer-
nant Luc, ces deux opinions : « La pensée de l'auteur refléte seule-
ment celle de I'Eglise de son temps, ol les deux courants palestinien
et hellénique se sont rencontrés et combinés, ou ce qui subsistait du
paulinisme a été sensiblement banalisé et abAtardi et ol 'universa-
lisme n’est plus mis en question. Au reste I'auteur n’est que #és peu
théologien | » Ainsi s’exprimait Maurice Goguel . Hans Conzelmann 2,
a la suite de Ph. Vielhauer 3, ne partage pas cette opinion : « Luc est le

1 MAURICE GOGUEL : La naissance du Christianisme, p. 367.
2 Hans CONZELMANN : Die Mitte der Zeit (4® éd.). Introduction, p. 1 a II.
3 PH. VIELHAUER : Zum Paulinismus der Apostelgeschichte. Ev. Th. 1950,

p- IS



248 MAURICE CARREZ

créateur d’une histoire du salut centrée sur Jérusalem. Il procéde par
étapes successives et transforme ainsil’eschatologie de Jésus en confé-
rant a I'intervention de l'esprit ce qui était dit du Royaume a venir.
Cette construction n’a d’historique que l'apparence et ressort bien
davantage de l'intention théologique. Luc est ainsi avant tout un théo-
logien. » Telle est, résumée, I'introduction de H. Conzelmann a son
ouvrage quatre fois réédité : Die Mitte der Zeit.

Certes, il est vrai que Luc (employons ce nom d’auteur pour la
commodité) nous présente une réflexion systématique qui se déroule
de Jean-Baptiste & Paul et qui donne valeur théologique significative
a la géographie et a I'histoire pour nous fournir le plus long de tous
les évangiles réunissant les actions du temps de Jésus sur la terre et
du temps de Jésus élevé, si nous acceptons de le suivre du premier
chapitre de 1’évangile de Luc au 28¢€ chapitre du livre des Actes.

Pour tenter de I’apprécier correctement : trois approches de’ceuvre
de Luc sont nécessaires.

1° Tout d’abord en nous rappelant que I'évangile de Luc et le
livre des Actes forment un fout et que I'un ne peut étre compris sans
I'autre ; il est indispensable de considérer tous les rapports entre les
deux parties du méme ouvrage : nous ne pouvons chercher la révéla-
tion dans I’évangile et I’histoire dans le livre des Actes ou vice versa,
analyser le style de 'un et la pensée de l'autre ou les considérer
seulement de fagon autonome. Etienne Trocmé * a judicieusement
rappelé que l'auteur de 1’ceuvre dédiée & Théophile songe a toute la
série d'événements dont I’ensemble constitue a ses yeux l'intervention
décisive de Dieu dans I'histoire, I'accomplissement de toutes les pro-
phéties. L'« évangile » adressé a Théophile embrasse d’un méme coup
d’ceil tout le temps du salut de Jean-Baptiste & Paul.

2° Ensuite en nous souvenant que la premiére partie de cette
ceuvre, I’évangile de Luc, enquéte historique sous-tendue par une théo-
logie, présentation actualisée d’un connaisseur des traditions chré-
tiennes, peut et doit étre comparé aux deux autres évangiles synopti-
ques. La sobriété de Luc, sa modération, son respect des traditions
chrétiennes sautent aux yeux. Sobre, Luc n’allégorise pas ; modéré, il
n’ajoute aucun merveilleux a ses sources, parfois méme il I'atténue
(ainsi, dans les Actes, les récits d’Eutychus, 20 : 7-12, et du serpent
28 : 3-6, par exemple) ; esprit clair, partout, Luc suit un plan trés
net, et dans son exposition intentionnelle, respecte Marc au point
qu’il réussit presque intégralement a conserver la structure de Marc
en ne lui apportant que deux modifications majeures, Luc 6: 20
a8:3etg:51a18: 14. De cette comparaison synoptique résultent

! ETIENNE TROCME : Le livre des Actes et Ihistoire, p. 48 A 50. Paris 1957.



L'HERMENEUTIQUE PAULINIENNE 249

certaines constatations : Luc n’a pas voulu nous fournir une catéchése
ecclésiale telle celle de Matthieu qu'’il ignorait certainement, ni nous
fournir un document, constitué de notes évangéliques élémentaires,
un peu trop profanes a son gre, dans le genre de Marc. S’il a une
pensée théologique, il n’écrit pourtant pas une théologie et sait faire
preuve d’un souci de rédaction trés net en intégrant géographie et
histoire.

3° Enfin la comparaison avec Paul aussi est riche d’enseignement.
Sans Luc, sans le livre des Actes qui peut apparaitre comme une
apologie paulinienne, le cadre chronologique, le contexte politique
profane — limité il est vrai — les possibilités d’analyse du milieu
ambiant, le déroulement des voyages missionnaires, tout cela nous
échapperait pour la plus grande partie. Certes — et c’est un reproche
presque trop formulé — Luc ne dit pas tout et fait un choix lorsqu’il
nous relate ce qu’il a regu, se montrant parfois plus soucieux du détail
que de I'ensemble (heureux détail !), plus exigeant sur le déroulement
jour apreés jour que curieux et intéressé par la vérification de certains
faits (subtil journal). Mais — et ceci doit étre dit avant d’en venir
au point précis de notre exposé — non seulement la chronologie pauli-
nienne est grandement, sinon presque totalement redevable a Luc, qu’il
s’agisse de la chronologie absolue (pensez a4 Gallion!) ou relative
(songez aux voyages !), mais encore c’est grdce @ Luc que nous pou-
vons analyser la structure d’ensemble de la pensée paulinienne, quittes
a la vérifier par un certain structuralisme et a s’étonner de leur accord !
N’est-ce pas Luc qui met en lumiére le centre de gravité de chacun
des trois voyages, qui souligne, par les discours-programmes d’Antioche
de Pisidie, d’Athénes et de Milet, comment ’apdtre se tourne d’abord
vers le Juif au cours du premier voyage, comment se produit le choc
avec I’hellénisme au cours du second, enfin comment ’homme d’église
du troisiéme voyage s’adresse a une Eglise faite de Juifs et de Grecs.

Notre titre L’ herméneutique paulinienne, peut-elle nous arder a appré-
cier la conception lucanienne de I’histoire ? suffit & montrer que nous
ne voulons procéder qu’a une des trois approches signalées. Nous
avertissons donc de la limite méme que nous nous imposons au
préalable. Mais nous devons un mot d’explication. La matiére luca-
nienne a été trés souvent soumise aux analyses et aux synthéses
synoptiques. Ce que nous dirions n’éclairerait pas davantage le
débat sur ce terrain. Les études récentes sur le livre des Actes ont
montré les étroites connexions de plan, de structure, de style, de
méthode, de respect et de choix entre les parties de I'histoire luca-
nienne coupée par 1'élévation-ascension du Christ (avec tous les pro-
blémes posés par la double présentation, finale dans1’Evangile, initiale
dans le livre des Actes, ainsi qu’avec les significations qui en résultent).



250 MAURICE CARREZ

Il reste & se demander (et c’est ce que nous avons choisi) s’il est
juste de critiquer Luc en partant de Paul, en trouvant chez Paul la
véritable interprétation existentielle et les débuts d’une certaine con-
ception de l'histoire du salut pour ne constater chez Luc qu'une
histoire du salut plus développée, mais quelque peu déformatrice.
Sur ce point l'ceuvre de Conzelmann, menée avec nuance et intelli-
gence, révéle certes des résultats dignes d’intérét. Mais ces résultats
ne seraient-ils pas encore plus nets et plus exacts s'ils étaient ensuite
corrigés par une étude qui embrasserait la totalité de ce que Luc a
voulu transmettre et si ’herméneutique paulinienne n’était pas réduite
a son seul aspect existentiel ?

Méme si les divers systémes exégétiques soulignent chacun des
données profondes, Paul ne peut étre enfermé dans un systéme plus
ou moins réducteur dans ses applications et davantage encore Luc ne
peut 1’étre. Dans cette trop bréve introduction, nous voudrions seule-
ment montrer les points de contact et les différences entre leurs
herméneutiques trés proches dans leur intention, différentes dans leur
application a cause de la différence de matiére entre les écrits luca-
niens et pauliniens, & cause de la différence de situation, puisque vingt
ans au moins nous séparent de la fin de la période de rédaction des
ceuvres majeures de 1’apdtre . Témoin oculaire et collaborateur de
Paul en Macédoine, a l'arrivée en Europe et ensuite sur la fin du
troisiéme voyage, depuis Troas au moins, jusqu’'a Rome, Luc applique
la méthode herméneutique telle qu’il I’a recue et comprise. Cela ne
veut pas dire qu’il répéte ce qu’a dit Paul, mais qu'il procede de
facon tres proche.

D’ol deux points importants a examiner :

A. Quelle herméneutique paulinienne a regu Luc ?
B. Quel usage en a-t-il fait ?

A. Quelle herméneutique paulinienne a regu Luc ?

De Paul, Luc a appris la nécessité d’'un langage agissant, ou se
forgent des termes, des expressions qui doivent étre le plus justement
porteurs de la réalité qu'’ils prétendent exprimer. Si Paul a fait de la
linguistique comparée, c’est dans l’action, parce qu’il se trouvait en des
lieux carrefours, avec des auditoires variés sur lesquels il voulait se
modeler pour leur permettre de connaitre Christ. L’art de Paul consiste
donc a prendre de larges thémes spatio-temporels dont I'aspect peut
étre double, juif et grec, et dont l'influence sur ses auditeurs peut
étre aussi double, tout en restant pour chacun porteur de 1'essentiel.

1 Les ceuvres du niveau deux, marquées par le séjour a Ephése, bien que
rédigées aussi ailleurs (I Cor., Gal., Phil.,, Rom.).



L’HERMENEUTIQUE PAULINIENNE 251

Luc, qui écrit pour des Grecs, voit tout a la fois la part de 1'hellé-
nisme et celle du judaisme dans la pensée paulinienne et lorsqu’il
écrit, quelque quinze ans aprés la mort de I'apétre, il se souvient de
la maniére dont Paul s’est soucié de ce que nous appellerions aujour-
d’hui la sociologie du monde ambiant et de ses problémes de langage.
Luc a bien saisi I'ambivalence voulue par Paul de schémes ordinai-
rement acceptés par les uns et par les autres, mais légérement trans-
formés de fagon a présenter pour tous un caractére de surprise.

Il a appris comment dans des villes aussi mélées que Corinthe ou
Epheése, Paul a su maitriser le langage au point de ne pas hésiter a
juxtaposer formule grecque et formule juive (par ex.: Phil.2:2:
miséricorde et entrailles). Lorsque Paul emploie un seul mot, une
seule formule, cela signifie soit qu’il s’adresse a un milieu plus ou
moins homogene, soit, plus couramment, qu’il suppose et veut que cette
formule soit valable pour tous, tant Juifs que Grecs. Cette intention
ne signifie pas réalisation et les correctifs apportés par I'apotre a son
enseignement sur la résurrection le prouvent. Sur ce point, par
exemple, avec la concentration opérée par Paul sur le mot « egeirein »,
réveiller, ressusciter, pour en faire le terme technique qui affirme que
I’événement de la résurrection a eu lieu pour le Christ ou aura lieu
pour les croyants, et simultanément 1’élargissement donné au mot
« vie » pour désigner les effets actuels de la résurrection, maniére de
procéder qui va a ’encontre des habitudes de Paul qui souvent réunit
dans un seul mot, auquel il donne la dimension la plus large possible,
tous les sens, ainsi Pistis, qui signifie aussi bien «foi de I'homme »
que « fidélité du Seigneur », « confiance », « conversion », « conviction »,
«formule de foi», «ensemble des croyants» — explique peut-étre
(nous y reviendrons) le fait que Luc manie le grec avec une maitrise
remarquable, mais respecte aussi les archaismes, les aramaismes les
plus surprenants lorsqu’il s’agit ainsi de maintenir, ou de faire appa-
raitre, ou de souligner une signification traditionnelle d’un événement.

Sur le plan du femps et de I’ histoire, le langage de Paul est beaucoup
plus large que les différentes options exégétiques modernes peuvent
le laisser supposer. Paul a su trouver un langage qui donne A son
eschatologie une force singuliére. Luc s’en souviendra. Ainsi, pour ne
citer que trois passages caractéristiques tous extraits du deuxiéme
niveau de la pensée paulinienne: 1 Cor. 7:29-31, 10: II et Rom.
13 : I1-14, nous y discernons comment Christ met en mouvement
I’histoire des hommes vers son but, son accomplissement. Mais aussi
et conjointement, nous y voyons comment Christ met en mouvement
le but de 'histoire vers les hommes et les rend participants de son
accomplissement. L’affirmation de 1 Cor. 10: IT ¢« nous vers lesquels
les éons se sont rencontrés » (et non pas la plate traduction : « nous
qui sommes parvenus a la fin des temps ») souligne de fagon caracté-



252 MAURICE CARREZ

ristique comment chez Paul tout pointe vers cette décision. Mais cette
décision n’est pas atemporelle, elle a bien lieu dans le temps ; bien
que toute chargée d’éon, d’ére, de temps et d’instant, elle reste plus
énigmatique que le tracé d'une ligne d’histoire du salut méme avec
des variables, ou qu'une décision inscrite et ponctualisée dans l'instant.
Une étude herméneutique paulinienne en situation brise les options
qui nous sont trop souvent présentées comme les seules possibles, car
toutes ces lectures sont en partie — faut-il dire en réduction —
valables, mais ne suffisent pas a assumer la totalité du langage et de
la pensée pauliniennes.

Paul surprend par son eschatologie le Juif et le Grec. Sans jamais
employer le mot d’histoire affectionné aujourd’hui, il présente le cours
du monde, la marche des éons comme mouvement de I’action et de
la présence du Christ, il surprend le Juif en insistant sur la juxta-
position des deux éres (présente et & venir) dans le devenir méme de
la vie humaine, en faisant de cette juxtaposition réalisée en Christ a
la fois une aspiration vers l’avenir et une impulsion vers lui, une
source de développement de croissance et de progrés. Paul surprend
le Grec en mettant le temps en mouvement, en l'orientant, en le
pointant, il lui montre autrement que ne le ferait le Juif toute la
signification du temps de l’ancienne alliance comme préparation a
celui de la nouvelle, il souligne la responsabilité de I’homme dans
I’histoire et méme et surtout dans I’histoire de Dieu et brise la notion
de nécessité, de destin inscrit qui gouvernerait méme Dieu dans un
déroulement fixé et fixiste... Nous n’analysons pas I Cor. 7:29 et
31, ni Rom. 13: 11-14, faute de temps, mais nous constatons que
nous avons 13 trois formules qui vont étre propres a nous permettre
de mesurer l'influence de Paul sur Luc. Ces trois formules, situées
dans trois contextes différents (mariage et célibat, nouvel exode, vie
aujourd’hui dans I’Etat, dans la nation), trois formules qui ne sont
pas exclusivement temporelles tout en étant marquées par le temps,
traduisent une rencontre décisive qui nous concerne, dans laquelle
nous avons une décision @ prendre, Mmais sans que NOUs ayons a en créer
les conditions. Ces trois formules nous mettent en présence d’autre
chose que d'une chronologie, que d'un déroulement du temps. Elles
ne nous placent pas non plus en face d'une éternité statique oll nous
serions simplement initiés et guidés par quelques sens uniques ou
interdits !

Dire avec Oscar Cullmann 1: « Le temps biblique n’est pas une
matiére chronologique inerte ou fixée, mais Dieu peut en disposer a
son gré, le comprimer ou l’allonger, et c’est lui seul qui en connait la
durée des époques. », c’est faire que notre époque actuelle offre ainsi

T OscAaR CULLMANN : Le salut dans I'histoire, 2¢ partie, § 4.



L’HERMENEUTIQUE PAULINIENNE 253

un caractere tendu qui n’est ni un simple présent, ni un simple futur;
pour étre exact partiellement, cela reste insuffisant. Car cela ne souligne
pas assez ce qui semble, pour Paul, avoir donné 4 son expression une
liberté d’expression plus grande encore. La rencontre, I’approche n’est
pas formulée en des termes uniquement spatio-temporels, parce que la
souveraineté du Christ sur notre histoire humaine commence par son
insertion au cceur méme de 'histoire des hommes, et donc par une
décision, divine cette fois, d’un temps, d’'un lieu, d’un peuple ; c’est
toute la contingence avec toutes ses limitations, c’est le choix méme
d’une certaine langue, d'un certain langage, a la fois précis et porteur
d'universel, et c’est la raison pour laquelle le langage de Paul reste
tres large. Il nous met en relation avec cet acte historique précis, mais
nous ne le sommes que dans une intimité, dans une communion
actuelle avec décision actuelle et Paul a laissé toujours subsister
Pimpulsion, le mouvement créé, entretenu dans le temps des hommes,
dans la vie humaine, dans leur sphére terrestre, avec comme corollaire
le régne sur le temps et le régne sur la terre, fout aussi bien que sa
tension ressentie, subie, exprimée au cours de la succession sinon des
instants, du moins des décisions et des actes.

Dans un monde ot les diverses civilisations pouvaient apparaitre
soit en hiatus, plus ou moins en rupture, soit plus ou moins en état
de fusion les unes par rapport aux autres, autrement dit a la fois en
pleine disparité et en pleine homogénéité possibles, Paul, pour conser-
ver A ses grands schémes toute leur force, n’a pas choisi un langage
restreint, ne 1'a pas chargé d’une potentialité unique, réductrice, uni-
ficatrice, mais au contraire lui a donné une largeur accueillante ol
mystéres, foi juive, culture grecque, clarté romaine, vertu stoi-
cienne pouvaient se comprendre et se trouver. Lorsqu’il dit se
faire tout a tous, il ne donne pas seulement sa régle d’action, il nous
fournit un précepte qui est celui de son herméneutique fondamentale.
Ce travail d’approche, de découverte de I’herméneutique paulinienne
originelle est trés important, car il nous montre a l'intérieur méme
du Nouveau Testament, pour le temps apostolique, une herméneu-
tique premiére destinée a répondre aux possibilités d'un temps, d'un
lieu. Luc saura a sa maniére et sur une matiére proche, mais différente,
faire de méme.

B. Quel parti Luc a-t-1l tiré de cette herméneutique ?

Luc se trouve amené a écrire a un moment ou il est nécessaire de
dire qui fut ce Jésus-Christ que confessent les croyants, comment ses
premiers disciples ont été amenés a le connaitre, quelle vie il a mené
sur la terre. Si, devant Jésus, la difficulté fut d’abord de le confesser
comme le Christ, devant le Christ cru, il se révéla nécessaire de dire
quel Jésus il a été. Luc a certainement été sensible a la maniére dont



254 MAURICE CARREZ

Paul méne tantét ses auditeurs et ses destinataires de Jésus au Christ,
ce qui correspond plus dans ses lettres a une visée grecque, tantot
de Christ & Jésus, ce qui dénote plutdt une visée juive, d’ou1 les deux
expressions Jésus le Christ et le Christ Jésus | Mais au temps de Paul,
il y avait encore des témoins oculaires et la nécessité d’avoir des évan-
giles ne s’était pas encore fait sentir comme ce fut le cas vers 75-80!
A cette époque, la situation ecclésiastique s’est sensiblement modifiée.
Si I'on estime, avec L. von Hartling et Bo Reike 1, qu’aprés 1'ceuvre
de la mission paulinienne, il y a environ 40 000 chrétiens pour 2
millions de Juifs, au temps de Luc on peut estimer a 60 000 le nombre
des chrétiens d’Asie et & 240 ooo le total de I'Eglise dans I'Empire
romain. Le paulinisme, s’il est mis en question, l'est plus par sa
diffusion et son abétardissement que par une opposition issue d'un
judéo-christianisme frappé par la chute de Jérusalem et réintégré
dans la grande Eglise. Le respect de Luc le porte d’une part a trans-
crire I’événement comme un acte historique (d’out toute élimination
du présent historique), mais en méme temps, Luc a le souci de montrer
la valeur pour le temps présent du message et des événements du
passé.

C’est ce langage large que Luc a trouvé chez Paul; ainsi selon
que Luc s’est laissé informer par les indicatifs pauliniens ou par les
impératifs, il a pu tout aussi bien comprendre I’eschatologie en termes
d’histoire du salut qu’en termes de décision dans l'instant actuel,
voire comme une eschatologie en cours de réalisation. Les lectures
exégétiques modernes ont voulu choisir ; Luc a regu.

On peut dire que Luc a fait lui aussi preuve de vues systéma-
tiques et de science, respectant au maximum la tradition sans pour
autant renoncer a y insérer des innovations. Il rédige un évangile qui
se veut actuel pour le lecteur, valable dans toutes les situations,
s’adressant tout de méme encore au Juif parce qu’il s’adresse surtout
au Grec. Luc suit en cela son maitre Paul et ne se laisse enfermer ni
dans un hellénisme de principe, ni dans une prise de position marquée
négativement par un judéo-christianisme qu'il redoute, voire combat.
Pour qui compare Marc et Luc, la surprise est grande en constatant
les nombreux sémitismes qui se trouvent sous la plume de Luc alors
que dans le méme texte Marc avait déja trouvé un mot grec assez
exact. Ce conservatisme de Luc a une intention herméneutique. Il
ne s’agit pas seulement pour lui de respecter ses sources (ce qu’il fait
pourtant). Il ne s’agit pas pour lui de faire preuve de servilité litté-
raire & leur égard, puisqu’il s'en écarte parfois lorsque celles-ci ne
s’'intégrent pas A son dessein général. L'usage de ces sémitismes
répond @ une intention et a une nécessité. A une intention : Luc a laissé

t Bo REIKE : Neufestamentliche Zeitgeschichie, p. 227.



L'HERMENEUTIQUE PAULINIENNE 255

un nombre suffisant de sémitismes pour rester proche du lecteur de
la Bible grecque, pour suggérer a qui fréquente la Septante que le
livre, le grand Evangile qui lui expose cette histoire des faits salu-
taires est un fexte sacré au méme titre, et méme davantage encore,
que l'écriture a laquelle il se référe jusqu’a présent. En usant du grec
comme Luc le fait, en y mélant a d’excellentes tournures grecques
des sémitismes notoires, Luc procéde comme Paul, mais il le fait non
pour adapter I'évangile, pour contraindre la matiére évangélique a
entrer dans ses vues, mais pour le transmettre et pour le communiquer,
pour le mettre en situation. Nous retrouvons sur le plan de I’hermé-
neutique, mais transposé dans une autre situation ecclésiastique, le
«tant juif que grec», cher a Paul! A une nécessité : pour laisser a
certains événements la saveur acre et rude qu’ils avaient déja dans
la tradition qu’il a regue, Luc a respecté leur forme littéraire, non
pour archaiser, mais pour en souligner et 1’éloignement historique et
la valeur actuelle. Tel le récit de la transfiguration et des événements
qui s’y rattachent, dont les versets g: 28, 29, 33, 38, 39, avec leurs
tournures trés hébraisantes, soulignent 'importance avant la grande
coupure de 9 : 51 & 18 : 14.

Une étude approfondie du role d’Isra€l dans 1’ceuvre de Luc mon-
trerait la profonde différence avec le mystére d’'Israél tel que Paul
nous l'expose. A un endurcissement temporaire porté par une large
espérance : « Dieu a renfermé tous les hommes dans la désobéissance
pour faire miséricorde a tous » et malgré toutes les luttes que Paul
eut a subir de la part de ceux de sa race (Rom. 11 : 32, IT Cor. 11 : 26)
correspond chez Luc une situation moins ouverte : Israél y apparait
beaucoup plus endurci. Peut-étre cela vient-il du role de Jérusalem
dans la géographie du salut de Luc. Jérusalem, ville o1 il nous entraine
dés les premiéres lignes de son évangile, Jérusalem qu’il mentionne
encore habilement tout a la fin du livre des Actes 28 : 17, Jérusalem
se trouve au centre de son déroulement chronologique et lui fournit
un cadre géographique ; nous avons la une topographie christologique,
qui devient but et point de départ. Lieu de 1’élection et du rejet,
Jérusalem en devient le signe et se substitue dans la pensée de Luc
au mystere d’Isra€l de la pensée de Paul. La encore I'intention de Luc
est nette : Jérusalem est a tous, tant aux Juifs qu’aux Grecs, et en
I'insérant dans un évangile destiné aux Grecs Luc en retire le mono-
pole aux judéo-chrétiens. Elle n’est plus seulement la ville sainte de
I’ancienne alliance, mais le lieu décisif ou1 se trouve le centre de tout,
puisque c’est 1a que s’est déroulé le drame rédempteur auquel tout
aboutit et que c’est de son accomplissement que tout repart.

Selon les textes, Luc intériorise le Régne de Dieu a la communauté
(ainsi Luc 17 : 21) ou met en valeur la tendance christologique de ses
sources synoptiques et fait jouer 1'effet de surprise pour mettre son



256 MAURICE CARREZ

lecteur dans une situation telle qu’il est contraint de prendre une
décision pour ou contre le Christ, comme dans la finale de la parabole
des vignerons homicides (Mat., Marc, Luc 20:9-19) en insistant sur
la décision actuelle face & un tel message.

Il peut encore situer son lecteur au sein d'une histoire ou ce
dernier se trouve interpellé, pris a partie. La teneur lucanienne de la
parabole du semeur est a cet égard significative. Luc songe plus aux
destinataires de ce message qu’a l'irruption décisive du germe messia-
nique qui donne saveur et signification a la semence. Les conséquences
actuelles 'emportent chez lui sur la signification premiére. Luc ne
vise pas a restituer un passé, mais saisit ce qui atteint le présent.
En effet atteindre celui qui accueille cette parabole lui semble décisif.
C’est a ce prix que celui-la pourra mesurer l'importance méme de la
semence et du semeur. Cet historien du salut se montre alors le plus
existentiel des évangélistes, le plus soucieux de I’actualité de l’enseigne-
ment et du message, car il sent bien que si le message n’est pas recu,
n’est pas appliqué ou reste seulement compris de maniére fruste et
rudimentaire, sans faire intervenir aujourd’hui l'esprit (ainsi avec
Apollos), le sens premier de I’événement perd de sa valeur, dans la
mesure méme ou il n'est pas communiqué. Luc n’invente pas, il
corrige ; il ne crée pas ; il rectifie — il met de cdté plus qu’il ne sup-
prime, ou, lorsqu’il est géné, il déplace et n’a pas I’air ainsi de s’opposer
a la tradition.

Auteur conscient, Luc compose moins que Matthieu, qui n’hésite
pas a regrouper hardiment en un méme contexte des paroles de Jésus
prononcées en des circonstances trés différentes (le Sermon sur la
montagne).

De Paul, Luc a retenu aussi ce respect de I'événement qui I'oblige
a changer de vocabulaire dans le schéma mort-résurrection, en réser-
vant presque exclusivement le verbe « egeirein » = réveiller pour la
résurrection du Christ ou pour celle des croyants morts, et qui lui
fait utiliser le mot vie pour décrire les effets actuels de la mise en
route de I’étre du croyant vers sa destination par suite de la présence
en lui de celui pour lequel il vit.

Ayant A présenter d'une maniére descriptive un événement qui de
plus en plus s’insérait dans le passé, Luc a voulu lui laisser un caractére
de réalité historique tout en montrant comment sa communication
et ses effets devaient se faire sentir de plus en plus dans le présent et
dans l'avenir. Ainsi, s’il a révisé tous les présents historiques de Marc,
au point de n’en laisser qu’un seul sur les go utilisés par le deuxiéme
évangéliste, c’est pour situer le temps de celui qui les prononce, temps
entré dans I'histoire ; mais en laissant a I’événement tout son contexte,
Luc s’attache a rendre la signification plus nette et plus valable
encore. Il ne ’enferme pas dans le passé.



L’HERMENEUTIQUE PAULINIENNE 257

Luc a voulu ainsi donner toute son importance au passé comme
au présent. La perspective de Luc peut sembler artificielle a qui veut
faire de I'histoire une série de points, d’événements sur lesquels repose-
raient les réalités qui conféreraient sens a 1’'événement central. Luc
méle étroitement éléments traditionnels et éléments rédactionnels,
transforme la présentation en ne conservant que peu de mots de
I'original et pourtant, mieux que Matthieu et que Marc, transmet
la totalité du message. Tantdt il donne l'impression que la réalité
dérive du sens, que les significations ressenties et pergues aujourd’hui
conférent réalité a un événement qui sans elle disparaitrait du temps
actuel, tantot il procéde tout autrement, comme pour montrer que
sans événements il n'y a pas de réalité, donc pas de vérité, donc pas
de sens. Les deux s’entremélent et forment un inextricable mystére.
Son jour est a la fois un jour daté, précis, localisé avec un événement
de Piques et en méme temps c’est un grand jour, sans date, qui dure
ou qui s’accomplit encore dans ses conséquences. Dans le récit de
Papparition aux disciples d’Emmaiis se mélent kérygme et didache,
message et enseignement. Pour que la présence de Jésus soit reconnue,
il y faut la mention des événements, de la mort, de la résurrection,
le rappel du roéle de la Loi et des prophétes, I’'annonce de la souffrance
du Messie a Jérusalem et tout cet enseignement, tout cet évangile
qui sirement restitue aujourd’huila présence de celui dont la présence
est décelée lorsque le pain est rompu. Alorsily a vraie connaissance.
La pointe du récit d’Emmaiis rejoint celle de la parabole du riche et
de Lazare, ou les deux présents historiques sont conservés, pour
rappeler sans doute que cette parabole n’est pas une création de
Luc qui corrige, mais n’invente pas! « S’ils n’écoutent ni Moise, ni
les prophétes, méme si quelqu’un ressuscite d’entre les morts, ils ne
seront pas convaincus » (Luc 16 : 31). Pour Luc, l'écriture, ancienne
et donc aussi nouvelle, exprime cette volonté profonde qui rend
présent Celui qui ’anime. Luc, en conclusion du récit d’Emmaiis
(24/34), mentionne mais ne raconte pas l'apparition a Pierre citée
aussi en I Cor. 15 : 4 et introduit ainsi la réaction des disciples restés
a Jérusalem lorsqu’ils écoutent le récit de I'apparition d’Emmaiis :
« Réellement, il est ressuscité, le Seigneur, et il est apparu a Simon. »
De méme que devant la croix le centurion déclare en glorifiant Dieu:
« Vraiment cet homme était juste.» C'est sur cette réalité que porte
toute la discussion ! Est-elle histoire ? Est-elle révélation ? Luc nous
introduit & sa maniére dans le grand débat sur la réalité de la résu-
rrection du Christ. Pour lui comme pour Paul, I'événement dépend
du témoignage des disciples, mais la vérité ne peut se passer de I'évé-
nement. Il est ainsi, tout a la fois, un fait indépendant des disciples
(ils n’en ont pas linitiative) et dépendant de leur foi et de leur
témoignage, puisque c’est grice a eux que nous le connaissons.

17



258 MAURICE CARREZ

Pouvons-nous au cours de cette approche trop bréve, trop frag-
mentaire, avoir trouvé quelques éléments d’appréciation ? Luc ne
traite pas de la Révélation comme histoire, ni de I'histoire comme
révélation. Sa construction a conservé en général tout ce qui rendait
difficilement acceptables les faits évangéliques pour les disciples. Il
a laissé tomber tout ce qui, au point de vue de la coutume, était
trop proprement palestinien, mais il a compensé ces modifications en
conservant les passages aramaisants ou hébraisants. L’herméneutique
lucanienne, comme celle de Paul, est ample et accentue la tension,
la pulsion eschatologique actuelle au détriment de la tension future.
Sa composition est un amalgame : Révélation-foi-histoire, ol I'évé-
nement porte le sens et le sens communique 1’événement.

Sa fagon de retravailler les récits fait qu’ils ont plus d’impact
chez Luc et que cette visée correspond parfois mieux 4 une des inten-
tions de ce récit qu'un compte rendu plus ou moins objectif, suivi
d’explications déformantes, comme nous en trouvons dans Marc, par
exemple (parabole du semeur !). Luc n’est pas le théologien créateur
que I'on a voulu en faire. Il n’invente pas, ne recompose pas avec une
main géniale les grands traits marquants d’une période révolue. Il
ne charge pas de sens les événements qu’il rapporte. Il n’est pas un
homme dont la révélation se veut historicisante. Non ! Son propos
plus modeste, si nous en jugeons par son herméneutique, c’est de
dégager le sens, c’est de le transmettre, c’est que 1’Eglise puisse le
recevoir quand elle lit I’Evangile comme une histoire certes, mais
sans étre réduit a I'histoire. Ses enquétes ne sont pas de celles d'un
érudit dont la vie se déroulerait en dehors de la vie de I'Eglise a
laquelle il appartient. Luc est évangéliste et son «évangile» est
centré sur Jérusalem d’ou il part avec Jean-Baptiste pour y revenir
constamment avec Paul avec lequel il se termine & Rome. Nos
appréciations varieront certainement, mais Luc reste pourtant 1'évan-
gile le plus approprié aujourd’hui encore a notre temps.

MAURICE CARREZ.



	L'herméneutique paulinienne peut-elle aider à apprécier la conception lucanienne de l'histoire?

