
Zeitschrift: Revue de Théologie et de Philosophie

Herausgeber: Revue de Théologie et de Philosophie

Band: 19 (1969)

Heft: 4

Artikel: Les deux sources de la théologie de l'histoire dans l'Ancien Testament

Autor: Amsler, Samuel

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-380925

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 10.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-380925
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


LES DEUX SOURCES

DE LA THÉOLOGIE DE L'HISTOIRE
DANS L'ANCIEN TESTAMENT

Il est devenu courant d'affirmer que la théologie bibhque est,
foncièrement, une théologie de l'histoire «. Si courant même qu'U est
temps de se mettre à en douter, je veux dire à soumettre cette
affirmation à quelques questions :

Rend-on ainsi vraiment compte de la structure fondamentale de
la pensée bibUque, alors que le canon de l'Ancien Testament a agrégé
des textes aussi peu « historiques » que l'Ecclesiaste, Job, le Lévitique
ou les Psaumes Récupérer 1'« histoire » en rappelant que ces livres
aussi sont issus d'un certain milieu historique n'avance à rien, car
c'est un trait que la httérature bibhque a en commun avec n'importe
quelle Uttérature.

Par aiUeurs, que recouvre, dans cette affirmation, le concept
d'« histoire », puisque la critique historique montre abondamment le
caractère schématique et souvent artificiel de la présentation bibhque
des événements en cause Qu'on songe ici aux premières pages de
la Genèse, au récit des plaies d'Egypte, au cycle d'Elie et d'Elisée,
ou encore, de manière plus générale, à la place que tiennent dans les
récits bibhques les paroles des personnages en scène, ces « paroles
historiques » qui ont justement peu de chances de l'être. La «

Geschichte » peut-elle se passer de 1'« Historie »

Enfin — et pour me hmiter à ce qui me paraît être les lignes de
force de cette mise en question à laqueUe, après bien d'autres, J. Barr

1 Par exemple Ed. Jacob : Théologie de l'Ancien Testament, Neuchâtel
1955, p. 153 : « Ce qui fait la particularité de la révélation biblique, c'est que
Dieu se lie aux événements de l'histoire pour en faire la manifestation de son
plan. » Plus récemment, O. Cullmann : Le salut dans l'histoire, Neuchâtel 1966,
p. 19 : « L'adoption de l'Ancien Testament par les auteurs des Evangiles et des
Epîtres est d'une portée exceptionnelle puisqu'elle souligne le caractère particuher

de la foi chrétienne qui est foi en l'action divine sur le plan de l'histoire
humaine ».

N. B. — Cet exposé et celui de M. Carrez ont été présentés au Congrès des
Facultés de théologie protestante des pays latins, à Madrid, en septembre 1967.



236 SAMUEL AMSLER

vient de prêter main-forte * — s'U est bien vrai que les témoins
bibliques insistent spécialement sur le caractère événementiel de la
communication de Dieu aux hommes, queUe est en ce faisant leur
intention profonde Il est clair qu'ils cherchent à faire entendre
une parole actueUe et non à procéder à une simple reconstitution du
passé. C'est d'aiUeurs le propre de toute « histoire ». Mais encore :

cherchent-ils à rattacher ainsi leurs lecteurs à une sorte de processus
historique objectif auquel Dieu préside en dehors d'eux et où ils
ont à trouver leur place, comme le soutient avec ténacité O. CuU-

mann2, ou bien rassemblent-ils les faits de l'histoire pour mieux
presser le lecteur de se comprendre et de se décider dans son existence
d'homme historique, comme le pensent R. Bultmann et ses disciples
Ces deux types de réponse logent dans le terme d'« histoire » des
notions qui sentent si fort l'affrontement philosophique contemporain

qu'on en vient à se demander si eUes peuvent rendre compte de
l'intention biblique. Dès lors, en quel sens ce fameux terme d'«
histoire » peut-il être mis au service de la théologie bibhque

Dans le foisonnement des questions soulevées par ce problème,
je voudrais m'intéresser ici à un point d'origine, dans l'idée un peu
prétentieuse que l'origine d'un mouvement de pensée a des chances
de nous en révéler un aspect essentiel. Certes, la source n'explique
pas encore le fleuve ; des apports latéraux et des pentes diverses en
modifient la teneur et l'allure. Mais le fleuve ne garde son identité
qu'en vertu du mince filet jailli de sa source. N'en tient-on pas une
preuve dans le fait que l'intense discussion sur la théologie bibhque
de l'histoire, même au plan du Nouveau Testament, est une
conséquence lointaine du trouble soulevé dans l'eau de la source par les

travaux de Gressmann et de Gunkel sur les récits de la Genèse
Remonter le cours de ce fleuve n'est pas chose plus aisée dans

l'Ancien que dans le Nouveau Testament. Dans l'Ancien Testament, on
repère sans peine, il est vrai, de grandes synthèses historiographiques :

Voici, presque à l'aboutissement de l'Ancien Testament, l'œuvre
sacerdotale, charpente du Pentateuque actuel, allant de la création à
la mort de Moïse et servant de fondement « historique » aux institutions

civUes et rehgieuses de la communauté postexilique.
Issue d'un autre miheu théologique, l'œuvre du Chroniste, dans

les hvres des Chroniques, d'Esdras et de Néhémie, va de David à

1 Dans son ouvrage Old and New in Interpretation, Londres-New York 1966,
en particulier son chapitre 3 intitulé « The Concepts of History and Revelation

», p. 65-102.
2 Op. cit., par exemple p. 171 : « Le Nouveau Testament appelle à la décision,

c'est entendu, mais il ne demande pas une vague « démondanisation » ; il exige
que j'entre dans une action du salut commencée avant moi, destinée à se
poursuivre après moi et qui est arrivée maintenant au point où je me trouve. »



LES DEUX SOURCES DE LA THÉOLOGIE DE L'HISTOIRE DANS l'a. T. 237

Esdras avec une préhistoire très significative — quoique en forme de
squelette généalogique — d'Adam à David : c'est l'histoire de la
« Malkout-Jahweh » universelle, liée à Jérusalem, au temple et au
fils de David.

Identifiée par M. Moth ', l'œuvre du Deutéronomiste s'ouvre par
le premier discours-préface de Moïse dans le Deutéronome et englobe
les livres de Josué, Juges, Samuel et Rois pour s'achever, épisode très
significatif, avec le rétabhssement royal du Davidide Jehojakin.
C'est l'historiographie de la repentance et de l'espérance de la
communauté de l'exil.

En remontant encore dans le temps, voici l'œuvre de l'Elohiste.
Elle est plus difficile à séparer *, et ne semble pas complète puisqu'eUe
surgit inopinément au milieu de l'histoire patriarcale, en Gen. 20.
Cette histoire du Dieu qui parle et qui fait aUiance avec son peuple
reflète probablement la tradition orale propre au royaume d'Israël du
Nord.

Voici enfin l'œuvre du Jahviste, celle en laquelle on s'accorde à
reconnaître la première synthèse historiographique de l'Ancien
Testament. EUe s'ouvre avec les récits des origines — création, chute,
déluge, et tour de Babel — comprend des traditions sur les patriarches,

la sortie d'Egypte, l'alliance au Sinaï et la marche au désert
jusqu'à la mort de Moïse, et pointe par plusieurs allusions significatives

— la bénédiction de Jacob sur Juda en Gen. 49 : 8-12, le
quatrième oracle de Balaam en Nomb. 25 : 15-19, et déjà la promesse à

Abraham d'une bénédiction pour toutes les nations de la terre, en
Gen. 12 : 1-3 — vers l'accomplissement universel qui se profile derrière
l'empire de David 3. Œuvre magistrale, écrite probablement sous le

coup de la réussite politique de l'empire davidique par un théologien
proche de la cour, et qui donne à la théologie biblique de l'histoire
ses structures fondamentales : la relation promesse-accomplissement,
la tension péché-salut, la portée universelle d'une série d'événements
particuliers. Œuvre qui manifeste le génie propre d'Israël dans un
monde où, à cette époque, aucun des peuples voisins n'avait encore
donné naissance à une historiographie de pareille envergure.

Avec le Jahviste, on atteint donc un seuil dans la réflexion d'Israël
sur l'histoire. Les traditions particulières charriées jusqu'ici par la
tradition orale apparaissent pour la première fois en relation les unes
avec les autres dans le cadre d'une synthèse théologique. Plongé

1 Überlieferungsgeschichtliche Studien I, 1943.
2 Au point que certains ont mis en doute son existence, ainsi, après P. Volz

et W. Rudolph, Ed. Jacob : La tradition historique en Israël, Montpellier 1946
(E. Th. R. 21, 1946, N° 1) p. 116 s.

3 H. W. Wolff : « Das Kerygma des Jahwisten », Ev. Th. 24 (1964),
P- 73-98-



238 SAMUEL AMSLER

dans un contexte de prétention universelle, le fait isolé auquel se

rattachait telle ou telle tradition particuhère est promu au rang de
« fait historique », partie intégrante d'un ensemble qui en montre la
portée proche et lointaine, et à la signification duquel il fournit un
élément indispensable.

Peut-on remonter le fleuve au-delà du Jahviste, dans l'espoir
de découvrir une source, plus modeste probablement mais qui nous
aide à mieux saisir le nerf moteur du phénomène de synthèse historique

si particuher à Israël
Il est évident que les matériaux utilisés par le Jahviste lui viennent

de la tradition orale : ce sont les traditions des sanctuaires du pays :

Mamré, Béer-Shéba, Béthel ; des traditions véhiculées dans le cadre
des fêtes annueUes : la sortie d'Egypte, la marche au désert ; ou
encore dans certaines cérémonies de la ligue sacrale : l'aUiance au
Sinaï, les bénédictions sur les douze tribus dites « bénédiction de

Jacob ». Il hérite même, semble-t-il, de certaines traditions
cananéennes, comme dans les récits des « origines ». Il accueille enfin un
récit typiquement sapiential dont il fait l'une des articulations de

son œuvre : la légende de Joseph, petit chef-d'œuvre de la production
httéraire des milieux de sages à la cour de Salomon «. Le Jahviste
est grand collectionneur de traditions. Or les sources multiples aux-
queUes il puise semblent avoir conservé jusqu'alors une relative
indépendance. Chaque tradition est, à l'origine, revêtue par elle-
même d'une actuaUté qui lui permet de rempUr son rôle sans avoir
besoin de se joindre à d'autres traditions : à Mamré, le pèlerin apprend
par la tradition locale qu'il est fils de la promesse ; à Béthel, qu'U
reçoit le pays et qu'il en doit la dîme, etc. Ainsi les diverses traditions
se contenteraient-elles de coexister dans la tradition orale sans
qu'aucune d'elles ne forme encore à proprement parler une « histoire ».

L'entreprise synthétique du Jahviste nous paraît bel et bien être
une nouveauté en son genre, une œuvre originale au-delà de laquelle
nous ne pouvons pas remonter sans constater l'absence d'un des
facteurs caractéristiques d'une théologie de l'histoire : le facteur de
cohérence entre une suite de faits apparemment incohérents, le facteur
de l'unité à travers la succession apparemment désordonnée du vécu.

D'où le Jahviste tient-il cette notion de la cohérence du devenir
historique De la foi en l'unité du Dieu d'Israël dont témoignent les
diverses traditions isolées, certes. Mais avant lui, cette même foi
n'avait pas conduit à une pareille synthèse httéraire.

Quel que soit son génie théologique — ou plutôt son inspiration —
l'historien jahviste ne me paraît pourtant pas devoir être considéré
comme un novateur absolu. D'une part, son œuvre a aisément pris une

1 Cf. G. von Rad : Die Josephgeschichte, Neukirchen 1956 » (Bibl. St. 5).



LES DEUX SOURCES DE LA THÉOLOGIE DE L'HISTOIRE DANS L'A. T. 239

place autorisée dans le royaume de Juda, où elle ne fit donc pas
figure de révolution, à tel point que lors de la combinaison littéraire
avec l'historiographie élohiste du royaume d'Israël, pourtant meilleure

héritière des traditions de la ligue sacrale, c'est le Jahviste
qui l'emporte systématiquement sur l'Elohiste. D'autre part et d'une
manière générale en « Formgeschichte », une œuvre littéraire de cette
ampleur a toutes les chances de représenter plutôt un aboutissement
qu'une première tentative.

En 1938 déjà, G. von Rad ' avait proposé de reconnaître à la base
de l'historiographie du Jahviste une confession de foi, « das kleine
geschichtliche Credo », dont il retrouvait le libellé dans la parénèse
du père à son fils au sujet de la loi en Deut. 6 : 21-23, dans la hturgie
des prémices de Deut. 26 : 5-9 et, en sa forme la plus développée,
dans la liturgie de l'aUiance à Sichern, en Jos. 24. Ce « credo » réunit
en une seule confession les grands thèmes de la tradition : d'abord
les deux faits fondamentaux, la sortie d'Egypte et l'installation dans
le pays promis, puis, groupées autour d'eux, l'élection des patriarches,
la descente en Egypte, la marche au désert sous la conduite de Jahwéh.
Telle serait la source de la synthèse du Jahviste, laquelle serait tout
entière une confession de foi bien plus qu'une historiographie. Von Rad
souhgnait ainsi un caractère très important de toute présentation
biblique de l'histoire : il n'y a d'« histoire » que reconnue et confessée

par la foi.
Mais cette hypothèse féconde péchait sur deux points que von Rad

n'a jamais pu élucider entièrement. D'une part, la tradition jahviste,
du moins dans son état actuel, n'a pas de récit d'instaUation en
Canaan, ce qui l'a contraint à en postuler un peu gratuitement la
perte. D'autre part, aucune de ces trois confessions de foi ne
mentionne l'alliance au Sinaï, lacune surprenante dans un « credo » du
peuple de l'aUiance. Ce point de la tradition serait-il vraiment resté

indépendant jusqu'à une époque plus récente En tout cas le Jahviste
l'intègre déjà dans sa fresque, même s'il ne lui donne pas une place
capitale. Il faudrait enfin ajouter à ces deux objections la diversité de
la forme littéraire de ces trois « credo »: alors que Deut. 6 et Deut. 26
sont en « nous », le «nous» de la communauté confessante, la
récapitulation historique de Josué 24 : 2-13 est en «je », le «je » de Dieu
qui interpeUe son peuple. Cette seconde forme rappeUe plus l'oracle
prophétique que la confession de foi. Or, c'est aussi ce « je » divin, et
non le « nous » d'Israël, qui jalonne l'historiographie jahviste, par
exemple lors de l'appel à Abraham (Gen. 12 : 1-3), de la vocation de
Moïse (Ex. 3 : 7-8), ou lors de l'alliance au Sinaï (Ex. 34 : io ss). Si

1 Das formgeschichtliche Problem des Hexateuch, Stuttgart 1938 Gesammelte

Studien zum Alten Testament, Munich 1958, p. 9-86, en particulier p. 58-81.



240 SAMUEL AMSLER

donc le Jahviste reçoit de quelque part sa conception de la cohérence
de l'histoire, il faut en chercher l'origine ailleurs.

Cette constatation de forme littéraire nous amène à prendre deux
points de comparaison extrabibliques et à repérer, grâce à eux, ce

que l'on peut considérer, à mon avis, comme les deux sources de la
théologie biblique de l'histoire.

Examinons d'abord les textes diplomatiques dits « traités de
vassalité », notamment les documents hittites découverts à Boghazkoï
et à Ugarit «. A la suite de G. E. Mendenhall», Kl. Baltzer 3 en a
comparé la structure formelle aux liturgies d'alliance de l'Ancien
Testament. Les traités de vassalité hittites sont en effet hbeUés selon
un schéma bien déterminé.

Ils s'ouvrent par un préambule où le suzerain se présente :

Ainsi parle le Soleil Muràilis, le Grand Roi, le roi du pays de Hatti,
le Chéri du Dieu Orage, le fils de Suppililiuma, le Grand Roi, le roi du pays
de Hatti, le Héros 4.

Puis vient, pièce qui nous intéresse particulièrement, le rappel
historique, où sont récapitulés les événements qui ont marqué les
relations entre le suzerain, qui parle en « je », et le vassal, qui est

interpeUé en « tu ». L'évocation passe en revue les traités anciens, les

révoltes, les guerres, les démarches diplomatiques, en insistant sur
les initiatives généreuses du suzerain à l'égard du vassal, initiatives
qui fondent les droits du suzerain et obligent le vassal à respecter les
clauses du présent traité. Parfois, le rappel couvre une période de

plusieurs règnes successifs et commence en évoquant les relations
entre le père ou même le grand-père du suzerain et ceux du vassal 5.

L'un des traités couvre cinq générations, soit une période de trois
siècles et demi6.

1 Publiés par E. F. Weidner, Leipzig 1923, et par J. Friedrich, Leipzig 1926
et 1930, analysés par V. Korosec : Hethitische Staatsverträge, Leipziger Recht-
wiss. Studien 60, 1931. Textes d'Ugarit publiés par J. Nougayrol, Paris 1956.
Je cite ces textes d'après G. Mendenhall, voir ci-dessous note 2, et Kl.
Baltzer, voir note 3.

* Law and Covenant in Israel and the Ancient Near East, Pittsburg 1955 ;
trad, allemande : Recht und Bund in Israel und dem alten Vordem Orient,
Zürich i960 (Theol. St. 64).

3 Das Bundesformular, Neukirchen i960 (WMANT. 4). Sur les nombreux
travaux qui ont suivi cette trace, cf. R. Martin-Achard, « La signification de
l'alliance dans l'Ancien Testament d'après quelques récents travaux », R. Th. Ph.
(1968) p. 88-102.

4 Préambule du traité de Muràilis II avec Duppi-Tesup de Amarra, traduit
d'après Baltzer, p. 186. Cf. Anet, p. 203.

5 C'est le cas du traité de Mursilis II cité ci-dessus.
6 Cf. Baltzer, p. 21, note 6.



LES DEUX SOURCES DE LA THÉOLOGIE DE L'HISTOIRE DANS L'A. T. 24I

Viennent ensuite les stipulations particulières fixant les devoirs du
vassal, puis la prescription de déposer le document dans le temple et
d'en faire périodiquement la lecture pubhque. Le traité s'achève par
l'invocation des dieux comme témoins et garants de l'accord, et par
une formule de malédiction et bénédiction.

Les chancelleries hittites devaient donc connaître des archivistes
capables de faire œuvre d'historiens, c'est-à-dire de choisir un certain
nombre d'événements clefs qui avaient affecté au cours des ans la
relation entre le roi hittite et tel de ses vassaux puis de mettre ces
événements en relation les uns avec les autres pour en montrer
l'enchaînement et l'aboutissement dans le traité en question. Cette
« histoire » diplomatique couvre un secteur délimité du passé, aussi
bien dans l'espace que dans le temps, et n'a aucune prétention de

synthèse universelle. Elle est tendancieuse en ce qu'elle sert toujours
la gloire du suzerain, dont elle iUustre la générosité et justifie les droits.
Bref, c'est une histoire de berith, c'est-à-dire d'un rapport de
suzeraineté : style en « je » et en « tu », rappel des noms propres des

protagonistes, étapes marquées par le règne desdits souverains,
événements qui sont tous de type relationnel ; soumission, révolte,
appel au secours, donation, etc. On le voit, c'est la berith qui donne à

ces événements leur cohérence, et c'est par elle que les événements
cités sont en liaison les uns avec les autres. Inversement, il est permis
d'affirmer qu'il ne saurait y avoir de berith sans une certaine «

histoire », preuve en est le fait que tous les documents diplomatiques
cités dont le texte est conservé intégralement, malgré certaines
variantes de structure, possèdent un tel rappel historique.

On pourra toujours s'étonner qu'Israël ait eu l'audace de rendre
compte de la relation de Jahwéh avec lui par une notion aussi
politique que ceUe de la berith. A la différence de la notion d'élection,
courante dans la théologie royale mésopotamienne et égyptienne, la
berith ne paraît pas connaître ailleurs qu'en Israël un usage théologique.

Elle entraînera d'aiUeurs derrière elle dans la foi d'Israël des

sous-produits dangereux contre lesquels s'élèveront les prophètes.
Mais à la lumière des traités de vassalité, on ne sera pas surpris
que la notion de berith ait appelé celle d'histoire 1.

1 Cf. G. Mendenhall : op. cit. trad. all. p. 46 : « Es kommt uns hier auf
die Tatsache an, dass die Ordnung des Bundes den Kern darstellt, um den sich
in frühem Israel die geschichtlichen Überlieferungen kristallisierten. Sie war die
Quelle des « Geschichtsbewusstseins », das in der israelitischen Literatur ein
nicht geringes Rätsel darstellt ».

Lors de la discussion de ce travail au colloque de Madrid, mon collègue
R. Martin-Achard a contesté cette hypothèse, en s'appuyant notamment
sur la critique de G. Fohrer, ThLZ 91 (1966) col. 893-904, qui nie tout contact
entre les traités de vassalité et Israël avant l'époque du Deutéronome. On

16



242 SAMUEL AMSLER

La conjonction de ces deux réalités doit être apparue d'abord au
niveau de la liturgie d'alliance : la cérémonie où était conclu — et
probablement renouvelé périodiquement — le traité de vassalité
entre Jahwéh et Israël devait comporter ce « rappel historique »

indispensable à tout traité de vassahté pohtique. Et de fait la
récapitulation historique de Josué 24 : 2-13 joue exactement ce rôle. Il
en est de même d'Ex. 19 : 4 lors de l'aUiance au Sinaï :

Vous avez vu vous-mêmes ce que j'ai fait à l'Egypte, et comment je vous
ai portés sur des ailes d'aigles pour vous amener vers moi.

Maintenant donc...

Il ne s'agit pas d'une confession de foi mais d'une déclaration
personneUe du suzerain accordant le traité à son vassal et lui rappelant

ses bienfaits.
Ce rappel historique a-t-il connu dans la liturgie des développements

parénétiques plus libres de la part des lévites, gardiens et
exégètes des clauses de la berith C'est ce que permettent d'imaginer
les matériaux accumulés dans les discours d'introduction du
Deutéronome. Par contre, l'ampleur de l'historiographie jahviste, et surtout
son style qui n'a plus rien de liturgique, montrent que le « Sitz im
Leben » liturgique est ici abandonné '. La structure fondamentale
reste cependant la même : c'est la réalité théologique de la berith,
avec sa préhistoire, qui est à la source de la conception jahviste de la
cohérence des étapes successives de l'histoire.

On notera l'ampleur tout à fait remarquable de cette préhistoire,
qui a l'audace de commencer son rappel avec la création du monde.
Le Jahviste fait éclater le cadre traditionnel de ce motif aussi bien
dans le temps que dans l'espace. L'historiographie fait donc ici un pas
nouveau et décisif vers une synthèse de portée universeUe. Mais le

retrouve ce point de vue, avec des nuances, dans son article cité ci-dessus,
note 11.

Il est cependant significatif qu'en partant du même point de vue que
Fohrer, l'analyse de E. Kutsch, « Der Begriff berith in vordeuteronomischer
Zeit », Das ferne und nahe Wort, Festschrift für L. Rost, Berlin 1967 (B. ZAW
105), p. 133-143, montre qu'avant le Deutéronome berith ne désigne pas une
alliance bi-partite mais les prescriptions auxquelles le peuple doit obéissance,
par ex. Ex. 19 : 5 ; 24 : 7 ; 34 : 28 ; Osée 8 : 1, etc. Car c'est précisément le sens
qui convient au contenu des traités de vassalité dont les prescriptions ne
concernent jamais les devoirs du suzerain mais exclusivement ceux du vassal.
Le passage de la notion du milieu diplomatique international dans le milieu
israélite peut s'être opéré de manière moins directe que par des relations
officielles, par l'intermédiaire du milieu cananéen par exemple.

1 Baltzer, op. cit., p. 98, note 2, a suggéré, lui aussi, le rapport que je
développe ici, mais sans tenir compte de ce changement de forme lié à l'abandon
du Sitz im Leben primitif.



LES DEUX SOURCES DE LA THÉOLOGIE DE L'HISTOIRE DANS L'A. T. 243

nerf de cette synthèse n'en reste pas moins la notion d'alhance ; son
but est l'appel à la décision d'obéir aujourd'hui au suzerain :

Me voici, je traite avec toi alliance..
Prends garde à ce que je t'ordonne aujourd'hui... (Ex. 34 : 10 a, ri a).

TeUe me paraît donc être l'une des sources de la théologie biblique
de l'histoire. En confessant la berith de Jahwéh avec lui, Israël
confesse du même coup l'existence d'une histoire faite des actes qui
ont marqué cette relation, histoire ouverte sur l'avenir pour le peuple
qui la prend aujourd'hui au sérieux. Inversement, on peut dire qu'il
n'y a d'histoire, au sens biblique du terme, que pour ceux qui s'engagent

aujourd'hui dans le cadre de cette aUiance, par l'obéissance de
la foi.

Deux caractères de l'historiographie jahviste nous obhgent cependant

à ne pas nous contenter de cette première analyse. D'abord le
style de cette théologie de l'histoire n'est pas du tout celui d'une
liturgie d'alhance ; et ensuite l'acte même de l'aUiance au Sinaï joue
dans cette fresque un rôle peu eminent. Visiblement, le Jahviste n'est
ni un prédicateur ni un théologien de l'aUiance sinaïtique, à la manière
des lévites. Il apparaît plutôt comme un partisan de la royauté
davidique, voire même comme un conseiller de la cour cherchant à influencer

la pohtique du roi dans un sens humanitaire et universahste,
comme l'a montré avec bonheur H. W. Wolff ». Notons encore que
le Jahviste intègre dans sa fresque un récit typiquement sapiential,
la « nouvelle » de Joseph qui lui sert de pont entre l'histoire des

patriarches et celle de l'exode. Relevons enfin les affinités stylistiques
entre le Jahviste et les récits hés au règne de David : le récit de
l'ascension de David (I Sam. 16 - II Rois 5) et le récit de la succession
au trône de David (II Sam. 7 -1 Rois 2). Ces affinités ont conduit
certains critiques à reconnaître dans ces derniers récits la véritable
conclusion de la fresque jahviste. C'est négliger des différences
considérables, tant dans la forme que dans le fond, entre ces divers
documents. Mais les affinités demeurent et nous conduisent vers un autre
point de comparaison extrabibhque, la nouvelle royale teUe qu'eUe
apparaît dans la httérature égyptienne.

S. Herrmann a caractérisé ce genre httéraire dans un article paru
en 19542. Le récit obéit, avec quelques variantes, au schéma suivant :

1 Art. cit. ci-dessus, page 237, note 3.
2 « Die Königsnovelle in Ägypten und in Israel. Ein Beitrag zur

Gattungsgeschichte in den Geschichtsbüchern des Alten Testaments ». Wiss. Zeitsch.
der Karl-Marx Univ. Leipzig 3 (1953/54), Gesch. und Sprachwiss., Reihe 1,
p. 51-62-



244 SAMUEL AMSLER

le roi se présente, entouré de sa cour ; il fait part à ses ministres de
ses projets, notamment au sujet de la construction d'un temple et
de l'institution du culte qui y sera célébré. Souvent ce projet est le
fruit d'une révélation accordée au roi par le canal d'un songe. Les
ministres accueillent favorablement le projet et acclament le roi.
Vient alors le récit de la mise à exécution du projet royal. Des motifs
secondaires s'ajoutent parfois à ce schéma fondamental : récits de

guerre ou de décisions politiques, évocation de l'enfance du roi avant
son accession au trône, intervention d'un prophète '.

L'intention de la nouvelle est certainement étiologique. Il s'agit
de légitimer le sanctuaire édifié par tel roi — la nouvelle est en effet
gravée sur les parois des temples dès le moyen-empire et jusqu'à une
basse époque. Le motif caractéristique en est la relation entre le

projet émis par le roi et sa réalisation dans une institution présente.
Il devait exister à la cour d'Egypte, au sein d'un personnel aussi

nombreux que varié, des milieux qui cultivaient ce genre de
littérature, miheux de sages plus encore que d'historiens, tout entiers
dévoués à la cause du pharaon, élaborant des récits destinés à
légitimer le souverain régnant et ses initiatives politico-religieuses.

On a de bonnes raisons de penser que la cour de David et surtout
celle de Salomon prirent modèle sur la cour d'Egypte. Et de fait, c'est
dans un miUeu de cour ou tout au moins proche de la cour qu'apparaît
à cette époque en Israël une littérature d'un genre nouveau qui
rappelle par plus d'un trait la nouvelle royale égyptienne. Je pense
au récit de la succession au trône de David, qui s'ouvre, à mon avis,
avec l'oracle de Nathan sur la dynastie davidique et s'achève avec le
récit de la montée de Salomon sur le trône en I Rois 2, « nouvelle »

qui relate les péripéties de cette succession mouvementée avec une
vivacité et une objectivité qui trahissent, pense-t-on, le témoin
oculaire ». Le genre a donc déjà un peu changé, mais c'est toujours la
même intention étiologique : il s'agit pour l'auteur de ce petit chef-
d'œuvre littéraire de légitimer le règne de Salomon en y montrant la
réalisation providentielle d'une décision dont Dieu lui-même avait
fait part à son serviteur David. Même schéma fondamental que dans
la nouveUe royale égyptienne, mais transposé ici au plan théologique :

le roi qui fait part de son projet et qui le met à exécution, c'est Dieu
lui-même, un Dieu qui parle par le prophète, mais surtout un Dieu
qui travaille secrètement le cours de l'histoire pour mener à bien
sa décision. C'est là une vision très « moderne » de l'histoire, propre
aux miheux sapientiaux de la cour de Jérusalem. Pour eux, Dieu

1 Cf. le texte de Nepher-Rehu, ANET, p. 444 ss.
2 Pour la justification de cette hypothèse, cf. mon David, Roi et Messie,

Neuchâtel 1963, p. 32 ss.



LES DEUX SOURCES DE LA THÉOLOGIE DE L'HISTOIRE DANS L'A.T. 245

n'intervient pas ouvertement dans le cours des événements. L'épopée
de David est, sous leur plume, ceUe d'un héros humain, avec sa
psychologie, ses faiblesses et sa bravoure. L'homme tient ici le devant
de la scène — et de fait, il faut le reconnaître, jamais homme en
Israël n'a changé, comme David, la destinée pohtique de son peuple.
Mais cet « humanisme salomonien » des Sages, comme l'a appelé
G. von Rad ', va de pair avec un approfondissement du témoignage
théologique : Dieu se sert mystérieusement du hbre jeu des décisions
humaines pour faire avancer l'histoire, comme le montre si bien la
nouveUe de Joseph en Egypte, issue des mêmes milieux sapientiaux :

Le mal que vous aviez dessein de me faire, le dessein de Dieu l'a tourné
en bien, afin d'accomplir ce qui se réalise aujourd'hui : sauver la vie à un
peuple nombreux (Gen. 50 : 20).

Projet — réalisation, promesse — accomplissement, telle est la
relation fondamentale dont se sert justement l'historiographie jahviste
pour articuler entre eUes les diverses étapes du devenir de son peuple.
Certes, le détail de sa narration est beaucoup moins marqué de cette
retenue sapientiale à l'égard des interventions directes de Dieu sur
la scène de l'histoire. Le Jahviste montre ici son respect des formes
traditionnelles des récits qu'il utihse. Mais sa visée personnelle d'historien

apparaît dans la structure générale de son œuvre : une triple
promesse est faite à Abraham, en Gen. 12 : 1-3, texte clef de son
œuvre. C'est la promesse d'un pays, la promesse d'une postérité
nombreuse et la promesse d'une bénédiction se répercutant sur tous
les peuples de la terre. L'histoire dont il raconte le déroulement en est
la mise à exécution, par des cheminements d'ailleurs très déroutants.
Quoiqu'elle s'achève probablement avec la mort de Moïse, l'œuvre
jahviste pointe sur le règne de David et de Salomon, dont l'envergure
internationale s'inscrit dans l'accomphssement de la troisième
promesse faite au patriarche.

Cette analyse suffit, me semble-t-il, à fonder l'hypothèse que le
Jahviste, en rapport étroit avec le miheu sapiential de la cour, brosse
sa fresque selon la perspective générale de la « nouvelle royale ».

C'est une historiographie de la décision royale de Jahwéh lui-même,
de sa parole souveraine qui travaiUe secrètement les événements
humains pour accomplir son dessein universel, parole qui doit donc
être aujourd'hui écoutée, crue, vécue, afin que l'histoire aille à son
achèvement.

1 Theologie des Alten Testaments, Bd. I, Munich 1957, p. 63 ; trad. fr. Genève
1963. P- 57-



246 SAMUEL AMSLER

La berith d'une part, le dabar royal d'autre part, teUes me paraissent

être les deux notions-sources de l'historiographie jahviste,
partant les deux sources de la théologie de l'histoire dans l'Ancien
Testament. Ce pourrait bien être les deux composantes de la théologie
bibhque de l'histoire. Il serait satisfaisant pour l'esprit de chercher
à réduire ces deux données de l'analyse à un commun dénominateur.
Mais cela ne me paraît pas possible, parce que chacun de ces deux
éléments porte en lui un facteur constitutif de 1'« histoire ». La notion
de berith souhgne la continuité entre le passé et le présent : ü s'agit
toujours de la même relation entre suzerain et vassal. La notion de
dabar souhgne la progression entre le passé et le présent : ce que le
roi a dit auparavant, ü l'a fait maintenant. Par son historiographie,
le Jahviste me paraît se tenir assez précisément au confluent de ces
deux sources, les combinant l'une avec l'autre et les corrigeant l'une
par l'autre pour rendre compte avec plus de rehef du mystère de
l'histoire ».

Pour conclure, je voudrais répondre à une objection : l'analyse
des formes littéraires, teUe que je l'ai tentée en comparant l'œuvre
jahviste au traité de vassahté hittite et à la nouveUe royale
égyptienne, permet-eUe vraiment les conclusions que j'en ai tirées
L'imitation d'une forme littéraire, voire son adoption, n'entraîne
pas nécessairement une reprise des idées que tel ou tel milieu culturel
y exprime. La méthode de comparaison des genres a ses limites, au
plan de contenu surtout. Je le concède volontiers, le repérage de ces
deux sources est une hypothèse à vérifier par d'autres critères.
Mais, il faut l'avouer, d'autres critères ne sont guère disponibles
pour remonter au-delà de cette œuvre jahviste, la première qui, dans
l'Ancien Testament, mérite d'être appelée « histoire » au sens synthétique

du terme. Et surtout, cette parenté formeUe avec des

documents littéraires extrabibhques met en évidence tout à la fois
la parenté des structures de la pensée historienne et l'originalité de
la foi d'Israël, qui transpose au plan théologique des notions du
monde pohtique et rehgieux ambiant. Il m'a paru possible de prendre
au sérieux cette parenté sans rien enlever à cette originalité.

Samuel Amsler.

1 A l'écoute de la contribution de M. Carrez qui suivit mon exposé, et
qu'on lira ci-dessous, la dualité repérée ici m'est apparue significative de
l'herméneutique des auteurs bibliques, qui puisent leurs moyens d'expression
simultanément dans des domaines assez différents, afin de les corriger les uns par les
autres et d'empêcher les malentendus que suscitent inévitablement les emprunts
de notions appartenant à tel langage particulier.


	Les deux sources de la théologie de l'histoire dans l'Ancien Testament

