Zeitschrift: Revue de Théologie et de Philosophie

Herausgeber: Revue de Théologie et de Philosophie

Band: 19 (1969)

Heft: 4

Artikel: Les deux sources de la théologie de I'histoire dans I'Ancien Testament
Autor: Amsler, Samuel

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-380925

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 10.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-380925
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

LES DEUX SOURCES
DE LA THEOLOGIE DE L’HISTOIRE
DANS L’ANCIEN TESTAMENT

Il est devenu courant d’affirmer que la théologie biblique est,
fonciérement, une théologie de 1'histoire *. Si courant méme qu'’il est
temps de se mettre a en douter, je veux dire a soumettre cette affir-
mation 4 quelques questions :

Rend-on ainsi vraiment compte de la structure fondamentale de
la pensée biblique, alors que le canon de I’Ancien Testament a agrégé
des textes aussi peu « historiques » que I’Ecclésiaste, Job, le Lévitique
ou les Psaumes ? Récupérer 1'« histoire » en rappelant que ces livres
aussi sont issus d'un certain milieu historique n’avance a rien, car
c’est un trait que la littérature biblique a en commun avec n’importe
quelle littérature.

Par ailleurs, que recouvre, dans cette affirmation, le concept
d’« histoire », puisque la critique historique montre abondamment le
caractére schématique et souvent artificiel de la présentation biblique
des événements en cause ? Qu’on songe ici aux premiéres pages de
la Genése, au récit des plaies d’Egypte, au cycle d’Elie et d’Elisée,
ou encore, de maniére plus générale, a la place que tiennent dans les
récits bibliques les paroles des personnages en scéne, ces « paroles
historiques » qui ont justement peu de chances de I'étre. La « Ge-
schichte » peut-elle se passer de '« Historie » ?

Enfin — et pour me limiter & ce qui me parait étre les lignes de
force de cette mise en question a laquelle, aprés bien d’autres, J. Barr

1 Par exemple Ep. JacoB: Théologie de I’ Ancien Testament, Neuchitel
1955, P- 153 : « Ce qui fait la particularité de la révélation biblique, c’est que
Dieu se lie aux événements de I'histoire pour en faire la manifestation de son
plan. » Plus récemment, O. CULLMANN : Le salut dans I'histoire, Neuchatel 1966,
P- 19 : « L’adoption de I’Ancien Testament par les auteurs des Evangiles et des
Epitres est d’une portée exceptionnelle puisqu’elle souligne le caractére parti-
culier de la foi chrétienne qui est foi en I'action divine sur le plan de I'histoire
humaine ».

N. B. — Cet exposé et celui de M. Carrez ont été présentés au Congrés des
Facultés de théologie protestante des pays latins, & Madrid, en septembre 1967.



236 SAMUEL AMSLER

vient de préter main-forte* — s’il est bien vrai que les témoins
bibliques insistent spécialement sur le caractére événementiel de la
communication de Dieu aux hommes, quelle est en ce faisant leur
intention profonde ? Il est clair qu’ils cherchent a faire entendre
une parole actuelle et non a procéder a une simple reconstitution du
passé. C’est d’ailleurs le propre de toute « histoire ». Mais encore :
cherchent-ils & rattacher ainsi leurs lecteurs a une sorte de processus
historique objectif auquel Dieu préside en dehors d’eux et ol ils
ont A trouver leur place, comme le soutient avec ténacité O. Cull-
mann 2, ou bien rassemblent-ils les faits de I'histoire pour mieux
presser le lecteur de se comprendre et de se décider dans son existence
d’homme historique, comme le pensent R. Bultmann et ses disciples ?
Ces deux types de réponse logent dans le terme d’« histoire » des
notions qui sentent si fort I'affrontement philosophique contempo-
rain qu’on en vient a se demander si elles peuvent rendre compte de
I'intention biblique. Des lors, en quel sens ce fameux terme d’« his-
toire » peut-il étre mis au service de la théologie biblique ?

Dans le foisonnement des questions soulevées par ce probléme,
je voudrais m’intéresser ici a un point d’origine, dans 1'idée un peu
prétentieuse que l'origine d’'un mouvement de pensée a des chances
de nous en révéler un aspect essentiel. Certes, la source n’'explique
pas encore le fleuve ; des apports latéraux et des pentes diverses en
modifient la teneur et ’allure. Mais le fleuve ne garde son identité
qu’en vertu du mince filet jailli de sa source. N'en tient-on pas une
preuve dans le fait que l'intense discussion sur la théologie biblique
de I'histoire, méme au plan du Nouveau Testament, est une consé-
quence lointaine du trouble soulevé dans 1'eau de la source par les
travaux de Gressmann et de Gunkel sur les récits de la Genése ?

Remonter le cours de ce fleuve n’est pas chose plus aisée dans
I’Ancien que dans le Nouveau Testament. Dans I’Ancien Testament, on
repére sans peine, il est vrai, de grandes synthéses historiographiques :

Voici, presque a l’aboutissement de I’Ancien Testament, 1'ceuvre
sacerdotale, charpente du Pentateuque actuel, allant de la création a
la mort de Moise et servant de fondement « historique » aux institu-
tions civiles et religieuses de la communauté postexilique.

Issue d’'un autre milieu théologique, I’'ceuvre du Chroniste, dans
les livres des Chroniques, d’Esdras et de Néhémie, va de David a

1 Dans son ouvrage Old and New in Interpretation, Londres-New York 1966,
en particulier son chapitre 3 intitulé « The Concepts of History and Revela-
tion », p. 65-102.

2 Op. cit., par exemple p. 171 : « Le Nouveau Testament appelle 4 la décision,
c’est entendu, mais il ne demande pas une vague « démondanisation » ; il exige
que j'entre dans une action du salut commencée avant moi, destinée A se pour-
suivre aprés moi et qui est arrivée maintenant au point ol je me trouve. »



LES DEUX SOURCES DE LA THEOLOGIE DE L’HISTOIRE DANS L'A.T. 237

Esdras avec une préhistoire trés significative — quoique en forme de
squelette généalogique — d’Adam a David : c’est 'histoire de la
« Malkout-Jahweh » universelle, liée & Jérusalem, au temple et au
fils de David.

Identifiée par M. Moth 1, I'ceuvre du Deutéronomiste s’ouvre par
le premier discours-préface de Moise dans le Deutéronome et englobe
les livres de Josué, Juges, Samuel et Rois pour s’achever, épisode trés
significatif, avec le rétablissement royal du Davidide Jehojakin.
C’est I'historiographie de la repentance et de I'’espérance de la com-
munauté de l'exil.

En remontant encore dans le temps, voici I'ceuvre de I'Elohiste.
Elle est plus difficile & séparer 2, et ne semble pas compléte puisqu’elle
surgit inopinément au milieu de I'histoire patriarcale, en Gen. 20.
Cette histoire du Dieu qui parle et qui fait alliance avec son peuple
refléte probablement la tradition orale propre au royaume d’Israél du
Nord.

Voici enfin 'ceuvre du Jahviste, celle en laquelle on s’accorde a
reconnaitre la premiére synthése historiographique de 1’Ancien
Testament. Elle s’ouvre avec les récits des origines — création, chute,
déluge, et tour de Babel — comprend des traditions sur les patriar-
ches, la sortie d’Egypte, l'alliance au Sinai et la marche au désert
jusqu’a la mort de Moise, et pointe par plusieurs allusions significa-
tives — la bénédiction de Jacob sur Juda en Gen. 49 : 8-12, le qua-
triéme oracle de Balaam en Nomb. 25 : 15-19, et déja la promesse a
Abraham d’une bénédiction pour toutes les nations de la terre, en
Gen. 12 : 1-3 — vers I'accomplissement universel qui se profile derriére
I'empire de David 3. (Euvre magistrale, écrite probablement sous le
coup de la réussite politique de I'empire davidique par un théologien
proche de la cour, et qui donne a la théologie biblique de I'histoire
ses structures fondamentales : la relation promesse-accomplissement,
la tension péché-salut, la portée universelle d'une série d’événements
particuliers. (Euvre qui manifeste le génie propre d’Israél dans un
monde oll, a cette époque, aucun des peuples voisins n’avait encore
donné naissance a une historiographie de pareille envergure.

Avec le Jahviste, on atteint donc un seuil dans la réflexion d’Israél
sur I'histoire. Les traditions particuliéres charriées jusqu’ici par la
tradition orale apparaissent pour la premiére fois en relation les unes
avec les autres dans le cadre d'une synthése théologique. Plongeé

r Uberlieferungsgeschichtliche Studien I, 1943.

2 Au point que certains ont mis en doute son existence, ainsi, aprés P. Vorz
et W. RuporrH, Ep. JacoB : La tradition historvique en Israél, Montpellier 1946
(E. Th. R. 21, 1946, N° 1) p. 116 s.

3 H W. WoLrF: «Das Kerygma des Jahwisten», Ev. Th. 24 (1964),

p- 73-98.



238 SAMUEL AMSLER

dans un contexte de prétention universelle, le fait isolé auquel se
rattachait telle ou telle tradition particuliére est promu au rang de
« fait historique », partie intégrante d’'un ensemble qui en montre la
portée proche et lointaine, et a la signification duquel il fournit un
élément indispensable.

Peut-on remonter le fleuve au-deld du Jahviste, dans l'espoir
de découvrir une source, plus modeste probablement mais qui nous
aide & mieux saisir le nerf moteur du phénoméne de synthése histo-
rique si particulier a Isra€l ?

Il est évident que les matériaux utilisés par le Jahviste lui viennent
de la tradition orale : ce sont les traditions des sanctuaires du pays :
Mamré, Béer-Shéba, Béthel ; des traditions véhiculées dans le cadre
des fétes annuelles: la sortie d’Egypte, la marche au désert; ou
encore dans certaines cérémonies de la ligue sacrale: I'alliance au
Sinai, les bénédictions sur les douze tribus dites « bénédiction de
Jacob ». Il hérite méme, semble-t-il, de certaines traditions cana-
néennes, comme dans les récits des « origines ». Il accueille enfin un
récit typiquement sapiential dont il fait 1'une des articulations de
son ceuvre : la légende de Joseph, petit chef-d’ceuvre de la production
littéraire des milieux de sages a la cour de Salomon 1. Le Jahviste
est grand collectionneur de traditions. Or les sources multiples aux-
quelles il puise semblent avoir conservé jusqu’alors une relative
indépendance. Chaque tradition est, a l'origine, revétue par elle-
méme d'une actualité qui lui permet de remplir son réle sans avoir
besoin de se joindre a d’autres traditions : 8 Mamré, le pélerin apprend
par la tradition locale qu’il est fils de la promesse ; a Béthel, qu’il
recoit le pays et qu’il en doit la dime, etc. Ainsi les diverses traditions
se contenteraient-elles de coexister dans la tradition orale sans
qu’aucune d’elles ne forme encore a proprement parler une « histoire ».
L’entreprise synthétique du Jahviste nous parait bel et bien étre
une nouveauté en son genre, une ceuvre originale au-dela de laquelle
nous ne pouvons pas remonter sans constater l'absence d'un des
facteurs caractéristiques d’'une théologie de l'histoire : le facteur de
cohérence entre une suite de faits apparemment incohérents, le facteur
de l'unité a travers la succession apparemment désordonnée du vécu.

D’ol le Jahviste tient-il cette notion de la cohérence du devenir
historique ? De la foi en 1'unité du Dieu d’Isra€l dont témoignent les
diverses traditions isolées, certes. Mais avant lui, cette méme foi
n’avait pas conduit & une pareille synthése littéraire.

Quel que soit son génie théologique — ou plutdt son inspiration —
Ihistorien jahviste ne me parait pourtant pas devoir étre considéré
comme un novateur absolu. D’une part, son ceuvre a aisément pris une

1 Cf. G. voN RaD : Die Josephgeschichte, Neukirchen 1956 2 (Bibl. St. 5).



LES DEUX SOURCES DE LA THEOLOGIE DE L’HISTOIRE DANS L’A.T. 239

place autorisée dans le royaume de Juda, ol elle ne fit donc pas
figure de révolution, a tel point que lors de la combinaison littéraire
avec l'historiographie élohiste du royaume d’Israél, pourtant meil-
leure héritiere des traditions de la ligue sacrale, c’est le Jahviste
qui 'emporte systématiquement sur I’Elohiste. D’autre part et d'une
maniére générale en « Formgeschichte », une ceuvre littéraire de cette
ampleur a toutes les chances de représenter plutét un aboutissement
qu’une premiére tentative.

En 1938 déja, G. von Rad r avait proposé de reconnaitre a la base
de T'historiographie du Jahviste une confession de foi, « das kleine
geschichtliche Credo », dont il retrouvait le libellé dans la parénese
du peére a son fils au sujet de la loi en Deut. 6 : 21-23, dans la liturgie
des prémices de Deut. 26 : 5-9 et, en sa forme la plus développée,
dans la liturgie de l'alliance a Sichem, en Jos. 24. Ce « credo » réunit
en une seule confession les grands thémes de la tradition : d’abord
les deux faits fondamentaux, la sortie d’Egypte et I'installation dans
le pays promis, puis, groupées autour d’eux, 1'élection des patriarches,
la descente en Egypte, la marche au désert sous la conduite de Jahweh.
Telle serait la source de la synthése du Jahviste, laquelle serait tout
entiére une confession de foi bien plus qu’une historiographie. Von Rad
soulignait ainsi un caractére trés important de toute présentation
biblique de I'histoire : il n'y a d’« histoire » que reconnue et confessée
par la foi.

Mais cette hypothése féconde péchait sur deux points que von Rad
n’a jamais pu élucider entiérement. D'une part, la tradition jahviste,
du moins dans son état actuel, n’a pas de récit d’installation en
Canaan, ce qui l’'a contraint a en postuler un peu gratuitement la
perte. D’autre part, aucune de ces trois confessions de foi ne men-
tionne l’alliance au Sinai, lacune surprenante dans un «credo» du -
peuple de I'alliance. Ce point de la tradition serait-il vraiment resté
indépendant jusqu’a une époque plus récente ? En tout cas le Jahviste
I'intégre déja dans sa fresque, méme s’il ne lui donne pas une place
capitale. Il faudrait enfin ajouter a ces deux objections la diversité de
la forme littéraire de ces trois « credo »: alors que Deut. 6 et Deut. 26
sont en «nous», le «nous» de la communauté confessante, la récapi-
tulation historique de Josué 24 : 2-13 est en «je», le «je» de Dieu
qui interpelle son peuple. Cette seconde forme rappelle plus 1'oracle
prophétique que la confession de foi. Or, c’est aussi ce « je » divin, et
non le «nous» d’Israél, qui jalonne 'historiographie jahviste, par
exemple lors de I'appel & Abraham (Gen. 12 : 1-3), de la vocation de
Moise (Ex. 3:7%-8), ou lors de I’alliance au Sinai (Ex. 34 : 10 ss). Si

t Das formgeschichtliche Problem des Hexateuch, Stuttgart 1938 = Gesam-
melte Studien zum Alten Testament, Munich 1958, p. 9-86, en particulier p. 58-81.



240 SAMUEL AMSLER

donc le Jahviste regoit de quelque part sa conception de la cohérence
de T'histoire, il faut en chercher l'origine ailleurs.

Cette constatation de forme littéraire nous améne a prendre deux
points de comparaison extrabibliques et a repérer, grace a eux, ce
que l'on peut considérer, & mon avis, comme les deux sources de la
théologie biblique de 1’histoire.

Examinons d’abord les textes diplomatiques dits « traités de
vassalité », notamment les documents hittites découverts a Boghazkoi
et & Ugarit . A la suite de G. E. Mendenhall 2, Kl. Baltzer3 en a
comparé la structure formelle aux liturgies d’alliance de 1’Ancien
Testament. Les traités de vassalité hittites sont en effet libellés selon
un schéma bien déterminé.

Ils s’ouvrent par un préambule ol le suzerain se présente :

Ainsi parle le Soleil Mursilis, le Grand Roi, le roi du pays de Hatti,
le Chéri du Dieu Orage, le fils de Suppililiuma, le Grand Roi, le roi du pays
de Hatti, le Héros 4.

Puis vient, piéce qui nous intéresse particuliérement, le rappel
historique, ou sont récapitulés les événements qui ont marqué les
relations entre le suzerain, qui parle en «je», et le vassal, qui est
interpellé en « tu». L’évocation passe en revue les traités anciens, les
révoltes, les guerres, les démarches diplomatiques, en insistant sur
les initiatives généreuses du suzerain a 1'égard du vassal, initiatives
qui fondent les droits du suzerain et obligent le vassal a respecter les
clauses du présent traité. Parfois, le rappel couvre une période de
plusieurs régnes successifs et commence en évoquant les relations
entre le pére ou méme le grand-pére du suzerain et ceux du vassal 5.
L'un des traités couvre cinq générations, soit une période de trois
siécles et demi 6.

1 Publiés par E. F. Weidner, Leipzig 1923, et par J. Friedrich, Leipzig 1926
et 1930, analysés par V. Korosec : Hethitische Staatsvertrige, Leipziger Recht-
wiss. Studien 60, 1931. Textes d’Ugarit publiés par J. Nougayrol, Paris 1956.
Je cite ces textes d'aprés G. MENDENHALL, voir ci-dessous note 2, et KL.
BALTZER, voir note 3.

2 Law and Covenant in Israel and the Ancient Near East, Pittsburg 1955 ;
trad. allemande : Recht und Bund in Isvael und dem alien Vordern Orient,
Zurich 1960 (Theol. St. 64).

3 Das Bundesformular, Neukirchen 1960 (WMANT. 4). Sur les nombreux
travaux qui ont suivi cette trace, cf. R. MARTIN-ACHARD, « La signification de
I’alliance dans I’Ancien Testament d’aprés quelques récents travaux », R. Th. Ph.
(1968) p. 88-102.

4 Préambule du traité de Mursili§ IT avec Duppi-TeSup de Amarru, traduit
d’aprés BaLTzER, p. 186. Cf. ANET, p. 203.

5 C’est le cas du traité de Mursilis IT cité ci-dessus.

6 Cf. BALTZER, p. 2I, note 6.



LES DEUX SOURCES DE LA THEOLOGIE DE L’HISTOIRE DANS L’A.T. 241

Viennent ensuite les stipulations particuliéres fixant les devoirs du
vassal, puis la prescription de déposer le document dans le temple et
d’en faire périodiquement la lecture publique. Le traité s’achéve par
I'tnvocation des diewx comme témoins et garants de l'accord, et par
une formule de malédiction et bénédiction.

Les chancelleries hittites devaient donc connaitre des archivistes
capables de faire ceuvre d’historiens, c’est-a-dire de choisir un certain
nombre d’événements clefs qui avaient affecté au cours des ans la
relation entre le roi hittite et tel de ses vassaux puis de mettre ces
événements en relation les uns avec les autres pour en montrer
I'enchainement et l'aboutissement dans le traité en question. Cette
« histoire » diplomatique couvre un secteur délimité du passé, aussi
bien dans l'espace que dans le temps, et n’a aucune prétention de
synthése universelle. Elle est tendancieuse en ce qu’elle sert toujours
la gloire du suzerain, dont elle illustre la générosité et justifie les droits.
Bref, c’est une #kistoire de berith, c’est-a-dire d’un rapport de suze-
raineté : style en «je» et en «tu», rappel des noms propres des
protagonistes, étapes marquées par le régne desdits souverains,
événements qui sont tous de type relationnel ; soumission, révolte,
appel au secours, donation, etc. On le voit, c’est la berith qui donne a
ces événements leur cohérence, et c’est par elle que les événements
cités sont en liaison les uns avec les autres. Inversement, il est permis
d’affirmer qu’il ne saurait y avoir de berith sans une certaine « his-
toire », preuve en est le fait que tous les documents diplomatiques
cités dont le texte est conservé intégralement, malgré certaines
variantes de structure, possédent un tel rappel historique.

On pourra toujours s’étonner qu’Israél ait eu 1'audace de rendre
compte de la relation de Jahweh avec lui par une notion aussi poli-
tique que celle de la berith. A la différence de la notion d’élection,
courante dans la théologie royale mésopotamienne et égyptienne, la
berith ne parait pas connaitre ailleurs qu’en Israél un usage théolo-
gique. Elle entrainera d’ailleurs derriére elle dans la foi d’Israél des
sous-produits dangereux contre lesquels s’éléveront les propheétes.
Mais a la lumiére des traités de vassalité, on ne sera pas surpris
que la notion de berith ait appelé celle d’Asstoire *.

1 Cf. G. MENDENHALL : o0p. cit. trad. all. p. 46 : « Es kommt uns hier auf
die Tatsache an, dass die Ordnung des Bundes den Kern darstellt, um den sich
in frithem Israel die geschichtlichen Uberlieferungen kristallisierten. Sie war die
Quelle des « Geschichtsbewusstseins », das in der israelitischen Literatur ein
nicht geringes Ritsel darstellt ».

Lors de la discussion de ce travail au colloque de Madrid, mon collégue
R. Martin-Achard a contesté cette hypothése, en s’appuyant notamment
sur la critique de G. FoHRER, ThLZ 91 (1966) col. 893-904, qui nie tout contact
entre les traités de vassalité et Israél avant 1’époque du Deutéronome. On

16



242 SAMUEL AMSLER

La conjonction de ces deux réalités doit étre apparue d’abord au
niveau de la liturgie d’alliance : la cérémonie ol était conclu — et
probablement renouvelé périodiquement — le traité de wvassalité
entre Jahweh et Israél devait comporter ce «rappel historique »
indispensable & tout traité de vassalité politique. Et de fait la réca-
pitulation historique de Josué 24 :2-13 joue exactement ce role. Il
en est de méme d’Ex. 19: 4 lors de l’alliance au Sinai:

Vous avez vu vous-mémes ce que j’ai fait 3 I'Egypte, et comment je vous
ai portés sur des ailes d’aigles pour vous amener vers moi.
Maintenant donc...

Il ne s’agit pas d'une confession de foi mais d’une déclaration
personnelle du suzerain accordant le traité a son vassal et lui rappe-
lant ses bienfaits.

Ce rappel historique a-t-il connu dans la liturgie des développe-
ments parénétiques plus libres de la part des lévites, gardiens et
exégetes des clauses de la berith ? C'est ce que permettent d’imaginer
les matériaux accumulés dans les discours d’introduction du Deuté-
ronome. Par contre, I'ampleur de I'historiographie jahviste, et surtout
son style qui n’a plus rien de liturgique, montrent que le « Sitz im
Leben » liturgique est ici abandonné . La structure fondamentale
reste cependant la méme : c’est la réalité théologique de la berith,
avec sa préhistoire, qui est 4 la source de la conception jahviste de la
cohérence des étapes successives de 1'histoire.

On notera I'ampleur tout a fait remarquable de cette préhistoire,
qui a I’audace de commencer son rappel avec la création du monde.
Le Jahviste fait éclater le cadre traditionnel de ce motif aussi bien
dans le temps que dans I'espace. L’historiographie fait donc ici un pas
nouveau et décisif vers une synthése de portée universelle. Mais le

retrouve ce point de vue, avec des nuances, dans son article cité ci-dessus,
note 11.

Il est cependant significatif qu’en partant du méme point de vue que
FoHRER, I'analyse de E. KuTtscH, « Der Begriff berith in vordeuteronomischer
Zeit », Das ferne und nahe Wort, Festschrift fiir L. Rost, Berlin 1967 (B. ZAW
105), P. 133-143, montre qu’avant le Deutéronome berith ne désigne pas une
alliance bi-partite mais les prescriptions auxquelles le peuple doit obéissance,
parex. Ex. 19:5;24:7; 34:28; Osée 8: 1, etc. Car c’est précisément le sens
qui convient au contenu des traités de vassalité dont les prescriptions ne con-
cernent jamais les devoirs du suzerain mais exclusivement ceux du vassal.
Le passage de la notion du milieu diplomatique international dans le milieu
israélite peut s’étre opéré de maniére moins directe que par des relations offi-
cielles, par l'intermédiaire du milieu cananéen par exemple.

* BALTZER, 0p. cit., p. 98, note 2, a suggéré, lui aussi, le rapport que je
développe ici, mais sans tenir compte de ce changement de forme lié a I’abandon
du Sitz im Leben primitif.



LES DEUX SOURCES DE LA THEOLOGIE DE L’HISTOIRE DANS L’A.T. 243

nerf de cette synthése n’en reste pas moins la notion d’alliance ; son
but est I'appel a la décision d’obéir aujourd’hui au suzerain :

Me voici, je traite avec toi alliance. ..
Prends garde a ce que je t’ordonne aujourd’hui... (Ex. 34 : 104, 11 a).

Telle me parait donc étre I'une des sources de la théologie biblique
de l'histoire. En confessant la berith de Jahweh avec lui, Israél
confesse du méme coup l'existence d'une Aistoire faite des actes qui
ont marqué cette relation, histoire ouverte sur I’avenir pour le peuple
qui la prend aujourd’hui au sérieux. Inversement, on peut dire qu’il
n’y a d’histoire, au sens biblique du terme, que pour ceux qui s’enga-
gent aujourd’hui dans le cadre de cette alliance, par 1'obéissance de
la foi.

*
* *

Deux caracteéres de I'historiographie jahviste nous obligent cepen-
dant 4 ne pas nous contenter de cette premiére analyse. D’abord le
style de cette théologie de l'histoire n’est pas du tout celui d’une
liturgie d’alliance ; et ensuite ’acte méme de I'alliance au Sinai joue
dans cette fresque un role peu éminent. Visiblement, le Jahviste n’est
ni un prédicateur ni un théologien de 1’alliance sinaitique, 4 la maniére
des lévites. Il apparait plutét comme un partisan de la royauté davi-
dique, voire méme comme un conseiller de la cour cherchant a influen-
cer la politique du roi dans un sens humanitaire et universaliste,
comme 1’a montré avec bonheur H. W, Wolff 1. Notons encore que
le Jahviste inteégre dans sa fresque un récit typiquement sapiential,
la «nouvelle» de Joseph qui lui sert de pont entre I'histoire des
patriarches et celle de I’exode. Relevons enfin les affinités stylistiques
entre le Jahviste et les récits liés au régne de David : le récit de
I’ascension de David (I Sam. 16 - IT Rois 5) et le récit de la succession
au tréne de David (II Sam. 7 -1 Rois 2). Ces affinités ont conduit
certains critiques a reconnaitre dans ces derniers récits la véritable
conclusion de la fresque jahviste. C’est négliger des différences consi-
dérables, tant dans la forme que dans le fond, entre ces divers docu-
ments. Mais les affinités demeurent et nous conduisent vers un autre
point de comparaison extrabiblique, la nouvelle royale telle qu’elle
apparait dans la littérature égyptienne.

S. Herrmann a caractérisé ce genre littéraire dans un article paru
en 1954 2. Le récit obéit, avec quelques variantes, au schéma suivant :

r Art. cit. ci-dessus, page 237, note 3.

32 ¢ Die Kénigsnovelle in Agypten und in Israel. Ein Beitrag zur Gattungs-
geschichte in den Geschichtsbiichern des Alten Testaments». Wiss. Zeifsch.
der Karl-Marx Univ. Leipzig 3 (1953/54), Gesch. und Sprachwiss., Reihe 1,
p. 51-62.



244 SAMUEL AMSLER

le roi se présente, entouré de sa cour ; il fait part a ses ministres de
ses projets, notamment au sujet de la construction d’'un temple et
de l'institution du culte qui y sera célébré. Souvent ce projet est le
fruit d'une révélation accordée au roi par le canal d’'un songe. Les
ministres accueillent favorablement le projet et acclament le roi.
Vient alors le récit de la mise a exécution du projet royal. Des motifs
secondaires s’ajoutent parfois a ce schéma fondamental : récits de
guerre ou de décisions politiques, évocation de 1'enfance du roi avant
son accession au trone, intervention d’un prophéte .

L’intention de la nouvelle est certainement étiologique. Il s’agit
de légitimer le sanctuaire édifié par tel roi — la nouvelle est en effet
gravée sur les parois des temples dés le moyen-empire et jusqu’a une
basse époque. Le motif caractéristique en est la relation entre le
projet émis par le roi et sa 7éalisation dans une institution présente.

I1 devait exister a la cour d’Egypte, au sein d’un personnel aussi
nombreux que varié, des milieux qui cultivaient ce genre de litté-
rature, milieux de sages plus encore que d’historiens, tout entiers
dévoués a la cause du pharaon, élaborant des récits destinés a 1égi-
timer le souverain régnant et ses initiatives politico-religieuses.

On a de bonnes raisons de penser que la cour de David et surtout
celle de Salomon prirent modéle sur la cour d’Egypte. Et de fait, c’est
dans un milieu de cour ou tout au moins proche de la cour qu’apparait
a cette époque en Israél une littérature d’'un genre nouveau qui
rappelle par plus d'un trait la nouvelle royale égyptienne. Je pense
au récit de la succession au trone de David, qui s’ouvre, a mon avis,
avec l'oracle de Nathan sur la dynastie davidique et s’achéve avec le
récit de la montée de Salomon sur le tréone en I Rois 2, « nouvelle »
qui relate les péripéties de cette succession mouvementée avec une
vivacité et une objectivité qui trahissent, pense-t-on, le témoin
oculaire 2. Le genre a donc déja un peu changé, mais c’est toujours la
méme intention étiologique : il s’agit pour 'auteur de ce petit chef-
d’ceuvre littéraire de légitimer le régne de Salomon en y montrant la
réalisation providentielle d'une décision dont Dieu lui-méme avait
fait part a son serviteur David. Méme schéma fondamental que dans
la nouvelle royale égyptienne, mais transposé ici au plan théologique :
le roi qui fait part de son projet et qui le met a exécution, c’est Dieu
lui-méme, un Dieu qui parle par le prophéte, mais surtout un Dieu
qui travaille secrétement le cours de I'histoire pour mener a bien
sa décision. C’est 1a une vision trés « moderne » de I'histoire, propre
aux milieux sapientiaux de la cour de Jérusalem. Pour eux, Dieu

1 Cf. le texte de Nepher-Rehu, ANET, p. 444 ss.
2 Pour la justification de cette hypotheése, cf. mon David, Roi et Messie,
Neuchitel 1963, p. 32 ss.



LES DEUX SOURCES DE LA THEOLOGIE DE L’HISTOIRE DANS L’A.T. 245

n’intervient pas ouvertement dans le cours des événements. L’épopée
de David est, sous leur plume, celle d'un héros humain, avec sa
psychologie, ses faiblesses et sa bravoure. L’homme tient ici le devant
de la scéne — et de fait, il faut le reconnaitre, jamais homme en
Israél n’a changé, comme David, la destinée politique de son peuple.
Mais cet «humanisme salomonien» des Sages, comme l'a appelé
G. von Rad 1, va de pair avec un approfondissement du témoignage
théologique : Dieu se sert mystérieusement du libre jeu des décisions
humaines pour faire avancer 1’histoire, comme le montre si bien la
nouvelle de Joseph en Egypte, issue des mémes milieux sapientiaux :

Le mal que vous aviez dessein de me faire, le dessein de Dieu I’a tourné
en bien, afin d’accomplir ce qui se réalise aujourd’hui : sauver la vie & un
peuple nombreux (Gen. 50 : 20).

Projet — réalisation, promesse — accomplissement, telle est la
relation fondamentale dont se sert justement 1’historiographie jahviste
pour articuler entre elles les diverses étapes du devenir de son peuple.
Certes, le détail de sa narration est beaucoup moins marqué de cette
retenue sapientiale a 1'égard des interventions directes de Dieu sur
la scéne de I'histoire. Le Jahviste montre ici son respect des formes
traditionnelles des récits qu’il utilise. Mais sa visée personnelle d’histo-
rien apparait dans la structure générale de son ceuvre : une triple
promesse est faite & Abraham, en Gen. 12: 1-3, texte clef de son
ceuvre. C’est la promesse d’'un pays, la promesse d'une postérité
nombreuse et la promesse d'une bénédiction se répercutant sur tous
les peuples de la terre. L’histoire dont il raconte le déroulement en est
la mise a exécution, par des cheminements d’ailleurs trés déroutants.
Quoiqu’elle s’achéve probablement avec la mort de Moise, I'ceuvre
jahviste pointe sur le régne de David et de Salomon, dont I’envergure
internationale s’inscrit dans l'accomplissement de la troisiéme pro-
messe faite au patriarche.

Cette analyse suffit, me semble-t-il, 2 fonder I’hypothése que le
Jahviste, en rapport étroit avec le milieu sapiential de la cour, brosse
sa fresque selon la perspective générale de la «nouvelle royale ».
C’est une historiographie de la décision royale de Jahweh lui-méme,
de sa parole souveraine qui travaille secrétement les événements
humains pour accomplir son dessein universel, parole qui doit donc
étre aujourd’hui écoutée, crue, vécue, afin que l'histoire aille & son
achévement.

¥ Theologie des Alten Testaments, Bd. I, Munich 1957, p. 63 ; trad. fr. Genéve
1963, p. 57.



246 SAMUEL AMSLER

La berith d"une part, le dabar royal d’autre part, telles me parais-
sent étre les deux notions-sources de I'historiographie jahviste, par-
tant les deux sources de la théologie de 1'histoire dans I’Ancien
Testament. Ce pourrait bien étre les deux composantes de la théologie
biblique de l'histoire. Il serait satisfaisant pour l'esprit de chercher
a réduire ces deux données de 1'analyse & un commun dénominateur.
Mais cela ne me parait pas possible, parce que chacun de ces deux
éléments porte en lui un facteur constitutif de 1'« histoire ». La notion
de berith souligne la continuité entre le passé et le présent : il s’agit
toujours de la méme relation entre suzerain et vassal. La notion de
dabar souligne la progression entre le passé et le présent : ce que le
roi a dit auparavant, il I’a fait maintenant. Par son historiographie,
le Jahviste me parait se tenir assez précisément au confluent de ces
deux sources, les combinant I'une avec l'autre et les corrigeant I'une
par l'autre pour rendre compte avec plus de relief du mystére de
I'histoire 1.

*
* *

Pour conclure, je voudrais répondre a une objection : 1'analyse
des formes littéraires, telle que je 1'ai tentée en comparant 1'ceuvre
jahviste au traité de vassalité hittite et a la nouvelle royale égyp-
tienne, permet-elle vraiment les conclusions que j'en ai tirées?
L’imitation d’'une forme littéraire, voire son adoption, n’entraine
pas nécessairement une reprise des idées que tel ou tel milieu culturel
y exprime. La méthode de comparaison des genres a ses limites, au
plan de contenu surtout. Je le concéde volontiers, le repérage de ces
deux sources est une hypothése a vérifier par d’autres critéres.
Mais, il faut I'avouer, d’autres critéres ne sont guére disponibles
pour remonter au-dela de cette ceuvre jahviste, la premiére qui, dans
I’Ancien Testament, mérite d’étre appelée « histoire » au sens synthé-
tique du terme. Et surtout, cette parenté formelle avec des
documents littéraires extrabibliques met en évidence tout a la fois
la parenté des structures de la pensée historienne et l'originalité de
la foi d’Israél, qui transpose au plan théologique des notions du
monde politique et religieux ambiant. Il m’a paru possible de prendre
au sérieux cette parenté sans rien enlever a cette originalité.

SAMUEL AMSLER.

1 A T'écoute de la contribution de M. CARREZ qui suivit mon exposé, et
qu’on lira ci-dessous, la dualité repérée ici m’est apparue significative de 1’her-
méneutique des auteurs bibliques, qui puisent leurs moyens d’expression simul-
tanément dans des domaines assez différents, afin de les corriger les uns par les
autres et d’empécher les malentendus que suscitent inévitablement les emprunts
de notions appartenant a tel langage particulier.



	Les deux sources de la théologie de l'histoire dans l'Ancien Testament

