
Zeitschrift: Revue de Théologie et de Philosophie

Herausgeber: Revue de Théologie et de Philosophie

Band: 19 (1969)

Heft: 4

Artikel: Actualité de Whitehead

Autor: Parmentier, Alix

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-380924

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 08.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-380924
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


ACTUALITE DE WHITEHEAD

Un grand éditeur parisien refusait dernièrement de publier la
traduction d'un ouvrage de Whitehead, sous prétexte que l'auteur
était « démodé ». Sans vouloir engager la moindre polémique, je
voudrais seulement essayer de montrer, rapidement, que la philosophie
de Whitehead n'est pas aussi désuète qu'on pourrait le penser — à
moins que ne soit définitivement démodée toute philosophie se rattachant

à la grande tradition des Grecs ; car, si liée qu'elle soit au
développement des sciences qui a marqué le premier quart de ce
siècle (et notamment aux théories de la relativité et des quanta en
physique, et à celle de l'évolution en biologie), la philosophie dite
« de l'organisme » est plus liée encore à Platon, à Aristote, aux
stoïciens, voire à Plotin et à Proclus.

Whitehead n'est venu à la philosophie — ou du moins n'a
commencé à exprimer sa propre philosophie — qu'assez tard, vers l'âge
de 56 ans. Encore s'agissait-il d'ouvrages de philosophie des sciences ;

il ne devait commencer à publier sa métaphysique qu'à l'âge de 64 ans,
au terme de 39 ans d'enseignement mathématique. Cette « vocation
tardive » lui a été assez reprochée, et à bien des yeux il est resté un
logicien, auteur (en collaboration avec Russell) des Principia
Mathematica, tout au plus un philosophe de la science, auteur du Concept
of Nature — un voile étant négligemment jeté sur les obscurités d'une
métaphysique confuse développée aux Etats-Unis entre les années

1924 et 1941 ».

C'est la signification profonde, et actuelle, de cette métaphysique,
que je voudrais essayer de suggérer ici.

Whitehead est un autodidacte. Mais, sans avoir eu de maître,
il se rattache exphcitement, sur des points essentiels, à Platon et à

1 Cette date est celle de la dernière conférence publique prononcée pai
Whitehead.

15



226 ALIX PARMENTIER

Aristote ». Il n'est cependant pas platonicien au sens fort du terme,
puisque, en particuher, sa transposition des formes idéales réduit
celles-ci à l'état de purs possibles. D'autre part, son rejet farouche de
la substance aristotélicienne (dont il voit surtout, et presque
exclusivement, l'aspect de sujet, de support des qualités) ferait de son
système un anti-aristotélisme si, par ailleurs, il n'affirmait une parenté
profonde avec celui qu'il considère comme le plus grand métaphysicien

qui ait jamais existé 2.

Or, il n'est pas indifférent de savoir à quel propos Whitehead rend
ainsi hommage à Aristote. Il s'agit d'un passage capital du premier
ouvrage où se trouve exposée sa pensée métaphysique, passage que
l'on ne peut néghger sans s'interdire de saisir la signification dernière
de cette pensée. Ce passage apparaît à la fin de Science and the Modem
World : après avoir longuement critiqué la cosmologie et, d'une façon
générale, la philosophie alliées à une physique que les dernières découvertes

ont invahdée, et proposé à leur place sa propre « philosophie
de l'organisme », Whitehead, allant plus avant, expose son analyse
métaphysique du réel. Puis — et nous en arrivons au passage en
question — il révèle la démarche ultime de cette métaphysique : de
même que ceUe d'Aristote s'achève, en raison d'une nécessité interne,
par l'affirmation d'un Premier Moteur, la sienne, de façon analogue,
requiert l'affirmation, non plus d'un Premier Moteur, mais d'un « Principe

de concrétion » 3. La déclaration est nette ; et elle se trouve
dûment confirmée par la démarche qui la suit.

La métaphysique de Whitehead, si l'on veut bien la comprendre
et ne pas la réduire (comme on l'a fait avec beaucoup d'adresse et,
il faut bien le dire, sans trop de difficultés, car elle s'y prête) à un
jeu logique de variables et de relations 4, constitue une grande démarche

qui, partant de l'expérience et pénétrant dans ce que le philosophe
aime à appeler « les ultimes profondeurs de la réalité », veut atteindre
l'être des choses, s'interroge sur la nature de l'être et conduit à découvrir,

à affirmer sans échappatoire possible, l'existence d'un « Premier ».

1 Whitehead, toujours empressé de se reconnaître des dettes, s'en reconnaît

à l'égard d'autres philosophes, en particulier Locke. Mais si sa philosophie,
effectivement, s'inspire de Locke (en le transformant), elle lui doit beaucoup
moins, métaphysiquement, qu'à Platon et à Aristote.

2 Voir Science and the Modem World, Cambridge University Press, 1926,
p. 242.

3 Voir op. cit., p. 243. En réalité, c'est dans la Physique d'Aristote qu'est
posée l'existence du Premier Moteur. La Métaphysique, dans une perspective
différente, s'achève par l'affirmation de la Substance Première, Acte Pur et
Contemplation de la Contemplation. U y a là une nuance — c'est le moins qu'on
puisse dire — qui a échappé à Whitehead, ce qui n'est pas très étonnant puisqu'il

identifie le devenir et l'être.
4 C'est en particulier l'interprétation de W. Mays, notamment dans The

Philosophy of Whitehead, London, G. Allen & Unwin, 1959.



ACTUALITÉ DE WHITEHEAD 227

Ce « Premier » l'est sans doute en un sens très particulier ; il est assez

éloigné de l'Acte pur d'Aristote et du Maxime Ens de saint Thomas.
Il n'en reste pas moins que, sans lui, le monde ne serait que chaos, et
même n'existerait pas (bien que ce « Premier » ne soit pas créateur au
sens fort du terme). Enfin, ce Principe correspond à ce que l'homme,
dans son expérience rehgieuse, nomme « Dieu ».

La métaphysique de Whitehead se rattache ainsi aux origines
mêmes de la philosophie occidentale. Comme les grandes philosophies

grecques, mais à sa manière propre, elle s'interroge sur la nature
de l'univers et de l'homme, elle s'interroge sur l'être et découvre
l'origine, le principe de tout ce qui est ; elle découvre que ce principe
est la cause finale qui attire à elle tout ce qui est, et en particulier
l'homme dont l'existence, sans ce Principe qui est Dieu, serait dépourvue

de toute signification «.

Certes, Whitehead n'est pas le seul philosophe de notre temps qui
reconnaisse l'existence de Dieu. Mais sa philosophie présente quelque
chose de très particuher que l'on ne trouve pas chez des penseurs
chrétiens ou amis du christianisme comme un Blondel, un Gabriel Marcel

ou un Bergson. Chez aucun de ces trois philosophes on ne trouve
de réflexion métaphysique qui, partant de l'expérience des réalités
sensibles, exige de poser, au terme d'une démarche rationneUe, l'existence

d'un Principe qui est Dieu. Ceci est propre à Whitehead et
d'autant plus intéressant pour nous que, de formation primitive
anglicane, il avait (non sans l'avoir étudiée) rompu avec toute la
théologie chrétienne. C'est en pur philosophe qu'il est conduit à
découvrir l'existence de Dieu, et cela dans un retour à une philosophie
précartésienne.

De fait, Whitehead présente sa philosophie comme une réaction
contre le dualisme cartésien et contre la méthode qui prend pour
point de départ les idées claires et distinctes. S'il reprend à son compte
certains principes cartésiens, c'est en les transformant de telle manière
qu'ils n'ont plus grand-chose de cartésien *. D'une façon radicale, sa
métaphysique rompt avec la tradition qui, depuis Descartes, a fait
du problème de la connaissance le problème fondamental de la
philosophie. Pour lui, le problème premier est celui de l'être. Qu'il identifie

l'être et le devenir, qu'il conçoive l'être sur le mode de l'expérience
— une expérience non cognitive — ceci est une autre question, non

1 Le Dieu de Whitehead n'est cependant pas cause finale au sens le plus
fort, puisque, sous un autre aspect, que nous ne pouvons pas envisager pour
le moment, il est relatif au monde dont il a besoin.

* Ainsi, son « principe subjectiviste réformé », selon lequel tout ce qui existe
en acte est expérience et qu'il présente comme une nouvelle version du
subjectivisme de Descartes, dissocie l'expérience de la connaissance et la rend coextensive

à l'être-en-acte.



228 ALIX PARMENTIER

pas négligeable, certes, mais qui ne change rien au fait que ce qui
l'intéresse, c'est l'être et non le connaître, la réalité objective et
non la conscience. Le « principe ontologique » qu'il pose à la base de

son système, et par lequel il entend rejoindre Aristote, est en quelque
sorte une condamnation du subjectivisme de la philosophie moderne,
principalement de Descartes, des empiristes anglais et de Kant ».

Comment Descartes en était-il arrivé à ce subjectivisme, à donner
à la connaissance le primat sur l'être, à rechercher avant tout la
certitude Il faut reconnaître que, de son temps, la philosophie qui,
dans ses origines grecques, était toute tendue vers le réel physique et
la contemplation du divin, avait beaucoup perdu de sa vitalité propre.
Annexée par les théologiens, ne risquait-elle pas de perdre son
autonomie La foi donnant désormais au croyant la signification ultime
de l'univers et de sa propre destinée, la philosophie n'avait plus guère
à jouer, à l'égard d'une théologie qui devait rapidement se teinter de
nominalisme, qu'un rôle subalterne, celui d'un Organon. Par le fait
même — puisque la foi fournissait à la théologie ses points de départ
(le donné révélé) et son terme (la contemplation surnaturelle) — la
philosophie semblait se trouver coupée à la fois de son enracinement
dans l'expérience et de sa finalité propre : la contemplation (philosophique).

Servante, et risquant toujours d'être violentée dans ses
aspirations les plus profondes par une théologie qui subissait de plus en
plus l'influence du nominalisme, il était normal qu'elle se révoltât.
La réaction de Descartes fut un retour à l'indépendance, mais un
retour qui, en cherchant à l'intérieur de l'esprit humain les fondements
d'une certitude qui ne devrait plus rien à la foi, substituait une
attitude reflexive à un regard direct sur la réahté. Par là, une nouvelle
philosophie naissait, mais qui donnait le primat à la conscience sur
l'expérience de la réalité, à l'idée sur le jugement existentiel. Par le
fait même, l'intelligence se voyait comme déracinée de l'expérience
et incapable de réfléchir sur la fin réelle de l'homme. Elle rejoindrait
alors Dieu par une réflexion fondamentale sur l'origine objective de
ses idées (critère de la vérité) et sur la source ultime de sa certitude.
On comprend alors que les mathématiques aient exercé, sur Descartes
et ses successeurs, une grande séduction.

Revenant à Whitehead, on nous objectera que s'il est un philosophe

que les mathématiques ont séduit, c'est bien lui. Oui et non.
Car si Whitehead est venu des mathématiques à la philosophie, ce
n'est cependant pas par les mathématiques qu'on expliquera sa
philosophie. Sans aucun doute sa méthode reste liée, d'une certaine manière,
à celle des mathématiques ; mais, de même que son système métaphy-

1 Voir Process and Reality, The McMillan Co., 1929, p. 64 ; Adventures of
Ideas, Cambridge University Press, 1933, p. 253-254.



ACTUALITÉ DE WHITEHEAD 22Ç

sique ne peut être que partiellement réduit à un scheme logique,
le rationalisme de sa méthode est d'un type tout particulier, lié de

part en part à l'expérience, seule source et seul aboutissement, pour
Whitehead, de la démarche rationnelle.

Il ne faut certes pas méconnaître la dépendance de la pensée
philosophique de Whitehead à l'égard des mathématiques ou des
sciences expérimentales, dépendance qui constitue l'une de ses grandes
limites. Mais, sans faire abstraction de cette mentalité scientifique,
ni tenir pour non existante la partie proprement mathématique de
son système (par exemple la IVe partie de Process and Reality),
je voudrais seulement mettre en relief une chose très importante :

l'intention philosophique de Whitehead est une intention foncièrement

réaliste, qui veut briser avec l'idéalisme de la philosophie
occidentale et retrouver les deux termes dont cet idéalisme s'était
nécessairement coupé : l'expérience et la finalité.

Si Whitehead a subi la séduction de la science, il n'a jamais pensé

que celle-ci dût supplanter la métaphysique : il a cherché à les réconcilier.

Que cette réconciliation, à nos yeux, ait été sur bien des points
une mésalliance qui a entravé l'élan métaphysique authentique,
l'empêchant d'atteindre pleinement son but, cela ne nous dispense pas de
rendre hommage au philosophe anglo-américain et de voir en lui un
véritable métaphysicien ; cela ne nous empêche pas de reconnaître
qu'il a évité à la fois les deux extrêmes dans lesquels il risquait de
suivre certains de ses contemporains et où d'autres, après lui, risquent
constamment de tomber : le refuge dans la pure intuition ou la pure
exaltation de la logique mathématique.

Pionnier de la logique mathématique, philosophe de la science

(éveillé de son « sommeil dogmatique » par Einstein et Minkowski '),
nul sans doute plus que lui n'a été sensible au développement de la
science. Doué par ailleurs d'un tempérament d'artiste, nourri de

Shelley et surtout de Wordsworth qui a eu beaucoup d'influence sur
sa pensée philosophique, il était, plus que d'autres, enchn à chercher
la vérité du côté de l'intuition poétique. Et c'est pourquoi la justification

qu'il donne de la métaphysique, une métaphysique enracinée
dans l'expérience sensible et mue par le ressort de la pensée rationnelle,
a d'autant plus de poids. Critiquant âprement, d'une part l'abus de
la logique, d'autre part le caractère abstrait et limité de la méthode
scientifique, Whitehead exige de l'intelligence qu'eUe revienne à la
réalité « cachée derrière les abstractions » 2, et pour cela qu'elle
s'enracine dans l'expérience sensible. Ce qui l'intéresse, c'est la réalité
singulière dans ce qu'eUe a de fondamental, de premier, une réalité

1 Cf. The Principle of Relativity, Cambridge University Press, 1922, Préface.
2 Cf. Modes of Thought, The McMillan Co., 1938, p. 170.



230 ALIX PARMENTIER

que l'affectivité saisit de façon confuse antérieurement à toute idée
distincte.

Cette « expérience intuitive », cette « pénétration directe » ", très
proche de l'intuition poétique et antérieure à toute connaissance
rationnelle, n'en est pas moins, pour Whitehead, « la base de toute la
rationalité » * et touche à ce qu'il appelle « l'essence existentielle » 3

de la réalité, essence que la science est incapable de saisir. Il n'est peut-
être pas inutile d'y insister : celui en qui les partisans d'une alliance
étroite entre la science et la phUosophie ont voulu voir un chef de
file (sans doute parce qu'ils se sont arrêtés à sa philosophie de la
nature, qui n'est en réalité qu'une étape vers la métaphysique), recherche,

au-delà des abstractions de la science, le « réellement réel », la
« réalité ultime », the deeper depths of reality — autrement dit ce que
les théologiens du Moyen Age appelaient les intima rei 4. Mais cette
« essence existentieUe » de la réahté, il ne la cherche pas, comme un
Bergson, dans la seule intuition. Animé de cette « foi en la raison »

qu'U admire tant chez les Grecs et même chez les théologiens du
Moyen Age 5, il veut se servir de l'intelligence pour aller le plus loin
possible dans la compréhension du réel. Malheureusement, sa manière
de raisonner reste hypothético-déductive et il ne s'agit pas d'une
véritable induction philosophique (en prenant « induction » au sens
aristotélicien du terme : la découverte d'un principe du réel). Aussi
sa métaphysique demeure-t-elle trop liée à la méthode scientifique,
de même que, dans sa volonté d'unifier la diversité des connaissances,
elle reste trop relative aux sciences qu'elle prétend intégrer.

Quoi qu'il en soit, et pour nous en tenir ici à l'aspect positif de

ce qui est peut-être le plus grand mérite de la pensée de Whitehead,
il nous faut maintenant présenter, par mode d'esquisse, les grandes
lignes de cette démarche métaphysique qui conduit de l'expérience
des réalités sensibles à la découverte de l'existence de Dieu et de sa
nature — pour autant que ceUe-ci puisse être découverte. Une teUe

1 Cf. Science and the Modem World, p. 94 et p. 125 ; Modes of Thought, p. 44.
2 Modes of Thought, p. 44.
3 Cf. op. cit., p. 158.
4 A l'époque où sa philosophie de la science émergeait à peine et où il se

défendait de faire de la métaphysique. Whitehead écrivait déjà : « La science
ne fait que rendre plus urgente la nécessité d'une métaphysique. En elle-même
elle contribue peu, d'une manière directe, à la solution du problème
métaphysique » (The Aims of Education and Other Essays, The New American
Library, Mentor Books, 1956, p. 155 ; le texte cité date de 1917). Il précisera
plus tard que la science ne peut rien nous dire de l'essence de la réalité parce
qu'elle exclut de ses considérations la valeur des faits ; or, pour lui, l'essence
de la réalité est valeur (voir, par exemple. Science and the Modem World,
p. 131, 149, 152).

5 Voir, par exemple, op. cit., p. 12, 26-27, 38-39 ; The Function of Reason,
Beacon Press, 1958, passim.



ACTUALITE DE WHITEHEAD 23I

esquisse est rendue difficile par le fait que la pensée de Whitehead est
touffue, parfois confuse, et exprimée de façon aussi peu systématique
que possible dans une langue qui lui est propre. Je me limiterai strictement

à l'essentiel, laissant au lecteur le soin de se reporter à des

exposés plus complets «.

L'analyse métaphysique des réalités qui font l'objet de notre
expérience (à commencer par notre propre corps et ses relations au
monde en lequel il est inséré) conduit Whitehead à discerner un monde
« actuel », c'est-à-dire un monde de réalités en acte, et un monde de

possibles qui fournissent à tout ce qui est actuel sa détermination
propre. Le monde actuel peut être analysé en une multiplicité d'entités

actuelles qui sont, non des substances, mais des événements, et
plus précisément des actes de perception (non cognitive). Pour Whitehead,

esse (au sens fort du terme) est percipere. Etre en acte, c'est
percevoir. Chaque entité actuelle est un peu comme une monade
leibnizienne qui, en appréhendant l'univers entier (c'est-à-dire les

autres entités actuelles et les entités idéales, les possibles appelés
« objets éternels »), unifie cet univers en elle-même selon une synthèse
organique qui lui est propre. Chacune de ces entités actuelles (substitut

inversé de la substance aristotélicienne) naît ainsi de ses relations
au reste du monde, relations qui constituent son essence même. Loin
d'être une substance distincte de ses relations, un sujet antérieur à

elles, eUe est un super-jet qui émerge progressivement de la multiplicité

qu'elle unifie ; puis, ayant atteint sa plénitude, sa « satisfaction »,

cette entité actueUe devient un objet pour une autre entité actuelle,
pour un nouveau sujet-superjet qui émergera à son tour de sa propre
unification des autres éléments du monde. Ainsi, chaque entité actuelle,

appelée aussi « occasion d'expérience », est un sujet qui émerge
de sa propre expérience, (expérience unifiant une multiphcité de
choses, actuelles ou possibles) et qui transmet son acquis dynamique
à une autre entité actuelle, assurant par là l'incessant devenir du
monde, son incessant procès (process) créateur.

Mais nous pouvons aborder cette analyse d'une façon plus
concrète, non plus au niveau ultime des entités actuelles qui, tout en
étant ce qu'il y a de plus réel, échappent à notre expérience courante,
mais à l'échelle d'une personne humaine, considérée en l'occurrence
comme un ensemble, une succession d'expériences, d'« occasions »

1 Pour avoir une rapide vue d'ensemble de la philosophie de Whitehead,
on peut se reporter aux pages que lui consacre le R.P. I. M. Bochenski dans
La philosophie contemporaine en Europe, Petite Bibliothèque Payot, 1962,
p. 182-190. Pour des exposés plus détaillés, voir J. Wahl : La philosophie
spéculative de Whitehead, in Vers le concret, Vrin, 1932, p. 127-221 (mais cet
article date d'avant les dernières publications de Whitehead) ; F. Cesselin :

La philosophie organique de Whitehead, PUF, 1950.



232 ALIX PARMENTIER

d'expériences. En chacune de ces occasions d'expérience se réalise
une unification, une fusion d'une multiplicité de choses : soit des
réalités existant en acte, et que j'appréhende et m'approprie par la
sensation, soit des possibles que je conçois mentalement et dont je
vais permettre ou exclure la réahsation. De plus, le possible que je
puis saisir mentalement à l'état de pur possible, je puis le saisir aussi
en tant que réalisé dans une chose qu'il détermine (le possible étant,
pour Whitehead, forme de détermination). Par exemple, j'appréhende,
je perçois et m'assimile le rouge de la rose. En appréhendant ainsi les
autres réalités, actueUes et possibles, je me constitue moi-même
comme sujet. Et nous pourrions ici emprunter à un poète des expressions

que Whitehead n'aurait pas reniées : « sentir une rose, c'est me
produire sentant cette rose. Cette sensation est génératrice d'un moi
sentant la rose, et de cette rose en tant que surgissant, qu'apparaissant

à mes sens » ».

Cette description très succincte et élémentaire s'applique, pour
Whitehead, à tout ce qui est. Car il générahse les notions d'expérience
et de sensation et les rend coextensives à la notion d'exister. L'un de
ses grands principes est qu'U n'y a rien d'existant en acte qui soit
dépourvu d'expérience subjective, expérience qui consiste à « sentir »

(to feel) les autres entités pour se les approprier et se constituer à
à partir d'elles. Si nous analysons l'univers de notre expérience, nous
arrivons, au terme de notre analyse, à des unités ultimes (les entités
actueUes) qui sont eUes-mêmes des unités d'expérience et les réalités
ultimes dont le monde est fait. Ces entités actuelles ne peuvent se

comprendre qu'en référence à un « royaume de la potentiahté », aux
objets éternels qui assurent dans l'univers détermination et permanence.

L'activité d'appropriation par laquelle l'entité actuelle se constitue
eUe-même à partir des autres entités actuelles et des objets éternels
implique, de la part de l'entité actueUe qui l'exerce, une capacité
d'autocréation, une sorte d'énergie créatrice. Cette énergie créatrice,
appelée la « créativité », n'est pas eUe-même une entité actueUe ; elle
est un « caractère métaphysique » présent en toute entité actueUe et
qui anime son « procès » de devenir, la faisant aUer de l'avant à la
rencontre des autres entités susceptibles d'être absorbées dans sa
synthèse.

Chaque entité actuelle, qui n'a pas d'existence indépendante
puisqu'eUe se constitue à partir de ses relations aux autres entités (actuelles
ou idéales), n'en a pas moins une valeur qui lui est propre et qui vient
de ce qu'elle est quelque chose de déterminé ou, ce qui revient au
même pour Whitehead, de hmité. Elle illustre en elle un certain

1 P. Claudel : Art poétique. Mercure de France, 1915, p. 126.



ACTUALITÉ DE WHITEHEAD 233

nombre de possibles, mais non pas tous, évidemment, sinon Us se

neutraliseraient mutueUement et il n'y aurait que confusion. EUe est
donc une limitation imposée à la possibiUté ou, si l'on veut, eUe est
ce qu'elle est, avec sa détermination et donc sa valeur propre, parce
que, dans son cas particulier, telle ou teUe limitation a été imposée
à la potentialité.

Mais comment une entité actueUe est-elle quelque chose de limité
Ou bien, pour poser la question à un niveau plus clair pour nous (au
niveau macrocosmique et non plus au niveau de ce microcosme qu'est
une entité actuelle), comment se fait-il que les événements du monde
suivent tel ou tel cours particulier, qu'il se passe ceci plutôt que cela,

que ceci ne soit pas cela Car l'énergie créatrice, la créativité, est
aveugle ; quant aux objets éternels qui donnent à ce qui est actuel
sa détermination propre, Us sont en eux-mêmes de purs possibles
(ce qui les distingue bien des formes platoniciennes) et sont donc
incapables de décider quel possible sera actualisé, et quel possible ne
le sera pas. Or, U y a bien un choix qui s'effectue, il y a bien ceci et
non pas cela, ceci émergeant, avec sa valeur propre, d'une limitation
imposée à l'infinité des possibles. Il faut donc poser un principe de
limitation ou, comme le dit encore Whitehead, un principe de concrétion,

puisque la limitation permet la concrescence (con-croissance) des

(ap)-préhensions qui constituent l'entité actuelle ». L'existence d'un
tel principe est une nécessité métaphysique : « Il est métaphysiquement
nécessaire qu'U y ait un principe de détermination, mais, ajoute
Whitehead, il ne peut pas y avoir de raison métaphysique à ce qui
est déterminé »2. De cette détermination, de cette limitation, « on
ne peut pas donner de raison, car toute raison découle d'eUe. Dieu est
la limitation ultime, et son existence est l'ultime irrationalité... Nous
avons atteint ici la hmite de la rationalité » 3. En effet, si nous
pouvions donner, à ce Principe qui est Dieu, une raison métaphysique,
nous n'aurions plus besoin du Principe, puisque la métaphysique
aurait déjà fourni la détermination.

Au terme de la démarche qui l'a conduit à découvrir Dieu comme
Principe de limitation, de détermination, de concrétion, Whitehead
insiste sur le fait qu'une telle découverte ne peut se faire qu'à partir
de l'expérience, et que tout ce que l'on peut connaître de plus concernant

Dieu repose également sur une base empirique. Dans ce premier
moment de la découverte, il ne poursuit pas son investigation et laisse

1 Je me permets, au sujet de ces termes insolites et de leur signification
technique, de renvoyer à la thèse de doctorat que j'ai publiée chez Beauchesne
en 1968 sous le titre : La philosophie de Whitehead et le problème de Dieu,
p. 210sq.

2 Science and the Modem World, p. 250.
3 Op. cit., p. 249-250.



234 ALlx PARMENTIER

en suspens la question de la nature de Dieu, qu'U reprendra plus tard.
Pour le moment, il pose seulement l'existence d'un principe « grâce
auquel, d'une situation qui, autrement, serait ambiguë de part en

part, naît un résultat défini » '. Il précisera ultérieurement que ce

principe ne représente qu'un aspect de Dieu.
Ce qui est important à noter concernant la découverte de ce Principe,

c'est la netteté avec laqueUe Whitehead la présente comme une
nouvelle version, dûment revue et corrigée, de la démarche qui avait
conduit Aristote à poser l'existence d'un Premier Moteur Immobile.
Ces seuls mots de «Premier Moteur», note Whitehead, montrent bien
qu'Aristote était empêtré dans les détails d'une physique et d'une
cosmologie erronées ; mais il faut précisément, sur la base d'une
nouvelle physique, reprendre la démarche métaphysique d'Aristote, que
personne ne pourra probablement jamais dépasser en pureté et en
pénétration 2. Et Whitehead insiste sur le fait que sa propre démarche
veut être aussi purement métaphysique que celle d'Aristote, sans
intervention d'aucune considération religieuse. Son analyse
métaphysique du monde de notre expérience le met face à une alternative :

ou bien poser un Principe de limitation, de concrétion, ou bien affirmer

gratuitement que la limitation inhérente au cours des événements,
étant irrationnelle, prouve que ce monde n'est qu'illusion et que la
réalité est à chercher ailleurs — ce à quoi, évidemment, Whitehead se

refuse.
Voici, résumée dans ses grandes lignes, la démarche fondamentale

qui anime la métaphysique de Whitehead. Je me suis tenue avant
tout, pour la présenter, au premier exposé qui en est donné dans
Science and the Modem World. Mais cette démarche qui conduit à la
découverte de l'existence de Dieu (à la découverte, et non pas à la
preuve) n'existe pas seulement, chez Whitehead, sous cette première
forme ; eUe est, ultérieurement, complétée par d'autres démarches
étroitement liées entre elles. En s'en tenant strictement à ce qui est

écrit, sans se livrer à des interprétations, on peut relever quatre autres
démarches qui viennent compléter la première. Leur examen, ainsi

que l'examen de ce que Whitehead estime pouvoir et même devoir
affirmer de la nature de Dieu sur la base de sa recherche métaphysique,
nous entraînerait beaucoup trop loin pour que nous puissions aborder
la question maintenant. Cet examen n'en est pas moins essentiel à la
compréhension profonde d'une philosophie qui, amputée de sa partie
métaphysique ultime et réduite à une réflexion sur des théories
scientifiques déjà anciennes, peut fort bien être considérée comme
« démodée ». Alix Parmentier.

1 Process and Reality, p. 523.
2 Cf. op. cit., p. 242-243.


	Actualité de Whitehead

