
Zeitschrift: Revue de Théologie et de Philosophie

Herausgeber: Revue de Théologie et de Philosophie

Band: 19 (1969)

Heft: 3

Artikel: La dimension politique de la charité, objet des recherches
œcuméniques contemporaines

Autor: Biéler, André

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-380922

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 11.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-380922
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


LA DIMENSION POLITIQUE DE LA CHARITÉ,

OBJET DES RECHERCHES

ŒCUMÉNIQUES CONTEMPORAINES

Moins d'un demi-siècle sépare la Conférence œcuménique de
Stockholm, en 1925, de l'Assemblée mondiale des Eglises réunies en
1968 à Upsal. Mais quelle effervescence œcuménique et queUe concentration

d'événements pendant ces cinq décennies : neuf rencontres
œcuméniques exceptionnelles (Stockholm, Lausanne, Oxford,
Edimbourg, Amsterdam, Evanston, Nouvelle-Delhi, Genève et Upsal),
quatre sessions conciliaires, cinq grandes encycliques sociales ; alors

que durant les nombreux siècles précédents, depuis la clôture du
Concile de Trente en 1563, on ne peut compter comme événement
de ce genre qu'un seul concile, une seule encyclique sociale importante,

celle de Léon XIII, et, du côté protestant, un seul rassemblement

œcuménique marquant, la Conférence missionnaire d'Edimbourg

en 1910.
Toutes ces manifestations, dont le rythme va en s'accélérant, sont

les signes externes d'une révolution intérieure des Eglises, de nature
théologique et pratique, qui les conduit à une prise de conscience de

plus en plus large de leur mission universelle et à une révision
fondamentale de leurs rapports avec le monde ; car, de ce monde dans
lequel elles sont plongées et auquel elles appartiennent pleinement,
les Eglises chrétiennes comprennent toujours mieux qu'en dépit de

leur vocation divine elles font partie intégrante. Elles en subissent,
jusque dans leur être le plus intime, jusque dans l'expression de leur
foi, les pressions culturelles, politiques, économiques et sociales.

Cette prise de conscience de leur immersion dans l'histoire leur
fait découvrir du même coup l'action réciproque de l'événement sur
la théologie et de la théologie sur l'événement.

Elles comprennent que l'amour dont eUes sont chargées pour
tous les hommes est constamment ruiné par les divisions politiques
de ce monde auxquelles elles s'associent et que cet amour ne peut



LA DIMENSION POLITIQUE DE LA CHARITÉ 165

vraiment triompher efficacement du désordre qui le contredit que s'il
prend lui-même une dimension politique.

Tracer à grands traits les étapes de cette prise de conscience, en
montrer quelques-unes des difficultés majeures et des contradictions
en même temps que la dimension œcuménique, tel est l'objectif des

lignes qui suivent.

Les premières difficultés se situent au niveau des méthodes respectives

de connaissance et d'action de la théologie et des sciences
sociales et politiques.

L'aire spécifique qui appartient à chacune des disciplines humaines
se modifie constamment, leurs frontières se déplacent et se recouvrent
et leurs méthodes d'investigation s'enrichissent, se modifient et se

contredisent au fur et à mesure qu'apparaissent de nouvelles
découvertes, suivies de nouvelles hypothèses, exigeant de nouveaux instruments

de connaissance.
De plus, l'epistemologie de la révélation divine a ses règles

spécifiques ; les deux modes de connaissance, le théologique et le scientifique

— selon l'acception courante de cet adjectif — ne peuvent être
réduits à des dénominateurs communs ; le langage de la foi par lequel
se véhicule le témoignage caché du Saint-Esprit est un langage
emprunté à une culture en continueUe mutation ; il en va exactement

de même pour l'éthique, et plus encore pour l'éthique socio-

politique qui découle de la foi : sa valeur finale de témoignage ne
dépend absolument que de l'efficacité secrète du Saint-Esprit. Mais
elle est obligée, pour s'exprimer, de faire des emprunts au langage
culturel et aux catégories socio-politiques propres à une situation
historique donnée. Et de même qu'aux yeux de l'observateur
profane le langage de la foi, chargé par cette foi d'une signification spécifique,

paraît toujours véhiculer des valeurs contingentes communes et
profanes, l'éthique et l'action socio-politique des chrétiens ne peuvent
pas éviter une équivoque du même genre ; eUes apparaîtront
toujours, considérées en dehors de l'obéissance de la foi, comme dépendantes

d'une somme d'emprunts plus ou moins cohérents et habiles
faits aux disciplines séculières de l'économie et de la politique ; seule
la foi est capable de relier ces emprunts à l'éthique du Royaume de

Dieu, de les coordonner et de reconnaître dans leur choix une signification

spécifique porteuse de l'espérance chrétienne dans un moment
et dans un heu historique donnés.

En d'autres termes, le témoignage de l'Eglise en matière
politique, qu'il se manifeste par des silences ou, au contraire, par des

affirmations et des actions, court toujours le même risque : d'une
façon ou d'une autre, il peut être « poutisé », c'est-à-dire que ces
silences ou ces engagements peuvent être compris et appréciés sans



l66 ANDRÉ BIÉLER

relation avec la révélation chrétienne. (Cela est d'aUleurs justifié et
mérité quand l'Eglise s'imagine qu'elle peut dissocier le spirituel du
temporel : son abstention a toujours une couleur et une incidence
politiques.) Mais inversement, si l'Eglise veut que l'amour dont elle
témoigne soit intelligible et ne soit pas reçu comme une abstraction,
inefficace et incommuniquable, il faut que cet amour emprunte le
langage socio-poUtique d'un moment de l'histoire, ce langage par
lequel les hommes communiquent effectivement au prochain leur
passion, leur haine ou leur amour. Que ce langage, celui du silence ou
celui de l'engagement, soit ambigu, cela est certain et inévitable ;

l'Eglise ne peut pas ne pas courir ce risque ; il fait partie de la précarité

de son témoignage, toujours dépendant d'un langage profane non
révélé, et toujours à la merci de la grâce pour que ce langage soit
porteur d'un message divin.

En dépit donc de ces incertitudes et de cette ambiguïté, les
recherches œcuméniques pour traduire l'amour en un langage socio-
politique contemporain se poursuivent ; eUes se poursuivent à tâtons
mais avec une ardeur semblable dans toutes les confessions ; et elles
se poursuivent sur un sol théologique tout aussi incertain et
changeant que le terrain mouvant des sciences humaines. EUes se
poursuivent néanmoins comme poussées par une puissante intuition
spirituelle, comparable à celle qui anima les grandes époques de l'histoire

; on progresse en renonçant à toute espèce de sécurité de toute
part, parce que la recherche vitale de la vérité et de la justice pour
les hommes, dans un monde où s'épaissit le voile de l'obscurité, où
s'aggrave le poids de l'injustice et où s'accroît la menace de la mort,
s'avère plus urgente et plus nécessaire que la sécurité des grandes
synthèses théologiques cohérentes, dont l'histoire nous apprend d'ailleurs

qu'eUes s'élaborent toujours après coup, une fois justifiées les
audaces désordonnées des précurseurs.

Pour être concret, U faudrait citer les résultats pratiques de ces
recherches ; on verrait surgir les nombreux points de convergence
dans les tentatives d'application politique de l'amour entreprises par
les grandes rencontres œcuméniques récentes, romaines et non
romaines. L'étude comparée des rapports officiels de ces assemblées
est à cet égard très encourageante. Mais plus importante — et plus
déhcate aussi — paraît être, pour comprendre ces résultats, l'étude
des grandes lignes de la pensée théologique qui sous-tend la réflexion
œcuménique contemporaine, dans le domaine politique, et les grandes
étapes de son évolution.

Pour comprendre les difficultés des recherches œcuméniques de
notre temps, ü faut d'abord se rappeler que les rapports entre le



LA DIMENSION POLITIQUE DE LA CHARITÉ 167

spirituel et le temporel ont toujours fait problème à l'intérieur même
du christianisme, depuis ses origines.

Sans remonter jusque-là, comme il le faudrait, contentons-nous
de mentionner, pour mémoire, la solution que le Moyen Age avait
tenté d'apporter à ce problème difficile en succombant trop souvent
à la tentation du cléricalisme théocratique. L'Eglise, au lieu de rendre
à la cité un témoignage politique capable d'orienter ses décisions
concrètes, sans pour autant limiter les responsabilités des acteurs de
la politique, s'efforçait au contraire de détruire la responsabilité de
ceux-ci en tentant de leur imposer une pohtique qui, pour être divine
dans ses prétentions, n'en manifestait pas moins une forte préoccupation

de ses propres intérêts temporels.
C'est ensuite par réaction contre cette volonté cléricale dominatrice

que la Réforme, et en particulier la Réforme luthérienne,
développa la doctrine des deux règnes. Cette doctrine favorisant, sans
toutefois la recommander, la séparation radicale entre le spirituel et
le politique, fut partiellement reprise, du moins dans certaines de ses

implications pratiques, par le piétisme puis par le Réveil du XIXe
siècle. EUe finit par se répandre pratiquement dans toutes les confessions

protestantes, mêmes les calvinistes. Et sous la pression
supplémentaire de l'individualisme moderne, la piété protestante accentua
de teUe façon la séparation du spirituel et du politique que ni Luther,
ni aucun des réformateurs ne peut être invoqué pour justifier un
pareil dualisme.

Sa pensée originale ainsi dénaturée aussi bien d'un côté que de

l'autre, la chrétienté fut bien mal préparée à assumer sa responsabilité
en face des bouleversements sociaux et politiques de nature
révolutionnaire qu'allaient provoquer, dans la société occidentale puis dans
le monde entier, les développements fulgurants de la nouvelle société
industrielle. D'un côté le cléricalisme politique de type romain
provoquait la puissante réaction de l'anticléricalisme que l'on sait, réclamant

l'émancipation totale de la pohtique de toute influence
chrétienne, et de l'autre côté la piété protestante moderne abandonnait
passivement la politique soit aux bons soins d'une Providence sur
laquelle les âmes pieuses se contentaient d'exercer leur influence
politique par la prière, soit au contraire à des idéologies profanes
entièrement soustraites à la critique de la foi, telles que le libéralisme, le
radicalisme, le nazisme, le socialisme et le communisme. Tout concourait

donc à livrer la société et l'Etat à leurs pires démons. « Jusqu'où
les théologiens « orthodoxes » pouvaient s'engager dans cette voie,
écrit W. A. Visser 't Hooft, nous le voyons dans ce document
étonnant... [d'une Eglise d'Allemagne] dans lequel des chefs d'Eglise bien
connus rendent grâce à Dieu « de ce que, dans notre misère, disent-
ils, il nous a donné dans la personne du Führer un chef pieux et



l68 ANDRÉ BIÉLER

loyal, qui nous prépare au moyen du national-sociahsme un gouvernement

sage, fondé sur la discipline et l'honneur. » x

Mais les années de guerre, avec leur cortège de cruautés et d'injustices

révoltantes, révélèrent à beaucoup de chrétiens leur détresse et
l'impuissance coupable avec laquelle ils avaient laissé se déployer,
sans intervenir, le déchaînement collectif de ces atrocités. Elles leur
firent découvrir l'insuffisance des schémas théologiques traditionnels
du thomisme et de la Réforme pour expliquer, comprendre et modifier

l'évolution politique et socio-économique du monde moderne.

Deux facteurs dominants présidèrent à l'évolution de la pensée
et de l'action œcuméniques contemporaines.

D'abord un renouveau théologique et bibhque qui modifia les
bases de départ de la réflexion. Et, parallèlement, le développement
des sciences de l'homme et de la société, qui mettait en évidence les
mécanismes d'une solidarité universelle croissante, due au développement

technologique.
Il ne faut pas négliger, pour comprendre le développement de la

réflexion œcuménique, l'importance de ce deuxième facteur. Les
sciences humaines, en effet, expliquent comment l'industrialisation et
la révolution technique en continuelle accélération tissent entre les
hommes et les sociétés un réseau de relations culturelles, économiques,
financières et commerciales qui fait éclater les anciennes divisions
sociales et nationales. Le monde, en dépit des apparences, est en train
de construire un universalisme technique qui est une sorte de catholicité

séculière.
Quant au premier facteur, le plus important, il ne s'agit de rien

moins que de la redécouverte, par l'Eglise, de la seigneurie du Christ
sur le monde, sur la société et sur l'histoire. Cette redécouverte
caractérise le renouveau bibhque et théologique qui anime le mouvement

œcuménique contemporain. Les grands noms de la théologie
et de l'œcuménisme de l'époque de la guerre et de l'après-guerre,
Karl Barth, Dietrich Bonhoeffer, Emil Brunner, Reinhold Niebuhr,
Wilhelm A. Visser 't Hooft, Helmut Gollwitzer, Joseph Hromadka,
Hendrik Kraemer, Martin Niemöller, Pierre Maury, Suzanne de

Dietrich, Franz Leenhardt, Oscar Cullmann, Roger Mehl et tant
d'autres ont tous essayé de dégager les conséquences sociales et
politiques actueUes de cette seigneurie du Christ. Certes, les réformateurs
et Calvin en particulier avaient bien fait état de la royauté du Christ
sur le monde. Mais ils avaient peu cherché à en faire ressortir les

implications politiques. Quand ils parlaient de la fonction politique et
des réalités économiques, ils se référaient plus volontiers aux caté-

1 La Royauté de Jésus-Christ. Genève, 1948, p. 51.



LA DIMENSION POLITIQUE DE LA CHARITÉ 169

gories anciennes de la théologie et de la morale naturelles. Or la
conception traditionnelle des ordres de la création, encore chère à
certaine pensée contemporaine, romaine surtout mais aussi non romaine,
rend difficile la libération d'une vision statique et conservatrice du
monde ; elle demeure facilement attachée à la conservation du statu
quo et éprouve de grandes difficultés à rendre compte du dynamisme
« révolutionnaire » de la société contemporaine. En revanche, les

théologiens dont je viens de citer les noms et qui ont sous-tendu
l'action et la réflexion du mouvement œcuménique d'après-guerre ont
tous cherché, plus ou moins et d'une façon ou d'une autre, à établir
la relation des réalités politiques, économiques et sociales non plus
seulement avec l'œuvre du Dieu créateur, mais aussi et parfois
surtout avec ceUe du Christ rédempteur.

Depuis lors, l'Eglise prend conscience de plus en plus du fait que
le royaume nouveau, fondé sur la grâce, a déjà fait irruption dans le
monde ancien pour le transformer, en attendant la transfiguration
radicale de ce dernier dans les temps futurs ; il communique ainsi au
monde de la création une structure dialogale et polémique qui lui
imprime un extraordinaire dynamisme. Et la redécouverte, par
l'œcuménisme contemporain, de la tension entre le monde de la
charité du Christ, déjà présent mais encore à venir, et le monde
concret des affaires et des nations, appartenant encore à l'ancienne
création, a donné une vigueur et une effervescence croissantes aux
réflexions théologiques politiques des grandes assemblées œcuméniques.

Ainsi, d'une théologie statique, lorsqu'eUe ne se référait qu'à la
seule notion d'une Providence conservatrice, on passe progressivement

à une théologie dynamique qui retrouve sa fonction critique
et prophétique à l'égard de la société politique.

En annonçant l'éthique du monde nouveau, en effet, la théologie
proclame les deux grandes vérités qui sont à l'origine des tensions
contradictoires de l'histoire. D'abord, le Jugement de Dieu. Ce
jugement prononce la condamnation de toute société et de toute
politique. Il oblige les chrétiens à ne considérer aucune d'elles comme
sacrées ; et à dénoncer tous les désordres sociaux et toutes les injustices

politiques comme autant de signes de la corruption motivant
cette condamnation.

Puis, en enseignant l'éthique du monde nouveau, la théologie
proclame aussi le pardon et la réhabilitation de toute société ; eUe

charge la politique d'une immense espérance ; elle voit déjà toutes
les sociétés à travers le jugement purificateur de Dieu et au-delà de
celui-ci ; et elle incline les chrétiens à dépister en eUes, dans ce temps
présent déjà, les signes positifs qui annoncent de loin, bien que
toujours imparfaitement, leur prochaine restauration.



170 ANDRÉ BIÉLER

Il est significatif que l'homme qui fut l'inlassable animateur des

travaux œcuméniques modernes et dont l'influence, directe ou
indirecte, apparaîtra probablement comme décisive dans le développement

de l'œcuménisme romain et non romain de ce siècle, W. A. Visser

't Hooft, ait écrit, en 1948 déjà, un ouvrage intitulé La Royauté
de Jésus-Christ, s'appuyant sur les études exégétiques contemporaines,

d'O. Cullmann en particulier. On y trouve exprimée avec force
cette dynamique de l'amour à la recherche d'une expression politique
qui caractérise les grands textes des assemblées œcuméniques ;

dynamique qui pousse les Eglises fidèles à rechercher à tout prix la
réconciliation et l'unité de toutes les créatures de la terre que le Christ a
rachetées ; dynamique qui ne se contente pas d'un œcuménisme qui
ne serait qu'un simple rapprochement entre les Eglises et qui ne
porterait que sur des problèmes de doctrine, d'ecclésiologie ou de

hturgie ; dynamique qui ne se satisfait pas davantage d'une charité
limitée aux rapports interindividuels ; mais qui exige la construction
d'une société universelle abolissant les divisions de classes, de nations
et de races et requérant, par conséquent, la mise en œuvre des moyens
politiques et économiques nécessaires à la réalisation objective de
cette unité.

Décrivant l'infidélité de nos Eglises par rapport à ces impératifs
de la foi, W. A. Visser 't Hooft a écrit ces lignes qui, pour être vieilles
de vingt ans, n'en demeurent pas moins actuelles : « C'est ainsi, dit-il,
que les Eglises ont cessé de représenter l'unité de toutes les classes,
de toutes les races, de toutes les nations en Christ. Elles ne sont plus
à même de manifester que le Seigneur rassemble les hommes séparés

par les barrières sociales. Par suite de leur manque de compréhension
pour les problèmes qui préoccupent les classes les plus dynamiques
et les plus créatrices de la société : la classe laborieuse et « l'intelli-
genzia », elles se sont peu à peu identifiées avec la classe moyenne.
Dans leurs jugements sociaux, moraux ou intellectuels, elles donnent
l'impression qu'elles reflètent l'esprit bourgeois plutôt que l'esprit du
Christ. Le danger grandit ainsi que les liens qui maintiennent
ensemble les membres de l'Eglise deviennent un étrange compromis
entre les convictions chrétiennes et certains préjugés inconscients,
enracinés dans les mœurs bourgeoises. » •

Il semble que le premier souffle de ce renouveau théologique et
biblique ait été en quelque sorte interrompu ou comme suspendu
avant qu'il n'ait eu le temps de pénétrer vraiment dans les Eglises
et les paroisses. L'influence de la philosophie existentialiste et les
découvertes de l'école de Rudolf Bultmann semblent avoir momen-

1 Op. cit., p. 124.



LA DIMENSION POLITIQUE DE LA CHARITÉ I7I

tanément détourné l'attention des théologiens, des catéchètes et des

prédicateurs. A l'ère barthienne, prétend-on un peu hâtivement, a
succédé l'ère bultmannienne.

Toutefois, les apports positifs incontestables de l'école de
Bultmann n'ont pas réussi à en masquer les faiblesses. N'allait-on pas
retomber dans les anciennes ornières de la piété individualiste, réduisant

la foi à une nouvelle intériorisation mystique sans signification
pour le destin des sociétés

Cette faiblesse engendra un correctif vigoureux en suscitant le

développement d'une nouveUe théologie eschatologique au contenu
délibérément politique. Celle-ci semble trouver d'autant plus de faveur
auprès des théologiens catholiques que ceux-ci avaient peu connu le

renouveau dont nous avons parlé précédemment. L'ébranlement
douloureux mais constructif qui secoue actuellement la théologie
romaine semble d'autant plus aigu que celle-ci doit amortir en une
seule fois les effets bouleversants de la réflexion barthienne et de la
réflexion bultmannienne. C'est en tout cas du côté catholique, ou
dans un environnement culturel catholique comme en Amérique
latine ou en France, que semble se développer avec le plus de vigueur
le nouveau souffle d'une théologie christologique, politique et
eschatologique.

Le professeur Johann Baptist Metz, de la Faculté catholique de
l'Université de Münster, a créé pour la désigner le terme nouveau de
« théologie pohtique », plus pondéré et plus exact que celui de « théologie

de la révolution » en vogue en France, en Allemagne et aux
Etats-Unis. Pour en expliquer la nature et les intentions, il a forgé
quelques néologismes, quelques barbarismes théologiques de plus, qui
sont presque intraduisibles mais qui ont pourtant l'avantage d'être
très expressifs. Metz appelle « Privatisierung » de la foi cette
appropriation trop exclusivement privée du message évangélique, cette
intériorisation individualiste et cette dépolitisation de la piété
chrétienne auxquelles nous avons fait aUusion. Ces phénomènes
s'expliquent, selon lui, par des conditions historiques précises. Ils expriment

le style de la foi qui correspond au stade de civilisation qui
exige l'appropriation privée de toutes les réalités et de toutes les
valeurs humaines. Par surcroît, l'herméneutique contemporaine, dit-il,
a été fortement influencée par des interprétations existentialistes du
Nouveau Testament qui inscrivent les transformations de la foi dans
le cercle étroit des seuls rapports privés du Toi au Moi. Il faut donc
exercer une critique de cette herméneutique de caractère strictement
privé. Il faut « entprivatisieren » le message chrétien. Et cette « Ent-
privatisierung » est tout aussi importante, ajoute-t-il, que 1'« Entmy-
thologisierung ». (On pourrait traduire : la désappropriation privée de

l'Evangile est tout aussi importante que sa démythologisation.) La



172 ANDRÉ BIÉLER

seconde appelle d'ailleurs d'urgence la première, parce que la
démythologisation, telle qu'elle est comprise actueUement, s'accompagne
toujours du danger de réduire Dieu et le salut à une corrélation
d'existence privée ; elle conduit à une atrophie du message eschatologique

biblique, ramené à sa seule dimension individuelle et sans
répercussion sur le sort temporel des sociétés.

Le débat ainsi ouvert est très largement œcuménique ; il est
alimenté par des théologiens de toutes les confessions, tels que H. D.
Wendland, Richard ShauU, J. D. Metz, Arthur Rich, J. M. Lochman,
Jürgen Moltmann, etc., et U est bien loin d'être terminé. Si un
jugement prématuré pouvait faire dire à certains que nous étions sortis
de l'ère barthienne, on pourrait prétendre de la même manière que
nous sommes résolument entrés dans l'ère post-bultmannienne.

Le pas nouveau franchi par cette nouveUe génération de théologiens,

par rapport à celle de l'après-guerre, est très important. La
précédente, en redécouvrant la seigneurie du Christ sur le monde et
sur l'histoire et en rattachant ainsi les événements politiques, culturels,

économiques et sociaux au ministère d'amour et de réconciliation
du Christ, a rendu un précieux service à l'Eglise et a donné la possibilité

d'une immense espérance au monde. Mais il ne semble pas
qu'elle ait tiré toutes les conséquences de ses irremplaçables
découvertes. Certes, la connaissance de la seigneurie du Christ sur le monde
des nations a rendu à bien des Eglises la liberté et l'autorité nécessaires

pour s'adresser aux pouvoirs politiques. Mais dans la conception
de la plupart de ces théologiens, il était entendu que l'Eglise,

seule au bénéfice de la grâce, était en avance sur le monde dans la
réalisation du Royaume de Dieu et qu'elle pouvait par conséquent
se donner en exemple. C'est à l'intérieur des communautés chrétiennes
historiques et visibles que le monde était appelé à trouver les modèles
de la communauté sociale qu'il était censé réaliser. L'Eglise, ou telles
de ses autorités, se présentaient volontiers devant les nations en se
déclarant « experte en humanité ».

La nouvelle théologie a dissipé ce reste de cléricalisme.
S'il est vrai que l'Eglise est au bénéfice d'une connaissance et

d'une grâce particuhères, il n'est pas du tout certain qu'eUe en fasse

toujours un usage judicieux. Le péché qu'eUe partage encore, jusqu'au
dernier jour, avec le monde la rend souvent plus aveugle que le
monde lui-même. Et, inversement, le Christ étant le roi aussi bien du
monde que de l'EgUse, il peut susciter dans la société des mouvements
de libération humaine qui, bien que ceux qui les provoquent puissent
être athées ou non chrétiens, sont déjà des signes anticipateurs de
sa prochaine rédemption. Il n'y a pas, sur le plan des orientations
éthiques socio-politiques, de certitudes dernières plus grandes dans
l'Eglise que dans le monde ; car tous deux marchent vers leur libéra-



LA DIMENSION POLITIQUE DE LA CHARITE I73

tion définitive, non pas de façon automatique, mais dans le mystère
de la grâce du Christ ; l'Eglise le sait et le monde l'ignore ; mais tous
deux sont en quête de la même délivrance, qui leur est accordée
grâce à la victoire déjà remportée par le Christ sur toutes les
puissances démoniaques qui les aveuglent encore l'une et l'autre.

En d'autres termes, grâce à la nouvelle théologie, l'Eglise prend
de mieux en mieux conscience du fait qu'elle porte en elle, dans sa

propre chair historique, et en dépit de sa divine vocation qui ne lui
confère aucune supériorité propre, toutes les forces potentielles qui
pourraient lui révéler, au Jugement dernier, aussi bien son visage de

Babylone condamnée que son effigie de Nouvelle Jérusalem ; et,
inversement, eUe découvre que la société des hommes qui l'entourent,
pour lesquels le Christ est mort et dont il demeure le maître jaloux,
a déjà, grâce à lui, et bien qu'elle soit condamnée, des traits, toujours
changeants mais pourtant réels qui annoncent la société nouvelle du
Royaume de Dieu. Et le seul modèle qui soit donné aux hommes de
cette nouveUe société à l'image de laquelle doit se construire ici-bas
toujours à nouveau toute société temporelle n'est pas d'abord l'Eglise
historique ; c'est uniquement le Royaume de Dieu, perceptible aussi
bien dans l'Eglise que dans la société, et décelable grâce aux
anticipations historiques contenues dans la vie et l'enseignement du Christ,
de même que dans les messages prophétiques de l'Ancien et du Nouveau

Testament, et dans les réalisations historiques partielles de
l'ancien et du nouvel Israël.

On voit tout de suite les dangers de cette nouvelle théologie. Si
elle reste consciente de la distance qui sépare, dans la venue du
Royaume de Dieu, le « déjà » réalisé du « pas encore », elle peut
permettre à l'Eglise de jouer pleinement le rôle de conscience critique
et prophétique qui est le sien en face des réalisations et des programmes
politiques temporels. Si, au contraire, à force de séculariser ses

concepts, elle identifie complètement le Royaume attendu avec
l'avènement historique du devenir politique, si elle confond entièrement
l'homme nouveau de la foi (dont le comportement exige une
politique nouveUe mais provisoire), avec l'homme nouveau qu'attend
toute révolution (qui est un homme nouveau sociologiquement mais

pas spirituellement), bref, si elle se laisse aller, à l'instigation de
certains théologiens abusant des schémas marxistes, à identifier purement

et simplement la praxis de Dieu avec la praxis historique de

l'homme, eUe trompe l'attente et l'espérance dernière de l'humanité
et elle se transforme, à son tour, et comme l'ancienne théologie apoü-
tique qu'elle critique, en un opium pour le peuple.

La nouveUe théologie court ce risque en particulier lorsqu'eUe
glorifie la révolution, sans doute parfois nécessaire, comme un signe
toujours certain de la venue du monde nouveau annoncé par l'Evan-



174 ANDRÉ BIÉLER

gilè. Elle court ce risque si elle n'insiste pas fortement sur la réserve
eschatologique qui établit une sévère distinction entre les signes
anticipateurs du Royaume de Dieu dans l'histoire temporeUe et son
plein achèvement dans un autre temps.

Et si eUe opère les confusions auxqueUes je viens de faire allusion,
la nouvelle théologie retombe dans les vieiUes ornières de l'ancienne
orthodoxie ; car eUe identifie globalement l'avènement dynamique
d'une société politique nouvelle à la volonté de Dieu, exactement
comme le faisait l'ancienne théologie en identifiant l'ordre établi au
dessein permanent de la Providence divine.

Au contraire, l'Evangile commande en tout temps un esprit
critique qui relativise, tout en les rendant nécessaires, les choix et les

actes politiques. Car la Parole de Dieu est toujours porteuse, jusqu'au
cœur des révolutions libératrices et prometteuses d'espérance, aussi
bien du jugement que de la grâce de Dieu, frappant de précarité et
de relativité toute politique, en même temps qu'eUe lui communique
sa véritable signification et le sens dernier de son espérance.

Toutefois, en dépit de ces dangers, il faut tenir comme une acquisition

majeure de notre temps cette nouvelle réflexion théologique.
Elle donne à l'Eglise la conscience du fait que, par la révélation du
Royaume de Dieu, déjà communiquée par le Christ mais pas encore
accomplie définitivement, et par conséquent toujours à découvrir à

nouveau, elle possède la clef d'une critique constructive et libératrice
de toute politique humaine queUe qu'elle soit, dans ses développements

culturels, économiques et sociaux ; et qu'eUe est capable, par
cette critique permanente, de rendre aux hommes et à leurs projets
politiques le plus grand service dont ils aient besoin : celui d'une
critique dont les critères et les mobiles ne sont pas fournis par la politique
elle-même.

Cette conscience est maintenant particulièrement vive dans la
jeune génération des théologiens, dont l'optique diffère sensiblement
de celle de la précédente ; il en résulte une tension dans les rapports
œcuméniques qu'il faut tenter de comprendre.

Notre génération, celle qui assume actueUement la charge des

pouvoirs politiques, économiques, scientifiques et ecclésiastiques, est
contemporaine de l'accélération vertigineuse du développement des
sciences et des techniques ; elle reste stupéfaite par le désordre des

phénomènes sociaux engendrés par ce développement. Et comme
elle a été élevée dans la piété de nature apolitique dont nous avons
parlé, ou dans l'idéologie profane du laisser-faire et du laisser-passer
qui lui correspond, tenue pour la clef de la sagesse politique, eUe a
pris son parti, comme d'une fatalité sans remède, de l'ampleur des

désordres, des déséquilibres et des injustices qu'eUe constate dans le
monde ; en conséquence, eUe a comme renoncé à une pohtique glo-



LA DIMENSION POLITIQUE DE LA CHARITÉ 175

baie de maîtrise des événements ; et quand eUe est encore croyante,
elle prie la Providence de remédier à son impuissance.

Notre génération a donc tendance à glisser, en face des menaces du
monde contemporain, soit dans un fatalisme profane paralysant, soit
dans un providentialisme religieux irresponsable.

La nouvelle génération, au contraire, a pris connaissance, avec
ses premiers jeux, des possibilités d'action illimitées que les sciences
nouvelles mettent entre les mains des hommes.

Elle refuse en conséquence tout abandon mystique devant une
prétendue fatalité historique ou une Providence divine qui laisseraient

l'homme et le chrétien politiquement passifs ; et elle revendique
la responsabilité de créer une société nouveUe où régnera, bien que
d'une façon relative, un ordre neuf qui soit assez flexible pour que
triomphe toujours à nouveau la justice et la paix. C'est pourquoi eUe

salue avec un certain enthousiasme la nouvelle théologie qui postule,
pour des raisons spirituelles que nous devons reconnaître fondamentalement

évangéliques, cette responsabUité politique de la foi et de
l'amour chargés de dresser, dans l'histoire et dès aujourd'hui, des

signes visibles et toujours renouvelables de l'humanité nouveUe de
demain. C'est pourquoi aussi elle s'impatiente, non sans raison mais

peut-être avec une certaine candeur optimiste, des lenteurs
ecclésiastiques et des défauts de formation et de détermination politiques
de ses aînés.

Par aiUeurs, si elle rejette les formes traditionnelles de leur piété,
c'est qu'eUe soupçonne celles-ci d'être complices ou même peut-être
génératrices de cette désincarnation de la foi qui, sous prétexte de

spiritualité, a perdu toute exigence et toute espérance politiques ;

elle reproche à notre génération de manquer d'ardeur charitable et
d'impatience spiritueUe pour qu'advienne, dans l'histoire, ce qu'eUe
requiert passivement dans sa prière : que la volonté du Père soit
faite sur la terre comme au ciel.

En dépit des prétentions parfois puériles et souvent fracassantes
de la jeunesse contemporaine, nous devons donc nous réjouir de sa
ferveur à vouloir que les choses changent, parce que, il faut le
souligner, cette génération aura à supporter, bien plus que la nôtre
encore, le poids croissant des déséquilibres toujours plus violents que
notre incurie laisse s'étabUr entre les nations riches et les nations

pauvres. Et comme on sait que les remèdes à ce fléau sont pour une
grande part de nature politique, on mesure l'importance de la prise
de conscience par l'Eglise de demain des implications politiques de
la charité.

Mais d'autres raisons, plus graves encore, soulignent l'urgence de
cette prise de conscience. L'accumulation toujours plus rapide des
connaissances scientifiques et technologiques et les transformations



I76 ANDRÉ BIÉLER

profondes qu'elles ne cesseront d'entraîner, à un rythme accéléré,
dans la vie des hommes et des sociétés, va créer d'une part une situation

révolutionnaire permanente et d'autre part la concentration,
entre les mains de l'Etat ou de groupes parallèles, de pouvoirs
discrétionnaires et décisionnaires sur le destin de l'homme toujours plus
redoutables. Les pouvoirs d'intervention que les sciences chimiques
et biologiques vont mettre et mettent déjà entre les mains de l'homme
pour dominer les cerveaux et opérer des transformations génétiques
de portée incalculable posent déjà aux savants la question de savoir
qui disposera de leur contrôle. Notre éthique et nos institutions, de
même que la conscience de notre responsabilité commune de chrétiens
à l'égard d'un monde proche du délire, vont-elles s'adapter à des

changements si grands dans de si brefs délais Comment l'Eglise,
qui a la charge de la protection des créatures de Dieu, va-t-eUe
exercer son ministère pour que celui-ci débouche avec clarté et
efficacité sur les points de décision collective où se joue la destinée de ces
créatures Ce sont autant de questions qu'il faut nous poser.

Mais à toutes ces questions s'en ajoute une dernière : une politique
de la maîtrise des mécanismes de sa propre déshumanisation que
l'homme a mis en place est-elle encore possible

Toute notre optique part de la présupposition que la technique
est neutre, qu'eUe doit être dominée par l'homme et que l'homme
reste maître de ses œuvres. Mais cette présupposition est-elle juste
L'œuvre technologique que l'homme a engendrée n'est-elle pas devenue

elle-même une science du gouvernement indépendante, une
cybernétique, logique et impassible, ayant ses propres lois, et à

laqueUe l'homme lui-même doit dorénavant se soumettre Bien plus,
n'est-elle pas devenue une création nouvelle auprès de laquelle
l'homme s'avère lui-même une créature instable, imparfaite et
imperfectible, qui doit à son tour être transformée si elle veut demeurer
encore utilisable, comme l'atteste avec ironie le rhume intempestif
de certains cosmonautes... Le moyen n'est-il pas devenu une fin
aveugle, comme tente de nous le démontrer Jacques Ellul, une fin
que l'homme s'est donnée en poursuivant sans le savoir son propre
anéantissement Ne pose-t-on pas, dans des ouvrages scientifiques
de prospective de l'évolution technologique, de telles questions
« En fin de compte, lit-on dans l'un d'entre eux, nous nous demandons
si l'effort incessant de l'homme pourrait le conduire, tel Faust, à

transformer ses conditions naturelles •—• son environnement et sa
société et sa psycho-biologie — au point de se voir déshumanisé ou
de détériorer sa situation politique ou écologique sans même la possibilité

de retour en arrière. » I N'est-ce pas à peu près ce que proclame

1 Herman Kahn et Anthony J. Wiener : L'an 2000. Paris, 1968, p. 170



LA DIMENSION POLITIQUE DE LA CHARITÉ I77

Jacques Ellul quand il écrit : « Peut-être avançons-nous vers le grand
exaucement de la passion de mourir exaltant le cœur de l'homme » '

Rien ne nous autorise, en tout cas, à affirmer avec sérieux que
cela ne soit pas possible. Une telle perspective peut paraître encore
bien théorique, mais objectivement et scientifiquement, elle peut
devenir existentielle d'un moment à l'autre.

Toutefois le problème n'est pas de savoir si nous arriverons à
transformer le monde avant sa fin. « Nous n'avons pas à choisir,
écrit encore W. A. Visser 't Hooft, entre un piétisme individualiste
oublieux des proportions cosmiques du message biblique et un moralisme

social qui néglige le caractère eschatologique de ce message. »

« Nous avons un Roi à la fois prêtre et prophète. » « La question du
succès passe au second plan. » « La chose primordiale, c'est d'être
avec le Roi et de lui obéir. » 2

Et l'attente eschatologique de la révélation plénière du Royaume
de Dieu n'exclut pas la possibilité, pour notre temps, d'une accélération

apocalyptique de sa venue que tant de signes pourraient nous
laisser présumer. Mais cette attente exige le calme et la confiance en
face des événements. Car s'il y a fin apocalyptique, cette fin est, eUe

aussi, porteuse d'un jugement qui est celui de la grâce victorieuse.
Et c'est alors, alors seulement mais alors totalement, que la

charité et la politique seront définitivement réconciliées, définitivement

identiques.

André Biéler.

¦ Jacques Ellul : Métamorphose du bourgeois. Paris, 1967, p. 289.
2 Op. cit., p. 153.

12


	La dimension politique de la charité, objet des recherches œcuméniques contemporaines

