Zeitschrift: Revue de Théologie et de Philosophie
Herausgeber: Revue de Théologie et de Philosophie

Band: 19 (1969)

Heft: 3

Artikel: La dimension politique de la charité, objet des recherches
cecumeniques contemporaines

Autor: Biéler, André

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-380922

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 11.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-380922
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

LA DIMENSION POLITIQUE DE LA CHARITE,
OBJET DES RECHERCHES
(ECUMENIQUES CONTEMPORAINES

Moins d’'un demi-siécle sépare la Conférence cecuménique de
Stockholm, en 1925, de 1’Assemblée mondiale des Eglises réunies en
1968 a Upsal. Mais quelle effervescence cecuménique et quelle concen-
tration d’événements pendant ces cinq décennies : neuf rencontres
cecuméniques exceptionnelles (Stockholm, Lausanne, Oxford, Edim-
bourg, Amsterdam, Evanston, Nouvelle-Delhi, Genéve et Upsal),
‘quatre sessions conciliaires, cinq grandes encycliques sociales ; alors
que durant les nombreux siécles précédents, depuis la cloture du
Concile de Trente en 1563, on ne peut compter comme événement
de ce genre qu'un seul concile, une seule encyclique sociale impor-
tante, celle de Léon XIII, et, du co6té protestant, un seul rassemble-
ment cecuménique marquant, la Conférence missionnaire d’Edim-
bourg en 1910.

Toutes ces manifestations, dont le rythme va en s’accélérant, sont
les signes externes d'une révolution intérieure des Eglises, de nature
théologique et pratique, qui les conduit a une prise de conscience de
plus en plus large de leur mission universelle et & une révision fonda-
mentale de leurs rapports avec le monde ; car, de ce monde dans
lequel elles sont plongées et auquel elles appartiennent pleinement,
les Eglises chrétiennes comprennent toujours mieux qu’en dépit de
leur vocation divine elles font partie intégrante. Elles en subissent,
jusque dans leur étre le plus intime, jusque dans I’expression de leur
foi, les pressions culturelles, politiques, économiques et sociales.

Cette prise de conscience de leur immersion dans l’histoire leur
fait découvrir du méme coup l’action réciproque de 1'événement sur
la théologie et de la théologie sur I'événement.

Elles comprennent que l'amour dont elles sont chargées pour
tous les hommes est constamment ruiné par les divisions politiques
de ce monde auxquelles elles s’associent et que cet amour ne peut



LA DIMENSION POLITIQUE DE LA CHARITE 165

vraiment triompher efficacement du désordre qui le contredit que s’il
prend lui-méme une dimension politique.

Tracer a grands traits les étapes de cette prise de conscience, en
montrer quelques-unes des difficultés majeures et des contradictions
en méme temps que la dimension cecuménique, tel est I'objectif des
lignes qui suivent.

Les premieres difficultés se situent au niveau des méthodes respec-
tives de connaissance et d’action de la théologie et des sciences
sociales et politiques.

L’aire spécifique qui appartient & chacune des disciplines humaines
se modifie constamment, leurs frontiéres se déplacent et se recouvrent
et leurs méthodes d’investigation s’enrichissent, se modifient et se
contredisent au fur et & mesure qu’apparaissent de nouvelles décou-
vertes, suivies de nouvelles hypothéses, exigeant de nouveaux instru-
ments de connaissance.

De plus, 'épistémologie de la révélation divine a ses régles spéci-
fiques ; les deux modes de connaissance, le théologique et le scienti-
fique — selon l'acception courante de cet adjectif — ne peuvent étre
réduits a des dénominateurs communs ; le langage de la foi par lequel
se véhicule le témoignage caché du Saint-Esprit est un langage
emprunté a une culture en continuelle mutation ; il en va exacte-
ment de méme pour 1'éthique, et plus encore pour l'éthique socio-
politique qui découle de la foi: sa valeur finale de témoignage ne
dépend absolument que de 1'efficacité secréte du Saint-Esprit. Mais
elle est obligée, pour s’exprimer, de faire des emprunts au langage
culturel et aux catégories socio-politiques propres a une situation
historique donnée. Et de méme qu’aux yeux de l'observateur pro-
fane le langage de la foi, chargé par cette foi d'une signification spéci-
fique, parait toujours véhiculer des valeurs contingentes communes et
profanes, 1’éthique et 1’action socio-politique des chrétiens ne peuvent
pas éviter une équivoque du méme genre ; elles apparaitront tou-
jours, considérées en dehors de 1'obéissance de la foi, comme dépen-
dantes d’une somme d’emprunts plus ou moins cohérents et habiles
faits aux disciplines séculiéres de 1’économie et de la politique ; seule
la foi est capable de relier ces emprunts a I'éthique du Royaume de
Dieu, de les coordonner et de reconnaitre dans leur choix une signifi-
cation spécifique porteuse de I'espérance chrétienne dans un moment
et dans un lieu historique donnés.

En d’autres termes, le témoignage de I’Eglise en matiére poli-
tique, qu’il se manifeste par des silences ou, au contraire, par des
affirmations et des actions, court toujours le méme risque: d'une
facon ou d’une autre, il peut étre «politisé», c’est-a-dire que ces
silences ou ces engagements peuvent étre compris et appréciés sans



166 ANDRE BIELER

relation avec la révélation chrétienne. (Cela est d’ailleurs justifié et
mérité quand I'Eglise s’'imagine qu’elle peut dissocier le spirituel du
temporel : son abstention a toujours une couleur et une incidence
politiques.) Mais inversement, si I’Eglise veut que I’amour dont elle
témoigne soit intelligible et ne soit pas requ comme une abstraction,
inefficace et incommuniquable, il faut que cet amour emprunte le
langage socio-politique d'un moment de l'histoire, ce langage par
lequel les hommes communiquent effectivement au prochain leur pas-
sion, leur haine ou leur amour. Que ce langage, celui du silence ou
celui de 'engagement, soit ambigu, cela est certain et inévitable ;
I’Eglise ne peut pas ne pas courir ce risque ; il fait partie de la préca-
rité de son témoignage, toujours dépendant d'un langage profane non
révélé, et toujours a la merci de la grace pour que ce langage soit
porteur d'un message divin.

En dépit donc de ces incertitudes et de cette ambiguité, les
recherches cecuméniques pour traduire I’amour en un langage socio-
politique contemporain se poursuivent ; elles se poursuivent a titons
mais avec une ardeur semblable dans toutes les confessions ; et elles
se poursuivent sur un sol théologique tout aussi incertain et chan-
geant que le terrain mouvant des sciences humaines. Elles se pour-
suivent néanmoins comme poussées par une puissante intuition spi-
rituelle, comparable a celle qui anima les grandes époques de 1’his-
toire ; on progresse en renongant a toute espéce de sécurité de toute
part, parce que la recherche vitale de la vérité et de la justice pour
les hommes, dans un monde ol s’épaissit le voile de 'obscurité, ou
s’aggrave le poids de l'injustice et ol s’accroit la menace de la mort,
s’avére plus urgente et plus nécessaire que la sécurité des grandes
synthéses théologiques cohérentes, dont I'histoire nous apprend d’ail-
leurs qu’elles s’élaborent toujours aprés coup, une fois justifiées les
audaces désordonnées des précurseurs.

Pour étre concret, il faudrait citer les résultats pratiques de ces
recherches ; on verrait surgir les nombreux points de convergence
dans les tentatives d’application politique de I’amour entreprises par
les grandes rencontres cecuméniques récentes, romaines et non
romaines. L’étude comparée des rapports officiels de ces assemblées
est & cet égard trés encourageante. Mais plus importante — et plus
délicate aussi — parait étre, pour comprendre ces résultats, I’étude
des grandes lignes de la pensée théoclogique qui sous-tend la réflexion
cecuménique contemporaine, dans le domaine politique, et les grandes
étapes de son évolution.

Pour comprendre les difficultés des recherches cecuméniques de
notre temps, il faut d’abord se rappeler que les rapports entre le



LA DIMENSION POLITIQUE DE LA CHARITE 167

spirituel et le temporel ont toujours fait probléme a I'intérieur méme
du christianisme, depuis ses origines.

Sans remonter jusque-1a, comme il le faudrait, contentons-nous
de mentionner, pour mémoire, la solution que le Moyen Age avait
tenté d’apporter a ce probléme difficile en succombant trop souvent
a la tentation du cléricalisme théocratique. L’Eglise, au lieu de rendre
a la cité un témoignage politique capable d’orienter ses décisions
concrétes, sans pour autant limiter les responsabilités des acteurs de
la politique, s’efforcait au contraire de détruire la responsabilité de
ceux-ci en tentant de leur imposer une politique qui, pour étre divine
dans ses prétentions, n’en manifestait pas moins une forte préoccu-
pation de ses propres intéréts temporels.

C’est ensuite par réaction contre cette volonté cléricale domina-
trice que la Réforme, et en particulier la Réforme luthérienne, déve-
loppa la doctrine des deux reégnes. Cette doctrine favorisant, sans
toutefois la recommander, la séparation radicale entre le spirituel et
le politique, fut partiellement reprise, du moins dans certaines de ses
implications pratiques, par le piétisme puis par le Réveil du XIXe
siécle. Elle finit par se répandre pratiquement dans toutes les confes-
sions protestantes, mémes les calvinistes. Et sous la pression supplé-
mentaire de 'individualisme moderne, la piété protestante accentua
de telle fagon la séparation du spirituel et du politique que ni Luther,
ni aucun des réformateurs ne peut étre invoqué pour justifier un
pareil dualisme.

Sa pensée originale ainsi dénaturée aussi bien d'un c6té que de
Iautre, la chrétienté fut bien mal préparée a assumer sa responsabilité
en face des bouleversements sociaux et politiques de nature révolu-
tionnaire qu’allaient provoquer, dans la société occidentale puis dans
le monde entier, les développements fulgurants de la nouvelle société
industrielle. D'un c6té le cléricalisme politique de type romain pro-
voquait la puissante réaction de 1’anticléricalisme que I'on sait, récla-
mant I'émancipation totale de la politique de toute influence chré-
tienne, et de l'autre coété la piété protestante moderne abandonnait
passivement la politique soit aux bons soins d’une Providence sur
laquelle les dmes pieuses se contentaient d’exercer leur influence poli-
tique par la priére, soit au contraire a des idéologies profanes entié-
rement soustraites a la critique de la foi, telles que le libéralisme, le
radicalisme, le nazisme, le socialisme et le communisme. Tout concou-
rait donc a livrer la société et I’Etat a leurs pires démons. « Jusqu’ou1
les théologiens « orthodoxes» pouvaient s’engager dans cette voie,
écrit W. A. Visser 't Hooft, nous le voyons dans ce document éton-
nant... [d’une Eglise d’Allemagne] dans lequel des chefs d’Eglise bien
connus rendent griace a Dieu « de ce que, dans notre misére, disent-
ils, il nous a donné dans la personne du Fiihrer un chef pieux et



168 ANDRE BIELER

loyal, qui nous prépare au moyen du national-socialisme un gouver-
nement sage, fondé sur la discipline et I'honneur. »

Mais les années de guerre, avec leur cortége de cruautés et d'injus-
tices révoltantes, révélérent a beaucoup de chrétiens leur detresse et
I'impuissance coupable avec laquelle ils avaient laissé se déployer,
sans intervenir, le déchainement collectif de ces atrocités. Elles leur
firent découvrir I'insuffisance des schémas théologiques traditionnels
du thomisme et de la Réforme pour expliquer, comprendre et modi-
fier I'évolution politique et socio-économique du monde moderne.

Deux facteurs dominants présidérent a I’évolution de la pensée
et de l'action cecuméniques contemporaines.

D’abord un renouveau théologique et biblique qui modifia les
bases de départ de la réflexion. Et, parallelement, le développement
des sciences de 'homme et de la société, qui mettait en évidence les
mécanismes d'une solidarité universelle croissante, due au dévelop-
pement technologique.

Il ne faut pas négliger, pour comprendre le développement de la
réflexion cecuménique, I'importance de ce deuxiéme facteur. Les
sciences humaines, en effet, expliquent comment 1’'industrialisation et
la révolution technique en continuelle accélération tissent entre les
hommes et les sociétés un réseau de relations culturelles, économiques,
financiéres et commerciales qui fait éclater les anciennes divisions
sociales et nationales. Le monde, en dépit des apparences, est en train
de construire un universalisme technique qui est une sorte de catho-
licité séculiére.

Quant au premier facteur, le plus important, il ne s’agit de rien
moins que de la redécouverte, par 1’Eglise, de la seigneurie du Christ
sur le monde, sur la société et sur l'histoire. Cette redécouverte
caractérise le renouveau biblique et théologique qui anime le mouve-
ment cecuménique contemporain. Les grands noms de la théologie
et de ';ecuménisme de 1'époque de la guerre et de l’aprés-guerre,
Karl Barth, Dietrich Bonhoeffer, Emil Brunner, Reinhold Niebuhr,
Wilhelm A. Visser 't Hooft, Helmut Gollwitzer, Joseph Hromadka,
Hendrik Kraemer, Martin Niemoller, Pierre Maury, Suzanne de
Dietrich, Franz Leenhardt, Oscar Cullmann, Roger Mehl et tant
d’autres ont tous essayé de dégager les conséquences sociales et poli-
tiques actuelles de cette seigneurie du Christ. Certes, les réformateurs
et Calvin en particulier avaient bien fait état de la royauté du Christ
sur le monde. Mais ils avaient peu cherché a en faire ressortir les
implications politiques. Quand ils parlaient de la fonction politique et
des réalités économiques, ils se référaient plus volontiers aux caté-

' La Royauié de [ésus-Christ. Genéve, 1948, p. 5I.



LA DIMENSION POLITIQUE DE LA CHARITE 169

gories anciennes de la théologie et de la morale naturelles. Or la
conception traditionnelle des ordres de la création, encore chére a cer-
taine pensée contemporaine, romaine surtout mais aussi non romaine,
rend difficile la libération d’une vision statique et conservatrice du
monde ; elle demeure facilement attachée a la conservation du statu
quo et éprouve de grandes difficultés a rendre compte du dynamisme
« révolutionnaire » de la société contemporaine. En revanche, les
théologiens dont je viens de citer les noms et qui ont sous-tendu
I'action et la réflexion du mouvement cecuménique d’aprés-guerre ont
tous cherché, plus ou moins et d’une fagon ou d'une autre, a établir
la relation des réalités politiques, économiques et sociales non plus
seulement avec I'ceuvre du Dieu créateur, mais aussi et parfois sur-
tout avec celle du Christ rédempteur.

Depuis lors, I’Eglise prend conscience de plus en plus du fait que
le royaume nouveau, fondé sur la grice, a déja fait irruption dans le
monde ancien pour le transformer, en attendant la transfiguration
radicale de ce dernier dans les temps futurs ; il communique ainsi au
monde de la création une structure dialogale et polémique qui lui
imprime un extraordinaire dynamisme. Et la redécouverte, par
I'cecuménisme contemporain, de la tension entre le monde de la
charité du Christ, déja présent mais encore a venir, et le monde
concret des affaires et des nations, appartenant encore a I’ancienne
création, a donné une vigueur et une effervescence croissantes aux
réflexions théologiques politiques des grandes assemblées cecumé-
niques.

Ainsi, d'une théologie statique, lorsqu’elle ne se référait qu’a la
seule notion d'une Providence conservatrice, on passe progressive-
ment & une théologie dynamique qui retrouve sa fonction critique
et prophétique a I'égard de la société politique.

En annoncant 1'éthique du monde nouveau, en effet, la théologie
proclame les deux grandes vérités qui sont a l’origine des tensions
contradictoires de I'histoire. D’abord, le Jugement de Dieu. Ce juge-
ment prononce la condamnation de toute société et de toute poli-
tique. Il oblige les chrétiens & ne considérer aucune d’elles comme
sacrées ; et & dénoncer tous les désordres sociaux et toutes les injus-
tices politiques comme autant de signes de la corruption motivant
cette condamnation.

Puis, en enseignant 1’é¢thique du monde nouveau, la théologie
proclame aussi le pardon et la réhabilitation de toute société ; elle
charge la politique d’'une immense espérance ; elle voit déja toutes
les societés a travers le jugement purificateur de Dieu et au-deld de
celui-ci ; et elle incline les chrétiens a dépister en elles, dans ce temps
présent déja, les signes positifs qui annoncent de loin, bien que tou-
jours imparfaitement, leur prochaine restauration.



170 ANDRE BIELER

I1 est significatif que 'homme qui fut l'inlassable animateur des
travaux cecuméniques modernes et dont l'influence, directe ou indi-
recte, apparaitra probablement comme décisive dans le développe-
ment de ’cecuménisme romain et non romain de ce siécle, W. A. Vis-
ser 't Hooft, ait écrit, en 1948 déja, un ouvrage intitulé La Royauté
de [Jésus-Christ, s'appuyant sur les études exégétiques contempo-
raines, d’0. Cullmann en particulier. On y trouve exprimée avec force
cette dynamique de I'amour a la recherche d’une expression politique
qui caractérise les grands textes des assemblées cecuméniques ; dyna-
mique qui pousse les Eglises fideles a rechercher a tout prix la récon-
ciliation et 1'unité de toutes les créatures de la terre que le Christ a
rachetées ; dynamique qui ne se contente pas d'un cecuménisme qui
ne serait qu'un simple rapprochement entre les Eglises et qui ne
porterait que sur des problémes de doctrine, d’ecclésiologie ou de
liturgie ; dynamique qui ne se satisfait pas davantage d’une charité
limitée aux rapports interindividuels ; mais qui exige la construction
d’une société universelle abolissant les divisions de classes, de nations
et de races et requérant, par conséquent, la mise en ceuvre des moyens
politiques et économiques nécessaires a la réalisation objective de
cette unité.

Décrivant l'infidélité de nos Eglises par rapport a ces impératifs
de la foi, W. A. Visser 't Hooft a écrit ces lignes qui, pour étre vieilles
de vingt ans, n’en demeurent pas moins actuelles : « C’est ainsi, dit-il,
que les Eglises ont cessé de représenter 1'unité de toutes les classes,
de toutes les races, de toutes les nations en Christ. Elles ne sont plus
a méme de manifester que le Seigneur rassemble les hommes séparés
par les barriéres sociales. Par suite de leur manque de compréhension
pour les problémes qui préoccupent les classes les plus dynamiques
et les plus créatrices de la société : la classe laborieuse et «'intelli-
genzia», elles se sont peu a peu identifiées avec la classe moyenne.
Dans leurs jugements sociaux, moraux ou intellectuels, elles donnent
I'impression qu’elles reflétent 1'esprit bourgeois plutét que I'esprit du
Christ. Le danger grandit ainsi que les liens qui maintiennent
ensemble les membres de 1'Eglise deviennent un étrange compromis
entre les convictions chrétiennes et certains préjugés inconscients,
enracinés dans les mceurs bourgeoises. »

Il semble que le premier souffle de ce renouveau théologique et
biblique ait été en quelque sorte interrompu ou comme suspendu
avant qu’il n’ait eu le temps de pénétrer vraiment dans les Eglises
et les paroisses. L’influence de la philosophie existentialiste et les
découvertes de 1’école de Rudolf Bultmann semblent avoir momen-

I Op. cil.,, p. 124,



LA DIMENSION POLITIQUE DE LA CHARITE I71

tanément détourné l'attention des théologiens, des catéchétes et des
prédicateurs. A 1’¢re barthienne, prétend-on un peu hativement, a
succédé I'ére bultmannienne.

Toutefois, les apports positifs incontestables de 1'école de Bult-
mann n’ont pas réussi a en masquer les faiblesses. N’allait-on pas
retomber dans les anciennes orniéres de la piété individualiste, rédui-
sant la foi & une nouvelle intériorisation mystique sans signification
pour le destin des sociétés ?

Cette faiblesse engendra un correctif vigoureux en suscitant le
développement d’une nouvelle théologie eschatologique au contenu
délibérément politique. Celle-ci semble trouver d’autant plus de faveur
aupres des théologiens catholiques que ceux-ci avaient peu connu le
renouveau dont nous avons parlé précédemment. L’ébranlement
douloureux mais constructif qui secoue actuellement la théologie
romaine semble d’autant plus aigu que celle-ci doit amortir en une
seule fois les effets bouleversants de la réflexion barthienne et de la
réflexion bultmannienne. C’est en tout cas du coté catholique, ou
dans un environnement culturel catholique comme en Amérique
latine ou en France, que semble se développer avec le plus de vigueur
le nouveau souffle d'une théologie christologique, politique et escha-
tologique.

Le professeur Johann Baptist Metz, de la Faculté catholique de
I'Université de Miinster, a créé pour la désigner le terme nouveau de
« théologie politique », plus pondéré et plus exact que celui de « théo-
logie de la révolution » en vogue en France, en Allemagne et aux
Etats-Unis. Pour en expliquer la nature et les intentions, il a forgé
quelques néologismes, quelques barbarismes théologiques de plus, qui
sont presque intraduisibles mais qui ont pourtant 'avantage d’étre
trés expressifs. Metz appelle « Privatisierung » de la foi cette appro-
priation trop exclusivement privée du message évangélique, cette
intériorisation individualiste et cette dépolitisation de la piété chré-
tienne auxquelles nous avons fait allusion. Ces phénomeénes s’ex-
pliquent, selon lui, par des conditions historiques précises. Ils expri-
ment le style de la foi qui correspond au stade de civilisation qui
exige 'appropriation privée de toutes les réalités et de toutes les
valeurs humaines. Par surcroit, ’herméneutique contemporaine, dit-il,
a été fortement influencée par des interprétations existentialistes du
Nouveau Testament qui inscrivent les transformations de la foi dans
le cercle étroit des seuls rapports privés du Toi au Moi. Il faut donc
exercer une critique de cette herméneutique de caractére strictement
privé. 1l faut « entprivatisieren » le message chrétien. Et cette « Ent-
privatisierung » est tout aussi importante, ajoute-t-il, que 1'« Entmy-
thologisierung ». (On pourrait traduire : la désappropriation privee de
I’Evangile est tout aussi importante que sa démythologisation.) La



172 ANDRE BIELER

seconde appelle d’ailleurs d’urgence la premiere, parce que la démy-
thologisation, telle qu’elle est comprise actuellement, s’accompagne
toujours du danger de réduire Dieu et le salut & une corrélation
d’existence privée ; elle conduit a une atrophie du message eschato-
logique biblique, ramené a sa seule dimension individuelle et sans
répercussion sur le sort temporel des sociétés.

Le débat ainsi ouvert est trés largement cecuménique ; il est ali-
menté par des théologiens de toutes les confessions, tels que H. D.
Wendland, Richard Shaull, J. D. Metz, Arthur Rich, J. M. Lochman,
Jirgen Moltmann, etc., et il est bien loin d’étre terminé. Si un juge-
ment prématuré pouvait faire dire a certains que nous étions sortis
de 1'¢re barthienne, on pourrait prétendre de la méme maniére que
nous sommes résolument entrés dans 1’ére post-bultmannienne.

Le pas nouveau franchi par cette nouvelle génération de théolo-
giens, par rapport a celle de 1'aprés-guerre, est trés important. La
précédente, en redécouvrant la seigneurie du Christ sur le monde et
sur I'histoire et en rattachant ainsi les événements politiques, cultu-
rels, économiques et sociaux au ministére d’amour et de réconciliation
du Christ, a rendu un précieux service a I’Eglise et a donné la possi-
bilité d’'une immense espérance au monde. Mais il ne semble pas
qu’elle ait tiré toutes les conséquences de ses irremplacables décou-
vertes. Certes, la connaissance de la seigneurie du Christ sur le monde
des nations a rendu & bien des Eglises la liberté et 'autorité néces-
saires pour s’adresser aux pouvoirs politiques. Mais dans la concep-
tion de la plupart de ces théologiens, il était entendu que 1'Eglise,
seule au bénéfice de la grice, était en avance sur le monde dans la
réalisation du Royaume de Dieu et qu’elle pouvait par conséquent
se donner en exemple. C’est a I'intérieur des communautés chrétiennes
historiques et visibles que le monde était appelé a trouver les modéles
de la communauté sociale qu’il était censé réaliser. L’Eglise, ou telles
de ses autorités, se présentaient volontiers devant les nations en se
déclarant « experte en humanité ».

La nouvelle théologie a dissipé ce reste de cléricalisme.

S’il est vrai que I'Eglise est au bénéfice d'une connaissance et
d’une grace particuliéres, il n’est pas du tout certain qu’elle en fasse
toujours un usage judicieux. Le péché qu’elle partage encore, jusqu’au
dernier jour, avec le monde la rend souvent plus aveugle que le
monde lui-méme. Et, inversement, le Christ étant le roi aussi bien du
monde que de I’Eglise, il peut susciter dans la société des mouvements
de libération humaine qui, bien que ceux qui les provoquent puissent
étre athées ou non chrétiens, sont déja des signes anticipateurs de
sa prochaine rédemption. Il n'y a pas, sur le plan des orientations
éthiques socio-politiques, de certitudes derniéres plus grandes dans
I’Eglise que dans le monde ; car tous deux marchent vers leur libéra-



LA DIMENSION POLITIQUE DE LA CHARITE 173

tion définitive, non pas de fagcon automatique, mais dans le mystére
de la grace du Christ ; I’Eglise le sait et le monde 1'ignore ; mais tous
deux sont en quéte de la méme délivrance, qui leur est accordée
grace a la victoire déja remportée par le Christ sur toutes les puis-
sances démoniaques qui les aveuglent encore 1'une et l'autre.

En d’autres termes, grace a la nouvelle théologie, 1'Eglise prend
de mieux en mieux conscience du fait qu’elle porte en elle, dans sa
propre chair historique, et en dépit de sa divine vocation qui ne lui
confére aucune supériorité propre, toutes les forces potentielles qui
pourraient lui révéler, au Jugement dernier, aussi bien son visage de
Babylone condamnée que son effigie de Nouvelle Jérusalem ; et,
inversement, elle découvre que la société des hommes qui I'entourent,
pour lesquels le Christ est mort et dont il demeure le maitre jaloux,
a déja, grice a lui, et bien qu’elle soit condamnée, des traits, toujours
changeants mais pourtant réels qui annoncent la société nouvelle du
Royaume de Dieu. Et le seul modele qui soit donné aux hommes de
cette nouvelle société a I'image de laquelle doit se construire ici-bas
toujours a nouveau toute société temporelle n’est pas d’abord 1’Eglise
historique ; c’est uniquement le Royaume de Dieu, perceptible aussi
bien dans I’Eglise que dans la société, et décelable griace aux antici-
pations historiques contenues dans la vie et I’enseignement du Christ,
de méme que dans les messages prophétiques de 1’Ancien et du Nou-
veau Testament, et dans les réalisations historiques partielles de
I’ancien et du nouvel Israél.

On voit tout de suite les dangers de cette nouvelle théologie. Si
elle reste consciente de la distance qui sépare, dans la venue du
Royaume de Dieu, le «déja » réalisé du « pas encore », elle peut per-
mettre a I’Eglise de jouer pleinement le role de conscience critique
et prophétique qui est le sien en face des réalisations et des programmes
politiques temporels. Si, au contraire, a force de séculariser ses
concepts, elle identifie complétement le Royaume attendu avec I'ave-
nement historique du devenir politique, si elle confond entiérement
I’homme nouveau de la foi (dont le comportement exige une poli-
tique nouvelle mais provisoire), avec I’homme nouveau qu’attend
toute révolution (qui est un homme nouveau sociologiquement mais
pas spirituellement), bref, si elle se laisse aller, a 'instigation de cer-
tains théologiens abusant des schémas marxistes, a identifier pure-
ment et simplement la praxis de Dieu avec la praxis historique de
I’homme, elle trompe l'attente et ’espérance derniére de I'’humanité
et elle se transforme, a son tour, et comme ’ancienne théologie apoli-
tique qu’elle critique, en un opium pour le peuple.

La nouvelle théologie court ce risque en particulier lorsqu’elle
glorifie la révolution, sans doute parfois nécessaire, comme un signe
toujours certain de la venue du monde nouveau annoncé par I’Evan-



174 ANDRE BIELER

gile. Elle court ce risque si elle n’insiste pas fortement sur la réserve
eschatologique qui établit une séveére distinction entre les signes
anticipateurs du Royaume de Dieu dans I'histoire temporelle et son
plein achévement dans un autre temps.

Et si elle opére les confusions auxquelles je viens de faire allusion,
la nouvelle théologie retombe dans les vieilles orniéres de 1’ancienne
orthodoxie ; car elle identifie globalement I’avénement dynamique
d'une société politique nouvelle a la volonté de Dieu, exactement
comme le faisait I’ancienne théologie en identifiant 'ordre établi au
dessein permanent de la Providence divine.

Au contraire, I’Evangile commande en tout temps un esprit cri-
tique qui relativise, tout en les rendant nécessaires, les choix et les
actes politiques. Car la Parole de Dieu est toujours porteuse, jusqu’au
cceur des révolutions libératrices et prometteuses d’espérance, aussi
bien du jugement que de la grace de Dieu, frappant de précarité et
de relativité toute politique, en méme temps qu’elle lui communique
sa véritable signification et le sens dernier de son espérance.

Toutefois, en dépit de ces dangers, il faut tenir comme une acqui-
sition majeure de notre temps cette nouvelle réflexion théologique.
Elle donne a 1'Eglise la conscience du fait que, par la révélation du
Royaume de Dieu, déja communiquée par le Christ mais pas encore
accomplie définitivement, et par conséquent toujours a découvrir a
nouveau, elle posséde la clef d'une critique constructive et libératrice
de toute politique humaine quelle qu’elle soit, dans ses développe-
ments culturels, économiques et sociaux ; et qu’elle est capable, par
cette critique permanente, de rendre aux hommes et a leurs projets
politiques le plus grand service dont ils aient besoin: celui d’une cri-
tique dont les critéres et les mobiles ne sont pas fournis par la politique
elle-méme.

Cette conscience est maintenant particulitrement vive dans la
jeune génération des théologiens, dont 1'optique différe sensiblement
de celle de la précédente ; il en résulte une tension dans les rapports
cecuméniques qu’il faut tenter de comprendre.

Notre génération, celle qui assume actuellement la charge des
pouvoirs politiques, économiques, scientifiques et ecclésiastiques, est
contemporaine de l'accélération vertigineuse du développement des
sciences et des techniques ; elle reste stupéfaite par le désordre des
phénomeénes sociaux engendrés par ce développement. Et comme
elle a été élevée dans la piété de nature apolitique dont nous avons
parlé, ou dans l'idéologie profane du laisser-faire et du laisser-passer
qui lui correspond, tenue pour la clef de la sagesse politique, elle a
pris son parti, comme d'une fatalité sans remeéde, de 'ampleur des
désordres, des déséquilibres et des injustices qu’elle constate dans le
monde ; en conséquence, elle a comme renoncé a une politique glo-



LA DIMENSION POLITIQUE DE LA CHARITE 175

bale de maitrise des événements ; et quand elle est encore croyante,
elle prie la Providence de remédier & son impuissance.

Notre génération a donc tendance a glisser, en face des menaces du
monde contemporain, soit dans un fatalisme profane paralysant, soit
dans un providentialisme religieux irresponsable.

La nouvelle génération, au contraire, a pris connaissance, avec
ses premiers jeux, des possibilités d’action illimitées que les sciences
nouvelles mettent entre les mains des hommes.

Elle refuse en conséquence tout abandon mystique devant une
prétendue fatalité historique ou une Providence divine qui laisse-
raient ’homme et le chrétien politiquement passifs ; et elle revendique
la responsabilité de créer une société nouvelle ot régnera, bien que
d'une fagon relative, un ordre neuf qui soit assez flexible pour que
triomphe toujours a nouveau la justice et la paix. C’est pourquoi elle
salue avec un certain enthousiasme la nouvelle théologie qui postule,
pour des raisons spirituelles que nous devons reconnaitre fondamen-
talement évangéliques, cette responsabilité politique de la foi et de
I'amour chargés de dresser, dans l’histoire et dés aujourd’hui, des
signes visibles et toujours renouvelables de ’humanité nouvelle de
demain. C’est pourquoi aussi elle s’impatiente, non sans raison mais
peut-étre avec une certaine candeur optimiste, des lenteurs ecclé-
siastiques et des défauts de formation et de détermination politiques
de ses ainés.

Par ailleurs, si elle rejette les formes traditionnelles de leur piété,
c’est qu’elle soupconne celles-ci d’étre complices ou méme peut-Etre
génératrices de cette désincarnation de la foi qui, sous prétexte de
spiritualité, a perdu toute exigence et toute espérance politiques ;
elle reproche a notre génération de manquer d’ardeur charitable et
d’impatience spirituelle pour qu’advienne, dans I'histoire, ce qu’elle
requiert passivement dans sa priére: que la volonté du Peére soit
faite sur la terre comme au ciel.

En dépit des prétentions parfois puériles et souvent fracassantes
de la jeunesse contemporaine, nous devons donc nous réjouir de sa
ferveur & vouloir que les choses changent, parce que, il faut le sou-
ligner, cette génération aura a supporter, bien plus que la nbtre
encore, le poids croissant des déséquilibres toujours plus violents que
notre incurie laisse s’établir entre les nations riches et les nations
pauvres. Et comme on sait que les remedes a ce fléau sont pour une
grande part de nature politique, on mesure 'importance de la prise
de conscience par I’Eglise de demain des implications politiques de
la charité.

Mais d’autres raisons, plus graves encore, soulignent 1'urgence de
cette prise de conscience. L’accumulation toujours plus rapide des
connaissances scientifiques et technologiques et les transformations



176 ANDRE BIELER

profondes qu’elles ne cesseront d’entrainer, & un rythme accéléré,
dans la vie des hommes et des sociétés, va créer d’'une part une situa-
tion révolutionnaire permanente et d’autre part la concentration,
entre les mains de I'Etat ou de groupes paralleles, de pouvoirs discré-
tionnaires et décisionnaires sur le destin de 1'homme toujours plus
redoutables. Les pouvoirs d’intervention que les sciences chimiques
et biologiques vont mettre et mettent déja entre les mains de I’homme
pour dominer les cerveaux et opérer des transformations génétiques
de portée incalculable posent déja aux savants la question de savoir
qui disposera de leur controle. Notre éthique et nos institutions, de
méme que la conscience de notre responsabilité commune de chrétiens
a l'égard d'un monde proche du délire, vont-elles s’adapter a des
changements si grands dans de si brefs délais ? Comment 1'Eglise,
qui a la charge de la protection des créatures de Dieu, va-t-elle
exercer son ministére pour que celui-ci débouche avec clarté et effi-
cacité sur les points de décision collective oi1 se joue la destinée de ces
créatures ? Ce sont autant de questions qu’il faut nous poser.

Mais a toutes ces questions s’en ajoute une derniére : une politique
de la maitrise des mécanismes de sa propre déshumanisation que
I'homme a mis en place est-elle encore possible ?

Toute notre optique part de la présupposition que la technique
est neutre, qu’elle doit étre dominée par I'homme et que I’homme
reste maitre de ses ceuvres. Mais cette présupposition est-elle juste ?
L’ceuvre technologique que ’homme a engendrée n’est-elle pas deve-
nue elle-méme une science du gouvernement indépendante, une
cybernétique, logique et impassible, ayant ses propres lois, et a
laquelle I'homme lui-méme doit dorénavant se soumettre ? Bien plus,
n’est-elle pas devenue une création nouvelle auprés de laquelle
I’homme s’avére lui-méme une créature instable, imparfaite et imper-
fectible, qui doit a son tour étre transformée si elle veut demeurer
encore utilisable, comme 1’atteste avec ironie le rhume intempestif
de certains cosmonautes... ? Le moyen n’est-il pas devenu une fin
aveugle, comme tente de nous le démontrer Jacques Ellul, une fin
que I'homme s’est donnée en poursuivant sans le savoir son propre
anéantissement ? Ne pose-t-on pas, dans des ouvrages scientifiques
de prospective de 1'évolution technologique, de telles questions ?
« En fin de compte, lit-on dans 1'un d’entre eux, nous nous demandons
si 'effort incessant de I’homme pourrait le conduire, tel Faust, a
transformer ses conditions naturelles — son environnement et sa
société et sa psycho-biologie — au point de se voir déshumanisé ou
de détériorer sa situation politique ou écologique sans méme la possi-
bilité de retour en arriére. » T N'est-ce pas a peu prés ce que proclame

1 HErRMAN KAHN et ANTHONY J. WIENER : L'an zooo. Paris, 1968, p. 170



LA DIMENSION POLITIQUE DE LA CHARITE 177

Jacques Ellul quand il écrit : « Peut-étre avangons-nous vers le grand
exaucement de la passion de mourir exaltant le coeur de I’'homme» ?

Rien ne nous autorise, en tout cas, a affirmer avec sérieux que
cela ne soit pas possible. Une telle perspective peut paraitre encore
bien théorique, mais objectivement et scientifiquement, elle peut
devenir existentielle d'un moment a 1'autre.

Toutefois le probléme n’est pas de savoir si nous arriverons a
transformer le monde avant sa fin. « Nous n’avons pas a choisir,
écrit encore W. A. Visser 't Hooft, entre un piétisme individualiste
oublieux des proportions cosmiques du message biblique et un mora-
lisme social qui néglige le caractére eschatologique de ce message. »
« Nous avons un Roi a la fois prétre et prophéte. » « La question du
succés passe au second plan.» «La chose primordiale, c’est d’étre
avec le Roi et de lui obéir. » 2

Et I'attente eschatologique de la révélation pléniére du Royaume
de Dieu n’exclut pas la possibilité, pour notre temps, d’'une accélé-
ration apocalyptique de sa venue que tant de signes pourraient nous
laisser présumer. Mais cette attente exige le calme et la confiance en
face des événements. Car s’il y a fin apocalyptique, cette fin est, elle
aussi, porteuse d'un jugement qui est celui de la grice victorieuse.

Et c’est alors, alors seulement mais alors totalement, que la
charité et la politique seront définitivement réconciliées, définitive-
ment identiques.

ANDRE BIELER.

1 JacQuEs ELLUL : Métamorphose du bourgeois. Paris, 1967, p. 289.
2 Op. cit.,, p. 153.

Iz



	La dimension politique de la charité, objet des recherches œcuméniques contemporaines

