
Zeitschrift: Revue de Théologie et de Philosophie

Herausgeber: Revue de Théologie et de Philosophie

Band: 19 (1969)

Heft: 3

Artikel: Mascarade et cosmologie : essai sur l'interprétation des masques
rituels primitifs

Autor: Pernet, Henry

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-380921

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 11.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-380921
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


MASCARADE ET COSMOLOGIE

Essai sur l'interprétation des masques rituels primitifs

Introduction

L'une des tâches les plus délicates de l'historien des religions
consiste à aller au-delà de l'étude spécialisée d'un symbolisme particuher

dans une religion donnée, pour faire apparaître la structure
de ce symbolisme dans son ensemble. Beaucoup de préjugés et
d'erreurs de méthode peuvent se glisser dans ce processus d'abstraction
et conduire à une incompréhension plus ou moins grande du symbolisme

en question. C'est pour illustrer ce danger que nous avons
choisi de présenter ici une critique de l'interprétation des masques
primitifs la plus largement acceptée par les historiens des religions,
les ethnologues et les anthropologues. Pour ce faire, et afin de
simplifier la discussion, nous étudierons cette interprétation dans la forme
que lui a donnée le grand savant suisse Karl Meuli '. Notre analyse
sera conduite en fonction du postulat selon lequel, pour qu'une théorie
générale soit valable, elle doit se vérifier dans tous les cas particuliers.
Ainsi, nous examinerons jusqu'à quel point l'interprétation donnée

par Meuli s'applique à ce que nous savons de l'institution des masques
d'une société donnée, en l'occurrence les Dogons, dont les masques
ont été décrits et étudiés de manière approfondie2.

1 K. Meuli : « Maske, Maskereien » (in Handwörterbuch des deutschen A ber-
glaubens, Berlin, Volume 5, 1933, col. 1744-1852).

2 Cf. en particulier M. Griaule : Masques dogons (Travaux et mémoires de
l'Institut d'ethnologie, Paris, Tome XXXIII, 1938) ; id., « Notes complémentaires

sur les masques dogons », (in Journal de la société des africanistes, Paris,
X, 1940). G. Dieterlen : « Symbolisme du masque en Afrique occidentale » (in
Le masque, Catalogue de l'exposition tenue au Musée Guimet en 1959-1960,
Paris, 1959, p. 49-55). M. Leiris : «Masques dogons» (in Minotaure, Paris, 2,
1933. P- 45-51)- Etc.



I46 HENRY PERNET

Les Dogons sont une population de cultivateurs appartenant au
type soudanais ; ils habitent principalement les falaises de Bandia-
gara, dans la République du Mali. Depuis 1931, ils ont fait l'objet
d'études intensives par les membres des expéditions Griaule, et la
bibliographie considérable qui en a résulté nous permet de les considérer

comme l'une des populations primitives les mieux connues. Les
Dogons ont établi une hiérarchie par paliers de l'enseignement qu'ils
donnent aux initiés '. Leurs connaissances s'échelonnent selon quatre
degrés qui sont, par ordre d'importance croissante, le giri so (parole
de face), le benne so (parole de côté), le bolo so (parole de derrière)
et le so dayi (parole claire)2. Comme on pouvait s'y attendre, les

Dogons ont tout d'abord répondu aux questions des ethnologues dans
la perspective du premier niveau de connaissance. Ce n'est qu'en
1946 qu'ils décidèrent d'initier Griaule aux plus hauts degrés de leur
savoir et qu'ils confièrent à l'un de leurs doyens les plus compétents,
Ogotemmêli, le soin de commencer à instruire l'ethnologue français 3.

C'est pourquoi, dans la discussion qui va suivre, nous nous référerons
généralement à deux traditions principales chez les Dogons : une
tradition dite « populaire », correspondant en gros aux documents et
aux idées contenus dans les travaux de la période pré-ogotemmê-
lienne 4, et une tradition dite « supérieure », dont les éléments sont
en cours de publication 5, les entretiens avec Ogotemmêli représentant,
quant à eux, une version intermédiaire 6.

Il serait évidemment trop long de reprendre par le menu
l'interprétation des masques primitifs donnée par Meuli ; c'est pourquoi
nous en avons résumé l'essentiel en cinq propositions que nous allons

1 Cf. M. Griaule et G. Dieterlen : Le renard pâle (Travaux et mémoires
de l'Institut d'ethnologie, Paris, Tome LXXII, I, 1, 1965), p. 52.

2 Comme nous n'avons guère, ici, de préoccupations linguistiques, l'orthographe

des termes en langue dogon a été considérablement simplifiée pour des
raisons de convenance.

3 Voir M. Griaule : Dieu d'eau; entretiens avec Ogotemmêli (Paris, 1948),
p. 9.

4 C'est-à-dire les travaux publiés avant 1948.
5 Cf. M. Griaule et G. Dieterlen : Le renard pâle.
6 Les Dogons posent un problème capital à l'historien des religions : Comment

doit-on articuler les croyances et l'interprétation des faits correspondant
aux divers degrés de connaissance pour pouvoir parler de la religion dogon dans
son ensemble — Certains ethnologues paraissent tentés de considérer les
niveaux inférieurs comme n'étant que des résumés ou des versions simplifiées
de la connaissance présentée au quatrième stade. Cependant, pour diverses
raisons qu'il serait trop long d'exposer ici, il semble bien que cette interprétation
ne tienne pas compte de tous les faits et soit, par conséquent, inacceptable.
C'est pourquoi nous avons préféré considérer ici que nous avons affaire à des
traditions différentes, en renonçant à tenter de résoudre, dans le cadre limité de
cet article, le problème des relations existant entre elles.



MASCARADE ET COSMOLOGIE I47

comparer l'une après l'autre aux renseignements que nous possédons
sur les Dogons. Ces cinq propositions sont les suivantes " :

1. La plupart des masques primitifs représentent des esprits.
2. La plupart des esprits représentés par les masques sont des

esprits des morts.
3. Il existe un rapport étroit entre l'institution des masques et

les sociétés dites « matriarcales ».

4. Le défunt exerce tout d'abord son considérable pouvoir sous
forme de méchanceté et de colère.

5. Les masques sont méchants ; ils cherchent à venger les morts.

Proposition 1 : La plupart des masques primitifs représentent des

esprits.

Si nous établissons un inventaire analytique des masques dogons,
nous obtenons ce qui suit * :

Mammifères

gomtogo na bovidé
ka dyommo lièvre
karanda dege |
karanjana ko \ singes
kelemo jene gazelles, omono
kalama nanala antilopes yara lion
sono yunu guépard, panthère
gorugu tara hyène
wilu dunu éléphant
walu

Oiseaux

kanaga rapace kommodyu poule de rocher
ogotanala autruche yawa
mangyem cigogne eie canard
damnyu do
dyabu donu
ogoyeru outarde dunu hibou
dyodyomini calao

1 Voici le texte original de Meuli (« Maske, Maskereien », col. 1746-51) :
« Man kann sagen, dass die Hauptmasse der primitiven Masken Geisterwesen
darstelle ; die Hauptmasse der dargestellten Geister wiederum sind
Totengeister. Die neuere Ethnologie hat die besonders engen Beziehungen, in
denen das Maskenwesen zu den sog. mutterrechtlichen Kulturen steht,
aufgehellt ; es ist unbestreitbar, dass es dort besonders kräftig entwickelt und von
besonderer Bedeutung ist. Dass der Tote, auch der Nächste und Befreundetste,

seine erhöhte Macht zunächst in Bosheit und Zorn gegen die Hinter-
lassenen äussere, ist ein weitverbreiteter und viel beachteter Glaube;
Diese Seelenmasken sind böse ; sie suchen den Toten zu rächen und tun das,
indem sie jeden Begegnenden schlagen, ja töten, ihn berauben und plündern
oder doch rügen. »

2 Cf. M. Griaule : Masques dogons, p. 399-401, 850-52.



14» HENRY PERNET

Reptile, saurien
imina na serpent age crocodile

Personnages dogons

vieillard dyodyonune.. guérisseur
Hogon forgeron

binukedine prêtre du Totem femme de forgeron
sagatara jeune homme dyam cordonnier

jeune garçon dyamyay femme de
cordonyasigtne nier
vieille femme dyamyagule jeune fille de
corfemme donnier
jeune fille gogone tambourinaire
jeune fille femme de
fille tambourinaire

tene tana échasses voleur
chasseur
sourd-muet bambara kaze brigand
sourde-muette

Personnages étrangers

Peul dyula dioula
puUoyana femme peul mundyine dioula

Peul marabout
samana Saman Touareg
sama yagule. jeune fille saman Européenne
bambara yana femme bambara médecin européen

Choses

maison à étage perce-fruit de be

porte d'Amma kore calebasse
mouvette ponu

Nous n'allons pas traiter ici de tous les aspects de la proposition
n° i. Comme l'hypothèse de Meuli contient un « la plupart » et ne
prétend pas, par conséquent, que tous les masques primitifs
représentent des esprits, il serait inutile de montrer qu'il y a bien, en fait,
des masques qui ne figurent pas des esprits. Ce qui est essentiel, par
contre, c'est de découvrir si oui ou non on peut à juste titre
interpréter les masques primitifs à la seule lumière de ceux qui pourraient
représenter des esprits ; en d'autres termes, nous allons nous tourner
maintenant vers les masques dogons les moins susceptibles de
représenter des esprits, ceux qui figurent dans la catégorie des « choses »,

afin d'établir s'ils peuvent être considérés comme d'importance secondaire,

comme de simples exceptions à la règle du masque-esprit, ou
s'ils nous apprennent quelque chose pouvant éclairer toute notre
compréhension des masques dogons et doivent, par suite, être inclus
dans toute théorie générale sur les masques primitifs.



MASCARADE ET COSMOLOGIE I49

Prenons par exemple le sirige. Ce masque consiste en un visage
rectangulaire surmonté d'un mât sculpté et décoré pouvant mesurer
parfois plus de cinq mètres de haut '. Durant l'une de ses danses, le
porteur du sirige s'agenouille et incline la tête de façon que le mât
décrive un ample mouvement circulaire et touche le sol devant et
derrière lui. Au premier abord, la signification de ce masque resta
mystérieuse pour Griaule. D'une part, selon certaines de ses sources,
le sirige était un masque récent et profane, une simple sculpture
inspirée par la vue d'une « maison à étage » 2, et les vastes mouvements
décrits par son mât ne servaient qu'à permettre au porteur de montrer

la force de sa mâchoire et de sa nuque 3. Cependant, un autre
informateur avait raconté un mythe selon lequel le sirige remontait
aux Andoumboulou, ce qui semblait bien indiquer qu'il était beaucoup

plus ancien et aussi plus important qu'on voulait bien le dire 4.

Ce n'est que beaucoup plus tard que la signification du masque apparut,

lorsque Griaule se vit donner une idée plus complète de la
cosmologie dogon. Sans entrer dans les détails, nous pouvons dire que
le mât sculpté représente les mondes superposés créés par Amma, le
Grand Dieu des Dogons, et que les mouvements du masque
reproduisent très précisément la création des mondes par Amma 5.

Il n'est pas dans notre propos de donner ici une interprétation
complète du sirige. Ce qui nous importe, c'est que ce masque représente

tout un complexe d'événements cosmogoniques de la plus haute

1 Pour une description complète, voir M. Griaule : Masques dogons, p. 588.
2 « 'Quand on se dirige vers un village, on voit de loin une maison plus

haute que les autres ; c'est à la ressemblance d'une telle construction qu'on a
façonné le sirige', dit-on. Le sirige est 'comme une belle maison' » (ibid., p. 587).

3 Ibid., p. 587, note 3.
4 Ibid., p. 594. Selon le mythe qu'on raconte en sigi so (la « langue secrète »

des Dogons, que pratiquement tous les hommes apprennent, cf. M. Leiris :

La langue secrète des Dogons de Sanga (Soudan français), Travaux et mémoires
de l'Institut d'ethnologie, Paris, L, 1948), les Andoumboulou furent les premiers
êtres humains créés par Amma, le Grand Dieu. Si l'on en croit l'étymologie de
leur nom, ils seraient des pygmées (cf. M. Griaule : Masques dogons, p. 157).
De la création à l'apparition de la mort, ils furent les héros d'aventures qui
se répétèrent ensuite chez les hommes (ibid., p. 774). Ils sont aussi censés avoir,
entre autres, enseigné aux Dogons leurs danses et l'art de fabriquer des masques
(ibid., p. 59-60). Le genre de croyances que les Dogons entretiennent à l'égard
des Andoumboulou correspond à une tradition ancienne, commune à beaucoup
de tribus africaines, et qui pourrait bien être basée sur des faits historiques (cf.
M. Delafosse : Les Noirs de l'Afrique, Paris, 1922, p. 11-12). Pour la version
« supérieure » de la généalogie des Andoumboulou, voir M. Griaule et G.
Dieterlen : Le renard pâle, p. 187.

5 Cf. M. Griaule et G. Dieterlen : Le renard pâle, p. 169 ; sur d'autres
variantes du sirige, voir ibid., p. 193 sq., 223 et plus spécialement p. 438-39,
où le nom de « maison à étage » trouve son explication : cette variante
particulière du sirige représente le ginna (« grande maison 9) dont l'architecture
rappelle d'importants événements cosmogoniques.



I50 HENRY PERNET

importance et qu'on ne saurait, par ailleurs, le considérer comme
figurant un « esprit ». De même, on pourrait montrer que plusieurs
autres masques censés représenter des « choses » sont, en fait,
l'expression d'une série d'événements cosmogoniques ». C'est là,
indubitablement, un fait de la plus grande portée, et nous pourrions déjà
en conclure que toute théorie générale ne tenant pas compte de cet
aspect des masques ne saurait s'appliquer aux Dogons. Examinons,
cependant, si la discussion de la proposition n° 2 nous confirme dans
ce sens.

Proposition 2 : La plupart des esprits représentés par les masques
sont des esprits des morts.

Pour que cette proposition ait un sens quelconque, il faut que
nous sachions ce que l'on entend par « esprits » et, plus particulièrement,

par « esprits des morts ». Nous allons donc suivre le conseil de
Meuli lui-même et essayer d'acquérir quelque notion des « principes
spirituels » auxquels croient les Dogons2.

Les études les plus anciennes nous apprennent que la personnalité
immatérielle de l'homme, telle qu'elle est conçue par les Dogons, se

compose de trois parties, distinctes par leur essence et leurs propriétés 3 :

le kikinu say, la pensée consciente de l'homme, son âme savante,
intelligente et volontaire, qui peut se rendre où bon lui semble durant
le sommeil, et dont les impressions sont alors reproduites dans les
rêves du dormeur ; le kikinu bumone, l'ombre physique portée par le

corps ; le nyama 4, force vitale répartie dans tous les animaux, végétaux,

dans les êtres surnaturels, dans les choses de la nature, et qui
possède les caractères suivants : elle est a) divisible et transmissible,
b) susceptible de variations quantitatives et qualitatives, c) sensible
à toute impureté qu'elle communique immédiatement à son support,
d) dangereuse dès qu'elle est libérée de son support. Les études plus
récentes ont évidemment compliqué cette image globale, mais seulement,

pour l'essentiel, en ce qui concerne les kikinu 5 : ces derniers

• Voir ibid., passim ; cf. en particulier p. 165 sq., 183, sur Yammata ou
« porte d'Amma ».

2 Parlant des masques, Meuli dit que « ihr wirkliches Verständnis setzt
dann nicht nur Verständnis der primitiven Formensprache, sondern auch
Kenntnis des ganzen Seelenglaubens, der ganze Dämonologie des betreffenden
Volkes voraus » (« Maske, Maskereien », col. 1748).

3 Cf. G. Dieterlen : Les âmes des Dogons (Travaux et mémoires de l'Institut
d'ethnologie, Paris, XL, 1941), p. 73 sq. Ces trois principes sont à bien des
égards semblables à ceux définis par I. Paulson : Die primitiven Seelenvorstellungen

der nordeurasischen Völker (Stockholm, 1956) ; cf. en particulier
p. 221 sq.

4 Sur le nyama, voir G. Dieterlen : Les âmes des Dogons, p. 75 sq. Cf. aussi
M. Griaule : Masques dogons, p. 161 sq.

5 Les kikinu sont les seuls principes que nous pouvons éventuellement
appeler t âmes ».



MASCARADE ET COSMOLOGIE 151

sont maintenant divisés en âmes de sexe et âmes de corps ». Quant
au nyama, il reste assez proche de ce qui a été dit ci-dessus.

Que se passe-t-il lorsqu'un homme meurt Il redevient tout d'abord
un poisson anagonno, c'est-à-dire qu'il retrouve sa forme fœtale
primitive a. Au moment de sa mort, cependant, ses principes spirituels
se séparent ; c'est pourquoi, à la fin des funérailles, on accomplit le
rite de la « réunion des âmes » : une libation est versée sur une petite
poterie afin que les principes spirituels se réunissent. Le défunt siège
alors symboliquement dans cette poterie jusqu'à l'exécution du rite
suivant, le dama 3. Ce dernier marque la fin de la période de deuil ;

il a pour fonction de régler définitivement la situation du mort, d'où
son importance considérable. Toutefois, avant d'en arriver là, le défunt
a encore quelques devoirs à remplir à l'égard de son lignage. Il doit
désigner ses répondants (nanis), c'est-à-dire qu'il doit partager ses
âmes de sexe et son nyama entre divers descendants échelonnés
théoriquement sur cinq générations. Il garde en revanche ses âmes de

corps. A ce moment, la poterie funéraire est consacrée dans l'autel
des ancêtres et le mort se transforme à nouveau ; il devient un «

anagonno du ciel » et fait dès lors partie des ancêtres, dont le rôle est
d'aider et de contrôler les vivants 4.

Même après un exposé aussi sommaire, il devient difficile de voir
ce que l'on pourrait exactement appeler 1'« esprit du mort ».

Poursuivons cependant, afin de découvrir quels rapports existent entre
ces transformations et les masques. Noblesse oblige, nous nous
préoccuperons tout d'abord du plus important de tous les masques, le
Grand Masque (imina na). Le mythe expliquant, au niveau populaire,
pourquoi et comment ce masque a été créé est essentiel parce qu'il
a très évidemment servi de modèle à un nombre assez considérable de
récits racontant pourquoi d'autres masques ont été réalisés. Du fait
de la place privilégiée qu'occupe le Grand Masque, il est bon que
nous résumions ici les principaux événements mythiques ayant conduit
à sa création 5 :

A l'origine, le monde ne connaissait pas la mort ; très vieux, chaque
être se transformait en serpent ou en génie. Un jour, après une série d'aventures,

les hommes entrèrent en possession de masques avec lesquels des

1 Voir M. Griaule et G. Dieterlen : Le renard pâle, p. 36, 373 sq.
2 Ce résumé est nécessairement très approximatif ; pour le détail des

diverses transformations de l'homme après sa mort, voir ibid., p. 39, 379 sq.
3 Sur le dama, voir M. Griaule : Masques dogons, p. 341 sq., 780 sq. ; cf.

aussi G. Dieterlen : Les âmes des Dogons, p. 22 sq., 115 ; D. Paulme,
Organisation sociale des Dogons (Institut de droit comparé, Etudes de sociologie et
d'ethnologie juridiques, Paris, XXXII, 1940), p. 547 sq.

4 Dès ce moment, on n'est plus obligé de l'appeler par son nom lors des
cérémonies de commémoration des ancêtres dans la « grande maison » (ginna).

5 Cf. M. Griaule : Masques dogons, p. 61 sq.



152 HENRY PERNET

Andoumboulou avaient dansé. Les hommes s'en revêtirent et constatèrent
que ces masques leur permettaient d'effrayer les femmes, qui commandaient
aux hommes en ce temps-là. Ils décidèrent donc de les garder pour eux.
Cependant, ils cachèrent ces événements au vieillard le plus âgé qui allait
précisément se transformer en serpent. Peu après, alors que cette
métamorphose venait de se produire, le vieillard-serpent rencontra des jeunes
gens masqués. A cette vue, sa colère déborda et il leur fit en langue dogon
les plus violents reproches, ce qui causa sa perte. Il avait en effet employé la
langue des hommes alors qu'il avait déjà pris la forme d'un animal appartenant

au monde des génies Yéban. Devenu de ce fait impur pour les génies,
il ne pouvait plus vivre avec eux. Son nouvel état, d'autre part, l'empêchait
de retourner chez les hommes. Il mourut sur-le-champ.

Quand le serpent mourut, les hommes entourèrent son cadavre de
fibres rouges. Malheureusement, il se trouvait dans le village une femme
enceinte qui était vêtue de fibres de même couleur. Cette circonstance eut
les plus graves conséquences et fit qu'elle accoucha d'un enfant rouge
comme les fibres et tacheté comme le serpent. Consultés, les devins apprirent
aux parents que l'âme (kikinu say) et la force (nyama) du serpent avaient
été libérées par sa mort, et qu'il fallait à cette force un support et à cette
âme une nourriture qui devait lui être fournie par un répondant (nani)
choisi dans le monde des vivants. C'est pourquoi les hommes sculptèrent
un Grand Masque à l'exacte ressemblance du serpent. • Ils désignèrent
aussi deux compagnons à l'enfant marqué par le disparu ; ils devinrent les

premiers initiés (olubaru).

Avant d'essayer d'appliquer l'idée de 1'« esprit du mort » au Grand
Masque, nous devons nous rappeler que l'âme ou les âmes de
l'ancêtre 2 ne sont pas contenues ou incorporées dans le masque. L'ancêtre

n'est présent dans ce support que par la partie de son nyama
qui y est fixée. Il est présent de semblable manière dans le duge de
ses nanis 3. Par ailleurs, lorsque le masque quitte l'abri des hommes
et vient au village, on ne saurait non plus parler d'un « retour du
mort » au sens véritable de l'expression, puisque le nyama de
l'ancêtre est en permanence dans le masque. Par conséquent, l'importance
particulière qu'on attache à la participation du Grand Masque à
certains rituels doit provenir d'un autre facteur ; mais il est nécessaire

qu'avant de le mettre en lumière nous considérions brièvement quelques

autres masques pour voir comment on explique leur existence.

1 « Le mot imina s'applique à tous les masques. Il se décompose en mina,
terme mandingue signifiant attrapeur et i, mis pour ya, de yama ou nyama. Ce
nom correspond exactement à la fonction du masque qui est de fixer le nyama »

(M. Griaule : Masques dogons, p. 66, note i).
2 Selon que l'on suit la tradition populaire des trois principes, ou les conceptions

plus complexes exprimées dans les études récentes.
3 Le répondant de chaque mort porte un collier retenant une petite pierre,

le duge, qui contient le nyama que le défunt lui a attribué. Voir G. Dieterlen :
« Le Duge, signe d'alliance chez les Dogons de Sanga » (in Bulletin du comité
d'études historiques et scientifiques de l'Afrique occidentale française, Paris,
XXI, I, 1938, p. 108-29).



MASCARADE ET COSMOLOGIE 153

Presque tous les masques figurant des êtres vivants reçoivent la
même explication au niveau populaire : tel être a été tué et, pour
se protéger des effets néfastes de son nyama privé de support, les
hommes ont sculpté ou confectionné un masque représentant le mort,
afin que le nyama aille s'y fixer. Cette façon mécanique d'appliquer
la même histoire à tous les masques nous fait néanmoins soupçonner
que ce n'est pas là leur véritable explication. Il y a, tout d'abord,
des raisons évidentes à cela : si chaque masque était, comme le Grand
Masque, le support du nyama d'un mort, le nombre des masques ne
devrait en tout cas pas diminuer. Or on constate que si, au début
de ce siècle, environ trois à quatre cents masques participaient aux
damas importants, de nos jours, ce nombre a été réduit de moitié,
cette diminution étant expliquée par le fait que, dans le temps, les
vieillards portaient des masques pour les cérémonies et que cette
coutume a maintenant disparu. Mais il y a des raisons plus importantes
encore : les récits étiologiques sont incapables d'expliquer le détail de
l'apparence des masques ou de leur rôle dans les rituels, et ils peuvent
même parfois induire en erreur quant à la signification complète de
ces masques. Prenons par exemple le cas du masque appelé « lièvre »

(dyommo). On l'expliqua tout d'abord à Griaule au moyen du récit
étiologique typique » ; ce n'est que beaucoup plus tard qu'on lui donna
une interprétation plus complexe dans la perspective de la version
« supérieure » de la cosmogonie dogon. Une fois encore, nous découvrons,

dans cette dernière, que les éléments constitutifs du masque
(formes, sculptures, couleurs, etc.) sont liés à une série d'événements
cosmogoniques très importants qui ne sont pas censés être connus de
tous et sont donc dissimulés derrière le récit « typique » 2.

Les études récentes semblent montrer que plusieurs autres masques
suivent la même règle 3, ce qui nous fait douter encore plus de la
valeur de l'explication fournie par les récits étiologiques. Et si nous
revenons au Grand Masque, nous constatons qu'il révèle la même
structure et que ce qui est important en lui n'est pas tant qu'il incorpore

une partie du nyama d'un ancêtre, mais bien plutôt qu'il rappelle
une série d'événements primordiaux marquant l'apparition de la mort
parmi les hommes.

Cette signification « cosmologique » des masques n'est pas une
découverte récente. Dès son Masques dogons, Griaule l'avait perçue,
quand bien même son approche particulière lui permettait
difficilement de la qualifier de « religieuse ». Voici ce qu'il écrivait alors :

1 Voir M. Griaule : Masques dogons, p. 454.
2 Cf. M. Griaule et G. Dieterlen : Le renard pâle, p. 210.
3 Voir par exemple l'explication du kanaga ou « rapace » comme représentant

l'acte final de la création du monde par Amma (ibid., p. 170 sq.).



154 HENRY PERNET

A l'émotion d'ordre social et intérieur s'en ajoute une autre d'un caractère

plus général : le riche ensemble de figures d'animaux, d'hommes, de
choses est une reproduction du monde ; il est un répertoire de la faune des
falaises et des plaines, vivante ou disparue ; il rappelle toutes les fonctions
publiques, les métiers, les âges ; il présente la cohorte des étrangers amis
ou ennemis ; il mime l'essentiel d'activités les plus diverses, dans un ordre
fixé au moins théoriquement. Il est un véritable cosmos et l'émotion collective

qu'il suscite permet d'y reconnaître la marque de l'art '.

Par la suite, Ogotemmêli confirma et précisa cette interprétation :

La société des masques, c'est le monde entier. Et lorsqu'elle s'ébranle en
place publique, elle danse la marche du monde, elle danse le système du
monde 2.

Il est évident que les mouvements et les couleurs des masques
sont éphémères ; mais, chez les Dogons, ils sont étroitement liés aux
peintures murales qui sont, elles, permanentes et périodiquement
rafraîchies :

Sur la façade des sanctuaires de Binou, dit Ogotemmêli, vous voyez les

peintures blanches du soleil et de la lune, des étoiles, des hommes, des
animaux, du matériel. Ces peintures demeurent. Elles aident constamment
le monde à continuer.

Car ces peintures représentent, elles aussi, le cadre de la vie des hommes.
Elles sont, au repos, et en blanc, la réplique des mouvements et des couleurs
qui animent la grand'place et la terrasse du mort 3.

Outre qu'elle est la seule explication permettant de comprendre
la véritable signification de l'intervention des masques dans les divers
rituels, cette interprétation est aussi la seule qui nous donne la
possibilité de saisir le sens de toutes les catégories de masques, les
« choses » comme les « mammifères » ou les « oiseaux » ; grâce à elle,
nous comprenons aussi l'existence de masques tels que ceux de la
madam et du dokotor sans avoir besoin de faire appel à une notion
d'acculturation. De plus, cette explication peut facilement s'harmoniser

avec ce qu'on nomme croyances populaires. Si nous considérons,

par exemple, le rôle joué par certains masques dans le rétablissement
de l'ordre et de la paix en cas de dispute ou de bagarre 4, nous constatons

que cette fonction est étroitement liée à la conception selon

1 M. Griaule : Masques dogons, p. 790.
2 M. Griaule : Dieu d'eau, p. 225. Griaule l'avait aussi compris puisque,

parlant de « cosmos », il avait ajouté qu'on devrait « rapprocher le sens de ce
mot et celui d'awa [ou ava] qui désigne l'ensemble des danseurs, les masques,
les fibres, le rhombe, l'institution des masques en général, laquelle contribue à
maintenir l'ordre dans la cité et dans le monde connu par le Sigui » (Masques
dogons, p. 790, note 2).

3 M. Griaule : Dieu d'eau, p. 227.
4 G. Calame-Griaule : Ethnologie et langage (Paris, 1966), p. 282 sq.



MASCARADE ET COSMOLOGIE 155

laquelle les masques représentent l'ordre du monde. Mais on peut
aussi concevoir qu'en agissant ainsi, les masques représentent les

ancêtres, dont c'est le rôle d'aider et de contrôler les vivants. Cependant,

nous ne pourrions les considérer comme des «esprits», et nul ne
saurait dire de quels morts. En fait, c'est aussi le cas de tous les
autres masques : ils contiennent bien une certaine quantité de nyama
mais, sauf en ce qui concerne le Grand Masque, ce nyama n'est pas
celui d'un homme ou d'un animal particulier pouvant être identifié ».

Il est temps de résumer nos remarques sur les propositions n0B i
et 2. L'examen de ce que nous savons des Dogons révèle que la
caractéristique la plus importante des masques n'est pas qu'ils pourraient
figurer des « esprits », mais qu'ils représentent le cosmos des Dogons,
le « système du monde » ; cet aspect est le trait dominant de tous les

masques dogons dans tous les rituels auxquels ils participent. Quant
à savoir jusqu'à quel point on pourrait dire de quelques-uns d'entre
eux qu'ils représentent des « esprits des morts », cela dépend évidemment

de la définition de ces esprits qu'on est prêt à accepter. Dans
tous les cas, cependant, cet aspect est d'importance secondaire puisque,
dans le cas du Grand Masque lui-même, le point essentiel reste qu'il
contient une partie du nyama du premier mort et rappelle les événements

ayant précédé, accompagné et suivi l'apparition de la mort
parmi les hommes.

Proposition 3 : Il existe un rapport étroit entre l'institution des

masques et les sociétés dites « matriarcales ».

A ce point de son exposé, Meuli se réfère explicitement aux
représentants de la Kulturkreislehre 2. On sait que, selon ces auteurs, la
division de la macro-unité sociale en deux moitiés est liée à la descendance

matrilinéaire et à la culture du sol. D'après cette école,
l'organisation dualiste s'accompagne des sociétés secrètes des hommes, dont
les membres portent des masques pour incarner les morts et leur
rendre un culte 3. Selon cette théorie, cependant, on ne retrouve pas
ce complexe culturel à l'état pur en Afrique occidentale, car divers
mélanges et « complications secondaires » ont eu heu, tant avec des

cultures matrilinéaires qu'avec des sociétés totémico-patrilinéaires, et
ont modifié le système originel 4.

1 Comme en témoigne le caractère remarquablement vague des récits
étiologiques mentionnés plus haut qui disent : « un jour, un homme tua une
antilope », « un Peul ayant été tué à la guerre », etc.

2 Meuli cite principalement F. Gräbner : Das Weltbild der Primitiven
(Munich, 1924) et W. Schmidt & W. Koppers : Völker und Kulturen (Regensburg,
1924)-

3 Cf. F. Gräbner : « Ethnologie » (in Die Kultur der Gegenwart, 3» partie, 5,
Leipzig, 1923, p. 435-587), p. 452 sq.

4 Ibid., p. 464 sq.



156 HENRY PERNET

Nous n'allons pas entreprendre une réfutation de cette thèse ; des
savants mieux qualifiés l'ont fait et nous n'aurions rien, ou peu de
chose, à ajouter à leurs critiques '. Mais nous aimerions noter que si
Meuli se réfère ici à la Kulturkreislehre, c'est essentiellement pour
amener de l'eau au mouhn de sa reconstruction historique de l'origine

des masques, qu'il partage d'ailleurs avec un nombre important
d'historiens des religions. On peut la résumer ainsi : à une certaine
époque, les femmes jouaient un rôle prépondérant dans la société et,
afin de résister à leur tentative de domination, les hommes créèrent
des sociétés secrètes ; les masques furent alors le moyen agressif utilisé

pour conquérir et assurer le pouvoir sur les femmes.
Voyons jusqu'à quel point cette conception s'accorde à ce que

nous savons des Dogons. Considérée schématiquement, la structure
sociale des Dogons consiste en trois éléments principaux : a) une
grande famille indivise, groupant tous les descendants d'un ancêtre
commun, et dans laquelle les relations sont établies en fonction du
système patrilinéaire exclusivement ; b) la famille patriarcale,
composée habituellement d'un couple âgé, de la maisonnée de leurs fils
adultes et des enfants de ces derniers ; c) la famille conjugale, basée

sur un mariage patrilocal et dont l'importance a été s'accroissant à

l'époque moderne2. Toutefois, certaines caractéristiques de la
terminologie, de même que la relation privilégiée existant entre un fils et
le frère de sa mère, semblent montrer que la descendance matrilinéaire
pourrait bien avoir joué un rôle important dans le passé des Dogons.
Il n'en subsiste cependant que des traces de nos jours 3.

Quelques éléments de la mythologie dogon semblent aussi indiquer

que la femme avait, autrefois, une place plus importante. En
fait, le mythe populaire concernant la découverte des fibres 4 par une
femme fait clairement allusion à un matriarcat 5. Mais il est intéres-

1 Voir par exemple R. H. Lowie : The History of Ethnological Theory
(New York, 1937), p. 177 sq. ; A. E. Jensen : Mythes et cultes chez les peuples
primitifs (traduction française par M. Metzger et J. Goffinet, Paris, 1954),
p. 170 sq.

2 Sur tout cela, voir D. Paulme : Organisation sociale des Dogons, passim.
Cf. aussi G. Dieterlen : « Mythe et organisation sociale au Soudan français »

(in Journal de la société des africanistes, Paris, XXV, 1955, p. 39-76) ; id.,
« Mythe et organisation sociale en Afrique occidentale » (in ibid., Paris, XXIX,
L 1959, p. 119-38) ; id., «Parenté et mariage chez les Dogons (Soudan français) »

(in Africa, Londres, XXVI, 2, avril 1956, p. 107-48) ; M. Griaule et G.
Dieterlen : Le renard pâle, p. 45 sq.

3 Cf. D. Paulme : Organisation sociale des Dogons, p. 80 sq. Voir aussi
M. Griaule, « Remarques sur l'oncle utérin au Soudan » (in Cahiers internationaux

de sociologie, Paris, XVI, 1954, p. 35-49). La descendance matrilinéaire
n'implique pas nécessairement le matriarcat : cf. A. E. Jensen : Mythes et
cultes chez les peuples primitifs, p. 175.

4 C'est-à-dire des fibres tressées en cagoules, en jupes, etc.
5 Cf. M. Griaule : Masques dogons, p. 46, 61.



MASCARADE ET COSMOLOGIE 157

sant de noter que le mythe de la découverte des fibres par une femme
Andoumboulou ne souhgne pas ce point J : il insiste seulement sur le
fait que les fibres furent découvertes en premier lieu par une femme,
et qu'elles lui furent enlevées ensuite par son mari ou son fils2. Le
cas est par conséquent loin d'être clair : d'une part, certains éléments
semblent indiquer de manière définie que les femmes jouissaient jadis
d'une plus grande importance dans le système social ; mais, d'autre
part, la relation causale entre une telle situation et l'origine des

masques reste à établir. Tout serait évidemment beaucoup plus facile
si nous pouvions interpréter les masques comme étant principalement
dirigés contre les femmes 3. Toutefois, cette hypothèse serait bien
difficile à défendre car, nous l'avons vu, elle aurait peine à expliquer
le rôle joué par l'ava dans la société dogon. Il est vrai qu'il existe
des interdits empêchant les femmes d'approcher les masques, de les

toucher, etc. 4, mais ils sont liés à une histoire mythique très complexe
sans laquelle la société des masques dans son ensemble est
incompréhensible 5.

En conclusion, nous dirons donc qu'il est extrêmement probable
que la femme ait joué, jadis, un rôle plus important dans la société
dogon. Cependant, à moins que nous acceptions de souscrire à
n'importe quelle reconstruction historique non scientifique, ce que nous
savons des Dogons ne nous permet pas de décider si oui ou non cette
situation passée a eu un rapport quelconque avec l'origine des masques

1 Selon la tradition, cette découverte précéda l'autre, puisque tous les
événements qui se sont produits dans le monde des Andoumboulou se sont
répétés dans le monde de l'homme.

2 Cf. M. Griaule : Masques dogons, p. 52 sq. En fait, si nous considérons
tous les mythes d'origine donnés par Griaule (in ibid.), nous constatons que
les découvertes sont faites soit par une femme, soit par un enfant. Le problème
ne devrait donc pas être abordé sous l'angle d'une opposition hommes-femmes,
mais bien au moins hommes-femmes et enfants. Voir aussi plus bas, note 4.

3 G. Calame-Griaule a fortement insisté sur l'existence d'un antagonisme
hommes-femmes chez les Dogons ; elle en voit un exemple particulièrement
parlant dans l'ava (cf. Ethnologie et langage, en particulierp. 283 sq.). Cependant,
son jugement psychologique n'est pas toujours très bon et sa tendance à porter
constamment des jugements d'un point de vue moderne, psychanalytique et
souvent très affectif, la conduit à exagérer la tension existant entre les deux
groupes.

4 La yasigine ou « sœur aînée des masques » est, bien entendu, une exception
« officielle » (cf. M. Griaule : Masques dogons, p. 266 sq. ; M. Griaule et G.
Dieterlen : Le renard pâle, p. 378 sq.) ; mais il y en a d'autres (voir par exemple
G. Calame-Griaule : Ethnologie et langage, p. 298 sq.). Le fait que la plupart
des femmes soient exclues de l'ava ne prouve rien en soi, puisqu'il en va de
même des enfants et des hommes appartenant à une caste.

5 II serait trop long de la résumer ici, puisque nous devrions en considérer
au moins deux versions : la version « populaire » en sigi so (cf. M. Griaule :

Masques dogons, p. 43 sq.), et la version « supérieure » (M. Griaule et G.
Dieterlen : Le renard pâle, passim). Pour la version intermédiaire, voir M. Griaule:
Dieu d'eau, en particulier p. 22 sq.



I58 HENRY PERNET

ou même une influence particuhère sur la formation de l'institution
des masques. En conséquence, nous devons laisser cette question en
suspens.

Proposition 4 : Le défunt exerce tout d'abord son considérable pou¬
voir sous forme de méchanceté et de colère.

Avec cette proposition, nous abordons la partie de l'interprétation
de Meuli dans laquelle l'influence de la psychanalyse devient
évidente '. Selon Freud, là où il y a une fixation intense du sentiment
sur une personne déterminée, il y a aussi, derrière le tendre amour,
une hostilité dissimulée dans l'inconscient. Lorsque survient la mort
de la personne aimée, un conflit éclate entre ces deux sentiments
opposés qui tentent de s'exprimer en même temps. Chez le primitif,
prétend Freud, ce conflit est résolu au moyen d'une projection des
sentiments hostiles sur le défunt lui-même 2. C'est ce qui explique,
selon lui, pourquoi les morts — et les masques qui sont censés les

représenter — sont considérés comme méchants.
Nous n'allons pas discuter les conceptions de Freud ici, puisque

notre propos est de confronter la thèse de Meuh, quelles que soient
les influences qu'elle contient, aux documents que nous possédons
sur les Dogons. Notre question reste donc toujours la même : la
proposition n° 4 s'applique-t-elle aux Dogons Avant de répondre,
donnons tout d'abord un bref aperçu des troubles qui peuvent être
provoqués par les morts. Nous connaissons déjà les problèmes qui
apparurent après la mort de Dyongou Sérou dans son état
intermédiaire de serpent 3. Après ces événements, la mort se répandit
par contagion et beaucoup d'hommes commencèrent à mourir. La
présence, en liberté, des principes spirituels des défunts parmi les
vivants représentait un danger potentiel ; c'est pourquoi on exécuta
le dama 4. Nous possédons évidemment plusieurs interprétations
donnant des versions différentes de la signification de ce rite 5, mais elles

1 Voir en particulier S. Freud : Totem und Tabu (Leipzig, Vienne, Zurich,
3e édition, 1922), p. 70 sq.

2 Ibid., p. 85.
3 Voir plus haut le résumé du mythe.
4 L'explication « populaire » dit : « Comme la mort s'étendait rapidement

dans les pays, les âmes pullulèrent, pleurant en masse dans les villages, encombrant

les hommes et cherchant constamment parmi eux des compagnons à
entraîner » (M. Griaule : Masques dogons, p. 71 sq.).

5 Le mythe « populaire » nous dit que les masques servirent à effrayer les
âmes pour les faire fuir (M. Griaule : Masques dogons, p. 72). Ogotemmêli
donne une autre explication : « La partie la plus importante du rite est constituée
par une danse masquée sur la terrasse du mort. Sur l'étroit rectangle de terre,
qui symbolise les régions célestes, l'ensemble des masques intègre dans son



MASCARADE ET COSMOLOGIE I59

sont toutes d'accord quant à son but, qui est de restaurer l'ordre
après la dangereuse situation d'instabihté créée par la mort, et la
solution temporaire apportée par les funérailles. Il apparaît donc que
le danger représenté par les morts ne peut, dans ce contexte, être
attribué à leur méchanceté. D'innombrables mythes et récits sont
là pour nous dire que ce danger est causé par le désordre que la mort
introduit dans l'ordre des choses, la fonction des rituels étant
précisément de restaurer cet ordre.

L'ennui vient de ce que le plus important de ces rituels, le dama,
peut être extrêmement coûteux. Tous les participants sont les invités
de la famille du défunt, qui doit, en particuher, leur offrir de la bière
en quantité d'autant plus grande que le mort a pris part à plus de
damas ». C'est pourquoi la famille attend d'habitude d'avoir à prendre
soin de plusieurs morts ; elle célèbre alors un dama coUectif. Cette
façon de procéder lui permet de répartir les dépenses mais elle
accumule, évidemment, le nombre des morts dont le statut n'a pas été
réglé. Cette situation est la cause de deux dangers principaux : d'une
part, il y a le danger décrit plus haut et qui provient de la seule
présence des principes spirituels des morts parmi les vivants, et, d'autre
part, il y a le danger émanant des morts eux-mêmes, qui tentent
d'inciter les vivants à célébrer leur dama 2. Examinons brièvement
un cas particulier de cette deuxième catégorie. Ambara 3, ayant reçu
dans l'œil un grain de riz qui le rendit borgne, pensa que c'était la
conséquence de sa néghgence à s'acquitter de la célébration du dama
de son père. A première vue, cette histoire pourrait bien sembler
s'accorder avec la thèse de Meuli. Cependant, nous devons souligner
les faits suivants : tout d'abord, la colère du mort, si tant est qu'il
y ait colère, n'a rien à voir avec le fait de la mort en soi. Si nous
adoptons le point de vue d'Ambara, nous pouvons logiquement déduire
que si ce dernier avait célébré le dama, son père ne l'aurait pas rendu
borgne. Par conséquent, le défunt a agi sous l'effet de l'inquiétude et
du malheur que lui causait sa situation instable et non régularisée,
et non pas sous l'impulsion d'un sentiment lié à son décès per se ou
provenant d'un caractère particulièrement méchant. Le but de cet

activité l'âme du disparu et l'entraîne hors du domaine terrestre » (M. Griaule :

Dieu d'eau, p. 214-215); pour la version «supérieure», cf. M. Griaule et
G. Dieterlen ; Le renard pâle, en particulier p. 380.

1 D'autres facteurs entrent aussi en ligne de compte, parmi lesquels le prestige

familial n'est pas le moindre ; cf. M. Griaule : Masques dogons, p. 780 sq.
' Dans cette discussion, nous nous référons principalement aux problèmes

tels qu'ils ont été exprimés par Ogotemmêli dans la version « intermédiaire ».

Cependant, quand bien même elles peuvent différer dans leur formulation,
toutes les versions s'accordent sur les points analysés ici.

3 Un des informateurs des savants français ; sur son histoire, voir G.
Calame-Griaule : Ethnologie et langage, p. 406, note 3.



l60 HENRY PERNET

acte était d'inciter Ambara à faire son devoir et à célébrer le dama ».

Par conséquent, cette action doit être comprise comme un désordre
destiné à provoquer la restauration de l'ordre ; elle ne peut absolument
pas être interprétée comme étant due à la méchanceté du père d'Am-
bara 2.

En conclusion, nous pouvons donc reconnaître qu'en ce qui
concerne les Dogons il est vrai que la présence des principes spirituels
des défunts parmi les vivants est considérée comme dangereuse et
que les morts peuvent parfois faire du mal aux vivants. Ce danger
et cette « malfaisance » ne sont cependant pas interprétés comme
provenant d'une quelconque transformation psychologique du mort lui-
même qui métamorphoserait tout défunt en personnage nuisible. Cette
malfaisance doit être considérée dans son contexte, celui d'un ordre
préétabli des choses 3 dans lequel la mort introduit un élément de
désordre, l'ordre normal étant ensuite restauré au moyen des rites
adéquats. Les Dogons n'affrontent à aucun moment des esprits
malfaisants que le temps transforme à la longue en ancêtres bons et
bienfaisants. Ils sont parfaitement conscients du fait que le danger
provient du moment très délicat du passage d'un mode d'existence
à un autre, tous les ennuis et tout le mal pouvant être causés par
les morts étant liés au caractère instable de leur situation intermédiaire.

La proposition n° 4 ne saurait donc s'appliquer aux Dogons
et doit être rejetée.

Proposition 5 : Les masques sont méchants ; ils cherchent à venger
les morts.

Cette proposition découle logiquement de la précédente et de

l'acceptation, par Meuli, du schéma freudien. La conception selon

1 Sous une forme un peu plus douce, les ivrognes jouent le même rôle sur
le plan social. Leur comportement rappelle à la population que « les morts, eux,
meurent de soif », c'est-à-dire qu'ils demandent qu'on célèbre leur dama. D'où
la signification particulière des excès de boisson : « — Pour les vieux, s'enivrer
est comme un devoir. Car c'est un désordre apparent qui aide au rétablissement
de l'ordre : (M. Griaule : Dieu d'eau, p. 218 ; cf. ibid., p. 213 sq.).

2 « Ce désordre n'est d'ailleurs qu'avertissement adressé aux vivants, le
but des âmes anxieuses n'étant pas la vengeance, mais l'alerte donnée aux
humains, l'appel à la mise en ordre des disparus » (ibid., p. 216).

3 Comme le dit M. Griaule : « la pensée du monde noir est orientée vers un
savoir qui peut parfois se confondre avec une connaissance adéquate, mais qui, le
plus souvent, est une sophie. Cette pensée fait de l'univers un ensemble ordonné,
où l'idée de loi est moins présente que celle d'harmonie préétablie, sans cesse
troublée, et continûment réordonnée » ; cf. « La connaissance de l'homme
noir » (in La connaissance de l'homme au XXe siècle, Rencontres internationales
de Genève 1951, Neuchâtel, 1952, p. 11-24, 147-166), p. 13-14. Sur les Dogons
en particulier, cf. M. Griaule et G. Dieterlen : Le renard pâle, p. 40 : « Le
monde est conçu dans son ensemble, cet ensemble ayant été pensé, réalisé et
ordonné par un Dieu créateur unique dans un système complet qui inclut le
désordre. •



MASCARADE ET COSMOLOGIE l6l

laquelle les morts, et par conséquent les masques censés les
représenter, sont assoiffés de vengeance est fondée sur les généralisations
hâtives de quelques savants dont Freud ne fut que trop pressé d'adopter

les idées I, suivi, comme on l'a vu, par Meuli. Cependant, ces
conceptions de la mort ne correspondent pas à ce que nous trouvons
chez les Dogons, qui font remonter le problème entier au premier
désordre, la révolte d'Ogo contre son père Amma, désordre qui conduisit,

après de nombreux événements cosmogoniques, à la toute
première apparition de la mort dans la création, puis chez les Andoumboulou,

et enfin chez les hommes 2.

Nous n'avons aucun besoin d'insister sur le détail de la conception
des Dogons, puisque nous avons déjà constaté que leurs masques ne
représentent pas nécessairement les défunts et que les Dogons ne
considèrent pas les morts comme méchants, mais interprètent leur
intervention dans le monde des vivants dans un contexte très différent.
De plus, Meuli fonde sa thèse sur des exemples de masques
réprimandant, volant ou frappant quiconque se trouve leur chemin 3 ; il
est évident que ceci ne saurait s'apphquer aux Dogons et qu'il n'y a
aucune place, dans cette description, pour les danses masquées de
l'ava, soit sur la terrasse du mort, soit sur la place publique, puisque
ces danses sont suivies et hautement appréciées par chacun. Nous

pouvons donc rejeter cette dernière proposition comme étant totalement

étrangère à ce que nous savons des Dogons.

Conclusion

En confrontant la thèse de Meuli à ce que nous savons des masques
dogons, nous sommes arrivés à la conclusion qu'un masque ne représente

pas forcément une « personnalité » : dans ses composants
(formes, couleurs, sculptures, pas de danse, etc.), il peut fort bien combiner

la représentation de toute une série d'événements. Nous avons
aussi découvert — et c'est peut-être plus important encore — que la

1 Freud s'appuie entre autres sur E. Westermarck (The Origin and
Development of the Moral Ideas, Londres, 2 volumes, 1906-1908) qui soutient
entre autres la thèse selon laquelle les primitifs croient qu'une personne ne
meurt que si elle est tuée, magiquement sinon par la force, et qu'une telle mort
tend naturellement à rendre l'âme malfaisante et assoiffée de vengeance (cf.
Freud : Totem und Tabu, p. 81). Freud cite aussi R. Kleinpaul (Die Lebendigen

und die Toten in Volksglauben, Religion und Sage, Leipzig, 1898) qui
croit qu'à l'origine tous les morts étaient des vampires et que tous avaient de la
rancune à l'égard des vivants et cherchaient à leur faire du tort ; pour Kleinpaul,

c'est à partir de cadavres que le concept d'esprit mauvais s'est tout
d'abord développé (cf. Freud : ibid., p. 80).

2 Cf. M. Griaule et G. Dieterlen : Le renard pâle, p. 175 sq. ; cf. en
particulier p. 208 sq.

3 K. Meuli : «Maske, Maskereien», col. 1750.

n



IÓ2 HENRY PERNET

caractéristique la plus significative des masques dogons est qu'ils
représentent le système du monde. Cette conception est à la base
de toute participation des masques à un rituel quelconque, et elle
peut bien être considérée comme le noyau de l'institution des masques
chez les Dogons. Il est par conséquent d'autant plus frappant de
constater que cet aspect « cosmologique » essentiel est absolument
ignoré dans l'interprétation des masques primitifs la plus généralement

acceptée. Le désaccord entre cette interprétation et nos propres
conclusions est donc quasi total et il peut être intéressant de relever
ici, du point de vue méthodologique, quelques-unes des critiques
que l'on est en droit d'adresser à la théorie exprimée par Meuli.

Nous avons parlé, plus haut, de la Kulturkreislehre. C'est sur les

travaux de cette école de diffusionnistes que Meuli a fondé au moins
les trois points suivants de sa théorie : a) le rapport entre les masques
et les sociétés secrètes, b) l'exclusion des femmes de la société des

masques et c) la représentation des esprits des morts par les masques ».

Cependant, en s'appuyant sans critique préalable sur les théories des
diffusionnistes allemands, Meuli a fait preuve d'un optimisme injustifié

et ne s'est guère montré très scientifique. Il a imposé, dans une
large mesure, un schéma a priori sur ses documents et, par suite,
son explication s'est nécessairement révélée n'être qu'un simple reflet
de ce schéma particuher. La même remarque s'applique à son usage
des conceptions psychanalytiques : toute son interprétation du
comportement des masques dépend de l'hypothèse de Freud selon laquelle
là où il y a amour, il y a aussi hostilité inconsciente. Si l'on démontre
que la valeur de cette affirmation est limitée, ou que les déductions
de Freud sont erronées, l'explication de Meuli tombe automatiquement

en désuétude.
En conséquence, nous pouvons à juste titre constater que l'erreur

fondamentale de Meuli et des nombreux historiens des religions qui
soutiennent les mêmes thèses provient de ce qu'ils n'ont pas commencé
leur étude des masques primitifs par une analyse approfondie, aussi
dénuée de préjugés que possible, de toutes les sociétés primitives dans
lesquelles les masques jouent un rôle. Du point de vue de la méthode,
ce premier pas est certainement le plus important. Toute société de

masques devrait être étudiée en premier Ueu dans son propre contexte,
indépendamment des résultats obtenus dans l'analyse d'autres sociétés
semblables. Afin de minimiser les risques d'erreur, l'étude comparative

1 Mais sans reconnaître que le contenu de l'expression « esprits des morts »

varie considérablement en fonction des « principes spirituels » auxquels croient
les diverses sociétés ; en conséquence, nous n'avons aucune garantie que cette
expression recouvre la même idée quand elle est appliquée à deux tribus
différentes ; elle ne signifierait même pas la même chose à tous les degrés de
connaissance des Dogons



MASCARADE ET COSMOLOGIE 163

proprement dite ne devrait intervenir qu'au dernier stade seulement
et, dans la mesure du possible, elle ne devrait pas s'appuyer sur des

interprétations invérifiées dérivées d'autres disciplines ' ou fondées
sur des présuppositions théologiques, métaphysiques, etc.

Aussi sommaire que notre exposé ait pu être, nous pouvons quand
même raisonnablement espérer qu'il aura démontré que l'histoire des

religions a bien besoin d'une nouveUe interprétation générale des

masques rituels primitifs. Contrairement à celle qu'a formulée Meuli,
cette nouvelle interprétation ne devra en aucun cas commencer par
« la plupart »2, car cela la rendrait pratiquement inutiüsable. En
effet, comment un historien des religions pourrait-il s'intéresser à ce

que font ou représentent la plupart des masques primitifs Ce qu'il
veut connaître, ce sont les structures valables pour tous ces masques
et, si on lui parle de structures valables pour certains masques
seulement, il désire savoir desquels ü s'agit et dans queUes circonstances
ou selon quels critères on peut les isoler. Seule une synthèse satisfaisant

à ces exigences pourra être d'une utihté quelconque à la science
générale des rehgions.

Henry Pernet.

1 Telle que la « reconstruction historique » totalement hypothétique des
diffusionnistes allemands ou les affirmations également invérifiées de Freud.

2 «Die Hauptmasse» (K. Meuli: «Maske, Maskereien», col. 1746).


	Mascarade et cosmologie : essai sur l'interprétation des masques rituels primitifs

