Zeitschrift: Revue de Théologie et de Philosophie
Herausgeber: Revue de Théologie et de Philosophie

Band: 19 (1969)

Heft: 3

Artikel: Mascarade et cosmologie : essai sur l'interprétation des masques
rituels primitifs

Autor: Pernet, Henry

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-380921

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 11.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-380921
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

MASCARADE ET COSMOLOGIE

Essar sur Uinterprétation des masques rituels primitifs

INTRODUCTION

L'une des taches les plus délicates de l'historien des religions
consiste a aller au-dela de I'étude spécialisée d'un symbolisme parti-
culier dans une religion donnée, pour faire apparaitre la structure
de ce symbolisme dans son ensemble. Beaucoup de préjugés et d’er-
reurs de méthode peuvent se glisser dans ce processus d’abstraction
et conduire a une incompréhension plus ou moins grande du symbo-
lisme en question. C'est pour illustrer ce danger que nous avons
choisi de présenter ici une critique de l'interprétation des masques
primitifs la plus largement acceptée par les historiens des religions,
les ethnologues et les anthropologues. Pour ce faire, et afin de sim-
plifier la discussion, nous étudierons cette interprétation dans la forme
que lui a donnée le grand savant suisse Karl Meuli *. Notre analyse
sera conduite en fonction du postulat selon lequel, pour qu'une théorie
générale soit valable, elle doit se vérifier dans tous les cas particuliers.
Ainsi, nous examinerons jusqu’'a quel point l'interprétation donnée
par Meuli s’applique a ce que nous savons de l'institution des masques
d’une société donnée, en 'occurrence les Dogons, dont les masques
ont été décrits et étudiés de maniére approfondie 2.

t K. MeuL! : « Maske, Maskereien » (in Handwdrterbuch des deuntschen Aber-
glaubens, Berlin, Volume 5, 1933, col. 1744-1852).

2 Cf. en particulier M. GRIAULE : Masques dogons (Travaux et mémoires de
I'Institut d’ethnologie, Paris, Tome XXXIII, 1938) ; id., « Notes complémen-
taires sur les masques dogons », (in Journal de la société des africanistes, Paris,
X, 1940). G. DIETERLEN : « Symbolisme du masque en Afrique occidentale » (in
Le masque, Catalogue de l'exposition tenue au Musée Guimet en 1959-1960,
Paris, 1959, p. 49-55). M. LEIRIs : ¢« Masques dogons » (in Minotaure, Paris, 2,

1933, P. 45-51). Etc.

I0



146 HENRY PERNET

Les Dogons sont une population de cultivateurs appartenant au
type soudanais ; ils habitent principalement les falaises de Bandia-
gara, dans la République du Mali. Depuis 1931, ils ont fait 1’objet
d’études intensives par les membres des expéditions Griaule, et la
bibliographie considérable qui en a résulté nous permet de les consi-
dérer comme 1'une des populations primitives les mieux connues. Les
Dogons ont établi une hiérarchie par paliers de I’enseignement qu'’ils
donnent aux initiés 1. Leurs connaissances s’échelonnent selon quatre
degrés qui sont, par ordre d’importance croissante, le giri so (parole
de face), le benne so (parole de cdté), le bolo so (parole de derriére)
et le so day: (parole claire) 2. Comme on pouvait s’y attendre, les
Dogons ont tout d’abord répondu aux questions des ethnologues dans
la perspective du premier niveau de connaissance. Ce n’est qu’en
1946 qu’ils décidérent d’initier Griaule aux plus hauts degrés de leur
savoir et qu’ils confiérent a I'un de leurs doyens les plus compétents,
Ogotemméli, le soin de commencer a instruire ’ethnologue frangais 3.
C’est pourquoi, dans la discussion qui va suivre, nous nous référerons
généralement a deux traditions principales chez les Dogons: une
tradition dite « populaire », correspondant en gros aux documents et
aux idées contenus dans les travaux de la période pré-ogotemmeé-
lienne 4, et une tradition dite « supérieure », dont les éléments sont
en cours de publication 5, les entretiens avec Ogotemméli représentant,
quant a eux, une version intermédiaire 6.

I1 serait évidemment trop long de reprendre par le menu l'inter-
prétation des masques primitifs donnée par Meuli; c’est pourquoi
nous en avons résumé l’essentiel en cinq propositions que nous allons

1 Cf. M. GRIAULE et G. DIETERLEN : Le renard pdle (Travaux et mémoires
de I'Institut d’ethnologie, Paris, Tome LXXII, I, 1, 1965), p. 52.

: Comme nous n’avons guére, ici, de préoccupations linguistiques, I'ortho-
graphe des termes en langue dogon a été considérablement simplifiée pour des
raisons de convenance.

3 Voir M. GRIAULE : Dieu d'eau, entretiens avec Ogotemméli (Paris, 1948),
P 9

4 C’est-a-dire les travaux publiés avant 1948.

5 Cf. M. GRIAULE et G. DIETERLEN : Le renard pdle.

6 Les Dogons posent un probléme capital a I'historien des religions : Com-
ment doit-on articuler les croyances et l'interprétation des faits correspondant
aux divers degrés de connaissance pour pouvoir parler de la religion dogon dans
son ensemble ? — Certains ethnologues paraissent tentés de considérer les
niveaux inférieurs comme n’étant que des résumés ou des versions simplifiées
de la connaissance présentée au quatriéme stade. Cependant, pour diverses
raisons qu'’il serait trop long d’exposer ici, il semble bien que cette interprétation
ne tienne pas compte de tous les faits et soit, par conséquent, inacceptable.
C’est pourquoi nous avons préféré considérer ici que nous avons affaire a des
traditions différentes, en renongant a tenter de résoudre, dans le cadre limité de
cet article, le probléme des relations existant entre elles.



MASCARADE ET COSMOLOGIE 147

comparer l'une aprés ’autre aux renseignements que nous possédons
sur les Dogons. Ces cinq propositions sont les suivantes * :

1. La plupart des masques primitifs représentent des esprits.

2. La plupart des esprits représentés par les masques sont des
esprits des morts.

3. Il existe un rapport étroit entre l'institution des masques et
les sociétés dites « matriarcales ».

4. Le défunt exerce tout d’abord son considérable pouvoir sous
forme de méchanceté et de colére.

5. Les masques sont méchants ; ils cherchent a venger les morts.

Proposition 1 : La plupart des masques primitifs représentent des
esprits.

Si nous établissons un inventaire analytique des masques dogons,
nous obtenons ce qui suit 2 :

Mammiféres
gomtogo _____ D&sssosossans bovidé
Ka. ..o dyommo ..... lievre
karanda...... dege ........
karanjana ... ko........... singes
kelemo jene .. | gazelles, omono ......
kalama nanala | antilopes YAEE wrew ¢ wws & lion
SONO ........ VARDAL, ws 5 s & guépard, panthére
gorugu ...... tara suws s woow v hyéne
wilu ......... AU s 3 v s éléphant
walu.........

Oiseaux

kanaga ...... rapace kommodyu .. poule de rocher
ogotanala .... autruche VAW vk 59 5 5 ?
mangyem .... cigogne - [ RSP canard
damnyu...... ? do:scassweins ?
dyabu s « s vws s ? donm «.:asesn ?
ogoyeru ..... outarde (?) dunu ........ hibou
dyodyomini . calao

1 Voici le texte original de MEuLI (¢« Maske, Maskereien », col. 1746-51) :
«Man kann sagen, dass die Hauptmasse der primitiven Masken Geisterwesen
darstelle ; die Hauptmasse der dargestellten Geister wiederum sind Toten-
geister. (...) Die neuere Ethnologie hat die besonders engen Beziehungen, in
denen das Maskenwesen zu den sog. mutterrechtlichen Kulturen steht, auf-
gehellt ; es ist unbestreitbar, dass es dort besonders kriaftig entwickelt und von
besonderer Bedeutung ist. (...) Dass der Tote, auch der Nichste und Befreun-
detste, seine erhéhte Macht zunichst in Bosheit und Zorn gegen die Hinter-
lassenen &dussere, ist ein weitverbreiteter und viel beachteter Glaube; (...)
Diese Seelenmasken sind bdse ; sie suchen den Toten zu richen und tun das,
indem sie jeden Begegnenden schlagen, ja téten, ihn berauben und pliindern
oder doch riigen. »

3 Cf. M. GRIAULE : Masques dogons, p. 399-401, 850-52.



148 HENRY PERNET

Reptile, saurien

imina na .... serpent age ......... crocodile

Personnages dogons

albarga ...... vieillard dyodyonune .. guérisseur
OgONO0........ Hogon I oy ywwin s s forgeron
binukedine ... prétre du Totem itiyaBa. .cuus. femme de forgeron
sagatara .... jeune homme dyam . e s cordonnier

iyana ....... jeune garcon dyamyay..... femme de cordon-
satimbe ..... yasigine nier

yapayne ..... vieille femme dyamyagule .. jeune fille de cor-
VANA .osesree fEHIME donnier

beldeé ....uuine jeune fille gogone ...... tambourinaire
yagule ....... jeune fille goyana ...... femme de

7 SR fille tambourinaire
tene tana .... échasses WOIR: s 5 5 wisin & 5 voleur

dannana ..... chasseur adagaye...... ?

MuUMma ....... sourd-muet bambara kaze brigand

muma ....... Sourde-muette

Personnages étrangers

pullo ;e usewn Peul dyula ..iveuis dioula

pulloyana .... femme peul mundyine .... dioula

TG & sim & 5w Peul morhine. : «v.» marabout

samana ...... Saman budam ...... Touareg

sama yagule.. jeune fille saman madam ..... Européenne

bambara yana femme bambara dokotor ..... médecin européen
Choses

SIFIRE i v i 5 s maison a étage be sobu ..... perce-fruit de be

ammata...... porte d’Amma KOTE mossmavs calebasse

paliye ...... mouvette ponu ........ ?

Nous n’allons pas traiter ici de tous les aspects de la proposition
n° 1. Comme 'hypothése de Meuli contient un «la plupart » et ne
prétend pas, par conséquent, que fous les masques primitifs repré-
sentent des esprits, il serait inutile de montrer qu'il y a bien, en fait,
des masques qui ne figurent pas des esprits. Ce qui est essentiel, par
contre, c’est de découvrir si oui ou non on peut a juste titre inter-
préter les masques primitifs a la seule lumiere de ceux qui pourraient
représenter des esprits ; en d’autres termes, nous allons nous tourner
maintenant vers les masques dogons les moins susceptibles de repré-
senter des esprits, ceux qui figurent dans la catégorie des « choses »,
afin d’établir s’ils peuvent étre considérés comme d’importance secon-
daire, comme de simples exceptions a la régle du masque-esprit, ou
s’'ils nous apprennent quelque chose pouvant éclairer toute notre
compréhension des masques dogons et doivent, par suite, étre inclus
dans toute théorie générale sur les masques primitifs.



MASCARADE ET COSMOLOGIE I49

Prenons par exemple le sizige. Ce masque consiste en un visage
rectangulaire surmonté d'un mat sculpté et décoré pouvant mesurer
parfois plus de cinq métres de haut . Durant I'une de ses danses, le
porteur du sirige s’agenouille et incline la téte de fagon que le mat
décrive un ample mouvement circulaire et touche le sol devant et
derriere lui. Au premier abord, la signification de ce masque resta
mystérieuse pour Griaule. D'une part, selon certaines de ses sources,
le sirige était un masque récent et profane, une simple sculpture
inspirée par la vue d’une « maison a étage » 2, et les vastes mouvements
décrits par son mat ne servaient qu’a permettre au porteur de mon-
trer la force de sa machoire et de sa nuque 3. Cependant, un autre
informateur avait raconté un mythe selon lequel le sirige remontait
aux Andoumboulou, ce qui semblait bien indiquer qu'’il était beau-
coup plus ancien et aussi plus important qu’on voulait bien le dire 4.
Ce n’est que beaucoup plus tard que la signification du masque appa-
rut, lorsque Griaule se vit donner une idée plus compléte de la cos-
mologie dogon. Sans entrer dans les détails, nous pouvons dire que
le mat sculpté représente les mondes superposés créés par Amma, le
Grand Dieu des Dogons, et que les mouvements du masque repro-
duisent trés précisément la création des mondes par Amma 5.

Il n’est pas dans notre propos de donner ici une interprétation
compléte du sirzge. Ce qui nous importe, c’est que ce masque repré-
sente tout un complexe d’événements cosmogoniques de la plus haute

1 Pour une description compléte, voir M. GRIAULE : Masques dogons, p. 588.

2 ¢« ‘Quand on se dirige vers un village, on voit de loin une maison plus
haute que les autres ; c’est & la ressemblance d'une telle construction qu’on a
fagonné le sirige’, dit-on. Le sivige est ‘comme une belle maison’ » (¢bid., p. 587).

3 Ibid., p. 587, note 3.

4 Ibid., p. 504. Selon le mythe qu’on raconte en sigi so (la « langue secréte »
des Dogons, que pratiquement tous les hommes apprennent, cf. M. LEIRIS :
La langue secréte des Dogons de Sanga (Soudan frangais), Travaux et mémoires
de I'Institut d’ethnologie, Paris, L, 1948), les Andoumboulou furent les premiers
étres humains créés par Amma, le Grand Dieu. Si 'on en croit I’étymologie de
leur nom, ils seraient des pygmées (cf. M. GRIAULE : Masques dogons, p. 157).
De la création a l'apparition de la mort, ils furent les héros d’aventures qu1
se répétérent ensuite chez les hommes (ibid., p. 774). Ils sont aussi censés avoir,
entre autres, enseigné aux Dogons leurs danses et ’art de fabriquer des masques
(¢bid., p. 59-60). Le genre de croyances que les Dogons entretiennent a I'égard
des Andoumboulou correspond & une tradition ancienne, commune a beaucoup
de tribus africaines, et qui pourrait bien étre basée sur des faits historiques (cf.
M. DELAFOSSE : Les Noirs de I'Afrique, Paris, 1922, p. 11-12). Pour la version
« supérieure » de la généalogie des Andoumboulou, voir M. GRIAULE et G. DIE-
TERLEN : Le renard pdle, p. 187.

5 Cf. M. GRIAULE et G. DIETERLEN : Le renard pdle, p. 169 ; sur d’autres
variantes du sirige, voir ibid., p. 193 sq., 223 et plus spécialement p. 438-39,
ou le nom de « maison A étage » trouve son explication: cette variante parti-
culiere du sirige représente le ginna (« grande maison ») dont I’architecture
rappelle d’importants événements cosmogoniques.



150 HENRY PERNET

importance et qu'on ne saurait, par ailleurs, le considérer comme
figurant un «esprit ». De méme, on pourrait montrer que plusieurs
autres masques censés représenter des « choses » sont, en fait, I'ex-
pression d’'une série d’événements cosmogoniques *. C’est 14, indubi-
tablement, un fait de la plus grande portée, et nous pourrions déja
en conclure que toute théorie générale ne tenant pas compte de cet
aspect des masques ne saurait s’appliquer aux Dogons. Examinons,
cependant, si la discussion de la proposition n° 2 nous confirme dans
ce sens.

Proposition 2 : La plupart des esprits représentés par les masques
sont des esprits des morts.

Pour que cette proposition ait un sens quelconque, il faut que
nous sachions ce que I'on entend par « esprits » et, plus particuliére-
ment, par « esprits des morts ». Nous allons donc suivre le conseil de
Meuli lui-méme et essayer d’acquérir quelque notion des « principes
spirituels » auxquels croient les Dogons 2.

Les études les plus anciennes nous apprennent que la personnalité
immatérielle de I'homme, telle qu’elle est congue par les Dogons, se
compose de trois parties, distinctes par leur essence et leurs propriétéss:
le kikinu say, la pensée consciente de 1’homme, son dme savante,
intelligente et volontaire, qui peut se rendre ot bon lui semble durant
le sommeil, et dont les impressions sont alors reproduites dans les
réves du dormeur ; le kikinu bumone, I’'ombre physique portée par le
corps ; le nyama 4, force vitale répartie dans tous les animaux, végé-
taux, dans les étres surnaturels, dans les choses de la nature, et qui
posséde les caractéres suivants : elle est @) divisible et transmissible,
b) susceptible de variations quantitatives et qualitatives, c¢) sensible
a toute impureté qu’elle communique immeédiatement a son support,
d) dangereuse dés qu’elle est libérée de son support. Les études plus
récentes ont évidemment compliqué cette image globale, mais seule-
ment, pour l'essentiel, en ce qui concerne les kikinu 5: ces derniers

1 Voir tbid., passim ; cf. en particulier p. 165 sq., 183, sur 'ammata ou
« porte d’Amma ».

z Parlant des masques, MEULI dit que «ihr wirkliches Verstindnis setzt
dann nicht nur Verstindnis der primitiven Formensprache, sondern auch
Kenntnis des ganzen Seelenglaubens, der ganze Dimonologie des betreffenden
Volkes voraus » (¢« Maske, Maskereien », col. 1748).

3 Cf. G. DIETERLEN : Les dmes des Dogons (Travaux et mémoires de I'Institut
d’ethnologie, Paris, XL, 1941), p. 73 sq. Ces trois principes sont a bien des
égards semblables & ceux définis par 1. PAuLsON : Die primiliven Seelenvor-
stellungen der mordewrasischem Vilker (Stockholm, 1956); cf. en particulier

. 221 8q.
P 4 Sur le nyama, voir G. DIETERLEN : Les dmes des Dogons, p. 75 sq. Cf. aussi
M. GRIAULE : Masques dogons, p. 161 sq.

5 Les kikinu sont les seuls principes que nous pouvons éventuellement

appeler « Ames ».



MASCARADE ET COSMOLOGIE ISI

sont maintenant divisés en dmes de sexe et 4mes de corps *. Quant
au nyama, il reste assez proche de ce qui a été dit ci-dessus.

Que se passe-t-il lorsqu’un homme meurt ? Il redevient tout d’abord
un poisson anagonno, c’est-a-dire qu’il retrouve sa forme feetale pri-
mitive 2. Au moment de sa mort, cependant, ses principes spirituels
se séparent ; c’est pourquoi, a la fin des funérailles, on accomplit le
rite de la « réunion des Ames » : une libation est versée sur une petite
poterie afin que les principes spirituels se réunissent. Le défunt siége
alors symboliquement dans cette poterie jusqu’a 1’exécution du rite
suivant, le dama 3. Ce dernier marque la fin de la période de deuil ;
il a pour fonction de régler définitivement la situation du mort, d’ot1
son importance considérable. Toutefois, avant d’en arriver 13, le défunt
a encore quelques devoirs a remplir a I’égard de son lignage. Il doit
désigner ses répondants (nanis), c’est-a-dire qu’il doit partager ses
ames de sexe et son nyama entre divers descendants échelonnés théo-
riquement sur cinq générations. Il garde en revanche ses dmes de
corps. A ce moment, la poterie funéraire est consacrée dans 1’autel
des ancétres et le mort se transforme a nouveau : il devient un « ana-
gonno du ciel » et fait dés lors partie des ancétres, dont le role est
d’aider et de controler les vivants 4.

Méme aprés un exposé aussi sommaire, il devient difficile de voir
ce que I'on pourrait exactement appeler I'« esprit du mort ». Pour-
suivons cependant, afin de découvrir quels rapports existent entre
ces transformations et les masques. Noblesse oblige, nous nous pré-
occuperons tout d’abord du plus important de tous les masques, le
Grand Masque (1mina na). Le mythe expliquant, au niveau populaire,
pourquoi et comment ce masque a été créé est essentiel parce qu’il
a treés évidemment servi de modéle & un nombre assez considérable de
récits racontant pourquoi d’autres masques ont été réalisés. Du fait
de la place privilégiée qu’'occupe le Grand Masque, il est bon que
nous résumions ici les principaux événements mythiques ayant conduit
a sa création s :

A Torigine, le monde ne connaissait pas la mort ; trés vieux, chaque

étre se transformait en serpent ou en génie. Un jour, aprés une série d’aven-
tures, les hommes entrérent en possession de masques avec lesquels des

1 Voir M. GRIAULE et G. DIETERLEN : Le renard pdle, p. 36, 373 sq.

2 Ce résumé est nécessairement trés approximatif; pour le détail des
diverses transformations de 'homme aprés sa mort, voir ibid., p. 39, 379 sq.

3 Sur le dama, voir M. GRIAULE : Masques dogons, p. 34I sq., 780 sq. ; cf.
aussi G. DIETERLEN : Les dmes des Dogons, p. 22 sq., 115 ; D. PAULME, Orga-
nisation sociale des Dogons (Institut de droit comparé, Etudes de sociologie et
d’ethnologie juridiques, Paris, XXXII, 1940), p. 547 sq.

4 Dés ce moment, on n’est plus obligé de I'appeler par son nom lors des
cérémonies de commémoration des ancétres dans la « grande maison » (ginna).

5 Cf. M. GRIAULE : Masques dogons, p. 61 sq.



I52 HENRY PERNET

Andoumboulou avaient dansé. Les hommes s’en revétirent et constatérent
que ces masques leur permettaient d’effrayer les femmes, qui commandaient
aux hommes en ce temps-la. Ils décidérent donc de les garder pour eux.
Cependant, ils cachérent ces événements au vieillard le plus 4gé qui allait
précisément se transformer en serpent. Peu aprés, alors que cette méta-
morphose venait de se produire, le vieillard-serpent rencontra des jeunes
gens masqués. A cette vue, sa colere déborda et il leur fit en langue dogon
les plus violents reproches, ce qui causa sa perte. Il avait en effet employé la
langue des hommes alors qu’il avait déja pris la forme d’un animal apparte-
nant au monde des génies Yéban. Devenu de ce fait impur pour les génies,
il ne pouvait plus vivre avec eux. Son nouvel état, d’autre part, I'’empéchait
de retourner chez les hommes. Il mourut sur-le-champ.

Quand le serpent mourut, les hommes entourérent son cadavre de
fibres rouges. Malheureusement, il se trouvait dans le village une femme
enceinte qui était vétue de fibres de méme couleur. Cette circonstance eut
les plus graves conséquences et fit qu’elle accoucha d’un enfant rouge
comme les fibres et tacheté comme le serpent. Consultés, les devins apprirent
aux parents que 'Ame (kikinu say) et la force (nyama) du serpent avaient
été libérées par sa mort, et qu’il fallait & cette force un support et a cette
ame une nourriture qui devait lui étre fournie par un répondant (nani)
choisi dans le monde des vivants. C’est pourquoi les hommes sculptérent
un Grand Masque a l'exacte ressemblance du serpent. * Ils désignérent
aussi deux compagnons a l'enfant marqué par le disparu ; ils devinrent les
premiers initiés (olubaru).

Avant d’essayer d’appliquer 'idée de I'« esprit du mort » au Grand
Masque, nous devons nous rappeler que 'dme ou les 4mes de I'an-
cétre 2 ne sont pas contenues ou incorporées dans le masque. L’an-
cétre n’est présent dans ce support que par la partie de son nyama
qui y est fixée. Il est présent de semblable maniére dans le duge de
ses nanis 3. Par ailleurs, lorsque le masque quitte I’abri des hommes
et vient au village, on ne saurait non plus parler d'un «retour du
mort » au sens véritable de 1'expression, puisque le nyama de 1’an-
cétre est en permanence dans le masque. Par conséquent, I'importance
particuliére qu’on attache a la participation du Grand Masque a
certains rituels doit provenir d'un autre facteur; mais il est nécessaire
qu’'avant de le mettre en lumiére nous considérions briévement quel-
ques autres masques pour voir comment on explique leur existence.

1 ¢« Le mot imina s’applique a tous les masques. Il se décompose en mina,
terme mandingue signifiant attrapeur et 7, mis pour ya, de yama ou nyama. Ce
nom correspond exactement a la fonction du masque qui est de fixer le nyama »
(M. GRIAULE : Masques dogons, p. 66, note 1).

2 Selon que l'on suit la tradition populaire des trois principes, ou les concep-
tions plus complexes exprimées dans les études récentes.

3 Le répondant de chaque mort porte un collier retenant une petite pierre,
le duge, qui contient le nyama que le défunt lui a attribué. Voir G. DIETERLEN :
« Le Duge, signe d’alliance chez les Dogons de Sanga » (in Bulletin du comité
d’études historiques et scientifiques de U Afriqgue occidentale frangaise, Paris,
XXI, I, 1938, p. 108-29).



MASCARADE ET COSMOLOGIE I53

Presque tous les masques figurant des étres vivants recoivent la
méme explication au niveau populaire : tel étre a été tué et, pour
se protéger des effets néfastes de son wyama privé de support, les
hommes ont sculpté ou confectionné un masque représentant le mort,
afin que le nyama aille s’y fixer. Cette facon mécanique d’appliquer
la méme histoire a tous les masques nous fait néanmoins soupgonner
que ce n’est pas 1a leur véritable explication. Il y a, tout d’abord,
des raisons évidentes a cela : si chaque masque était, comme le Grand
Masque, le support du nyama d'un mort, le nombre des masques ne
devrait en tout cas pas diminuer. Or on constate que si, au début
de ce siécle, environ trois & quatre cents masques participaient aux
damas importants, de nos jours, ce nombre a été réduit de moitié,
cette diminution étant expliquée par le fait que, dans le temps, les
vieillards portaient des masques pour les cérémonies et que cette cou-
tume a maintenant disparu. Mais il y a des raisons plus importantes
encore : les récits étiologiques sont incapables d’expliquer le détail de
I'apparence des masques ou de leur role dans les rituels, et ils peuvent
méme parfois induire en erreur quant a la signification compléte de
ces masques. Prenons par exemple le cas du masque appelé « liévre »
(dyommo). On I'expliqua tout d’abord a Griaule au moyen du récit
étiologique typique * ; ce n’est que beaucoup plus tard qu’on lui donna
une interprétation plus complexe dans la perspective de la version
« supérieure » de la cosmogonie dogon. Une fois encore, nous décou-
vrons, dans cette derniére, que les éléments constitutifs du masque
(formes, sculptures, couleurs, etc.) sont liés & une série d’événements
cosmogoniques trés importants qui ne sont pas censés étre connus de
tous et sont donc dissimulés derriére le récit « typique » 2.

Les études récentes semblent montrer que plusieurs autres masques
suivent la méme regle 3, ce qui nous fait douter encore plus de la
valeur de l'explication fournie par les récits étiologiques. Et si nous
revenons au Grand Masque, nous constatons qu’il révéle la méme
structure et que ce qui est important en lui n’est pas tant qu’il incor-
pore une partie du nyama d’'un ancétre, mais bien plutét qu’il rappelle
une série d’événements primordiaux marquant I’apparition de la mort
parmi les hommes.

Cette signification « cosmologique » des masques n’est pas une
découverte récente. Dés son Masques dogons, Griaule 1’avait pergue,
quand bien méme son approche particuliére lui permettait diffici-
lement de la qualifier de «religieuse ». Voici ce qu’il écrivait alors :

I Voir M. GRIAULE : Masques dogons, p. 454.
2 Cf. M. GRIAULE et G. DIETERLEN : Le renard pdle, p. 210.

3 Voir par exemple l'explication du kanaga ou « rapace » comme représen-
tant I'acte final de la création du monde par Amma (ibid., p. 170 sq.).



154 HENRY PERNET

A I'émotion d’ordre social et intérieur s’en ajoute une autre d’'un carac-
tére plus général : le riche ensemble de figures d’animaux, d’hommes, de
choses est une reproduction du monde ; il est un répertoire de la faune des
falaises et des plaines, vivante ou disparue ; il rappelle toutes les fonctions
publiques, les métiers, les dges ; il présente la cohorte des étrangers amis
ou ennemis ; il mime 1'essentiel d’activités les plus diverses, dans un ordre
fixé au moins théoriquement. Il est un véritable cosmos et I'émotion collec-
tive qu’il suscite permet d’y reconnaitre la marque de l'art 1.

Par la suite, Ogotemmeéli confirma et précisa cette interprétation :

La société des masques, c’est le monde entier. Et lorsqu’elle s’ébranle en
place publique, elle danse la marche du monde, elle danse le systéme du
monde 2.

I1 est évident que les mouvements et les couleurs des masques
sont éphémeres ; mais, chez les Dogons, ils sont étroitement liés aux
peintures murales qui sont, elles, permanentes et périodiquement
rafraichies :

Sur la fagade des sanctuaires de Binou, dit Ogotemméli, vous voyez les
peintures blanches du soleil et de la lune, des étoiles, des hommes, des ani-
maux, du matériel. Ces peintures demeurent. Elles aident constamment
le monde a continuer.

Car ces peintures représentent, elles aussi, le cadre de la vie des hommes.
Elles sont, au repos, et en blanc, la réplique des mouvements et des couleurs
qui animent la grand’place et la terrasse du mort 3.

Outre qu’elle est la seule explication permettant de comprendre
la véritable signification de I'intervention des masques dans les divers
rituels, cette interprétation est aussi la seule qui nous donne la pos-
sibilité de saisir le sens de toutes les catégories de masques, les
«choses » comme les « mammiféres » ou les « oiseaux » ; grace a elle,
nous comprenons aussi l'existence de masques tels que ceux de la
madam et du dokotor sans avoir besoin de faire appel 4 une notion
d’acculturation. De plus, cette explication peut facilement s’harmo-
niser avec ce qu’on nomme croyances populaires. Si nous considérons,
par exemple, le role joué par certains masques dans le rétablissement
de I'ordre et de la paix en cas de dispute ou de bagarre 4, nous consta-
tons que cette fonction est étroitement liée a la conception selon

1 M. GRIAULE : Masques dogons, p. 790.

2 M. GRIAULE : Dieu d’eau, p. 225. GRIAULE l'avait aussi compris puisque,
parlant de « cosmos », il avait ajouté qu’on devrait « rapprocher le sens de ce
mot et celui d’awa [ou ava] qui désigne I'ensemble des danseurs, les masques,
les fibres, le rhombe, l'institution des masques en général, laquelle contribue a
maintenir 'ordre dans la cité et dans le monde connu par le Sigui » (Masques
dogons, p. 790, note 2).

3 M. GRIAULE : Dieu d'eau, p. 227.

4 G. CALAME-GRIAULE : Ethnologie et langage (Paris, 1966), p. 282 sq.



MASCARADE ET COSMOLOGIE 155

laquelle les masques représentent l'ordre du monde. Mais on peut
aussi concevoir qu’'en agissant ainsi, les masques représentent les
ancétres, dont c’est le role d’aider et de controler les vivants. Cepen-
dant, nous ne pourrions les considérer comme des «esprits», et nul ne
saurait dire de quels morts. En fait, c’est aussi le cas de tous les
autres masques : ils contiennent bien une certaine quantité de nyama
mais, sauf en ce qui concerne le Grand Masque, ce nyama n’est pas
celui d’un homme ou d’un animal particulier pouvant étre identifié .

Il est temps de résumer nos remarques sur les propositions n% 1
et 2. L’examen de ce que nous savons des Dogons révéle que la carac-
téristique la plus importante des masques n’est pas qu’ils pourraient
figurer des « esprits », mais qu'ils représentent le cosmos des Dogons,
le « systéme du monde » ; cet aspect est le trait dominant de tous les
masques dogons dans tous les rituels auxquels ils participent. Quant
a savoir jusqu’a quel point on pourrait dire de quelques-uns d’entre
eux qu'ils représentent des «esprits des morts », cela dépend évidem-
ment de la définition de ces esprits qu’on est prét a accepter. Dans
tous les cas, cependant, cet aspect est d'importance secondaire puisque,
dans le cas du Grand Masque lui-méme, le point essentiel reste qu'’il
contient une partie du nyama du premier mort et rappelle les événe-
ments ayant précédé, accompagné et suivi l’apparition de la mort
parmi les hommes.

Proposition 3 : 11 existe un rapport étroit entre l'institution des
masques et les sociétés dites « matriarcales ».

A ce point de son exposé, Meuli se référe explicitement aux repreé-
sentants de la Kulturkreislehre ». On sait que, selon ces auteurs, la
division de la macro-unité sociale en deux moitiés est liée a la descen-
dance matrilinéaire et a la culture du sol. D’aprés cette école, 1'orga-
nisation dualiste s’accompagne des sociétés secretes des hommes, dont
les membres portent des masques pour incarner les morts et leur
rendre un culte 3. Selon cette théorie, cependant, on ne retrouve pas
ce complexe culturel a I'état pur en Afrique occidentale, car divers
mélanges et « complications secondaires » ont eu lieu, tant avec des
cultures matrilinéaires qu’avec des sociétés totémico-patrilinéaires, et
ont modifié le systéme originel 4.

1 Comme en témoigne le caractére remarquablement vague des récits
étiologiques mentionnés plus haut qui disent: « un jour, un homme tua une
antilope », « un Peul ayant été tué a la guerre», etc.

2 MEuL! cite principalement F. GRABNER : Das Weltbild der Primitiven
(Munich, 1924) et W. ScHMIDT & W. KOPPERS : Vilker und Kulturen (Regensburg,
1924).

3 Cf. F. GRABNER : « Ethnologie » (in Die Kultur der Gegenwart, 3° partie, 5,
Leipzig, 1923, p. 435-587), P. 452 sq.

4 Ibid., p. 464 sq.



156 HENRY PERNET

Nous n’allons pas entreprendre une réfutation de cette thése ; des
savants mieux qualifiés 'ont fait et nous n’aurions rien, ou peu de
chose, a ajouter a leurs critiques *. Mais nous aimerions noter que si
Meuli se refére ici a la Kulturkreislehre, c’est essentiellement pour
amener de ’eau au moulin de sa reconstruction historique de 1’ori-
gine des masques, qu’il partage d’ailleurs avec un nombre important
d’historiens des religions. On peut la résumer ainsi: & une certaine
époque, les femmes jouaient un role prépondérant dans la société et,
afin de résister 4 leur tentative de domination, les hommes créérent
des sociétés secrétes ; les masques furent alors le moyen agressif uti-
lis¢ pour conquérir et assurer le pouvoir sur les femmes.

Voyons jusqu’a quel point cette conception s’accorde a ce que
nous savons des Dogons. Considérée schématiquement, la structure
sociale des Dogons consiste en trois éléments principaux: 4) une
grande famille indivise, groupant tous les descendants d'un ancétre
commun, et dans laquelle les relations sont établies en fonction du
systéme patrilinéaire exclusivement ; &) la famille patriarcale, com-
posée habituellement d'un couple dgé, de la maisonnée de leurs fils
adultes et des enfants de ces derniers ; ¢) la famille conjugale, basée
sur un mariage patrilocal et dont 'importance a été s’accroissant a
I’époque moderne 2. Toutefois, certaines caractéristiques de la termi-
nologie, de méme que la relation privilégiée existant entre un fils et
le frére de sa meére, semblent montrer que la descendance matrilinéaire
pourrait bien avoir joué un réle important dans le passé des Dogons.
Il n’en subsiste cependant que des traces de nos jours 3.

Quelques éléments de la mythologie dogon semblent aussi indi-
quer que la femme avait, autrefois, une place plus importante. En
fait, le mythe populaire concernant la découverte des fibres4 par une
femme fait clairement allusion & un matriarcat 5. Mais il est intéres-

' Voir par exemple R. H. Lowie: The History of Ethnological Theory
(New York, 1937), p. 177 sq.; A. E. JENSEN : Mythes et cultes chez les peuples
primitifs (traduction francaise par M. Metzger et J. Goffinet, Paris, 1954),
p- 170 sq.

2 Sur tout cela, voir D. PAULME : Organisation sociale des Dogons, passim.
Cf. aussi G. DIETERLEN : « Mythe et organisation sociale au Soudan frangais »
(in Journal de la société des africanistes, Paris, XXV, 1955, p. 39-76); id.,
« Mythe et organisation sociale en Afrique occidentale » (in zbid., Paris, XXIX,
I, 1959, p.119-38) ; id., « Parenté et mariage chez les Dogons (Soudan frangais) »
(in Africa, Londres, XXVI, 2, avril 1956, p. 107-48) ; M. GRIAULE et G. DiE-
TERLEN : Le renard pdle, p. 45 sq.

3 Cf. D. PAULME : Organisation sociale des Dogons, p. 8o sq. Voir aussi
M. GRIAULE, « Remarques sur 'oncle utérin au Soudan » (in Cahiers internatio-
naux de sociologie, Paris, XVI, 1954, p. 35-49). La descendance matrilinéaire
n’implique pas nécessairement le matriarcat : cf. A. E. JENSEN : Mythes et
cultes chez les peuples primitifs, p. 175.

4 C'est-a-dire des fibres tressées en cagoules, en jupes, etc.

5 Cf. M. GRIAULE : Masques dogons, p. 46, 61.



MASCARADE ET COSMOLOGIE 157

sant de noter que le mythe de la découverte des fibres par une femme
Andoumboulou ne souligne pas ce point *: il insiste seulement sur le
fait que les fibres furent découvertes en premier lieu par une femme,
et qu’elles lui furent enlevées ensuite par son mari ou son fils z. Le
cas est par conséquent loin d’étre clair : d’'une part, certains éléments
semblent indiquer de maniére définie que les femmes jouissaient jadis
d'une plus grande importance dans le systéme social ; mais, d’autre
part, la relation causale entre une telle situation et 1'origine des
masques reste a établir. Tout serait évidemment beaucoup plus facile
sl nous pouvions interpréter les masques comme étant principalement
dirigés contre les femmes 3. Toutefois, cette hypothése serait bien
difficile & défendre car, nous I’avons vu, elle aurait peine a expliquer
le réle joué par 'ava dans la société dogon. Il est vrai qu'il existe
des interdits empéchant les femmes d’approcher les masques, de les
toucher, etc. 4, mais ils sont liés a une histoire mythique trés complexe
sans laquelle la société des masques dans son ensemble est incom-
préhensible s.

En conclusion, nous dirons donc qu’il est extrémement probable
que la femme ait joué, jadis, un réle plus important dans la société
dogon. Cependant, 2 moins que nous acceptions de souscrire a n’im-
porte quelle reconstruction historique non scientifique, ce que nous
savons des Dogons ne nous permet pas de décider si oui ou non cette
situation passée a eu un rapport quelconque avec 1'origine des masques

! Selon la tradition, cette découverte précéda l'autre, puisque tous les
événements qui se sont produits dans le monde des Andoumboulou se sont
répétés dans le monde de I’homme.

2 Cf. M. GRIAULE : Masques dogons, p. 52 sq. En fait, si nous considérons
tous les mythes d’origine donnés par GRIAULE (in ¢bid.), nous constatons que
les découvertes sont faites soit par une femme, soit par un enfant. Le probleme
ne devrait donc pas étre abordé sous ’angle d’une opposition hommes-femmes,
mais bien au moins hommes-femmes et enfants. Voir aussi plus bas, note 4.

3 G. CALAME-GRIAULE a fortement insisté sur I’existence d'un antagonisme
hommes-femmes chez les Dogons ; elle en voit un exemple particuliérement
parlant dans I'ava (cf. Ethnologie et langage, en particulier p. 283 sq.). Cependant,
son jugement psychologique n’est pas toujours trés bon et sa tendance a porter
constamment des jugements d’'un point de vue moderne, psychanalytique et
souvent trés affectif, la conduit & exagérer la tension existant entre les deux
groupes.

4 La yasigine ou « sceur ainée des masques » est, bien entendu, une exception
« officielle » (cf. M. GRIAULE : Masques dogons, p. 266 sq.; M. GRIAULE et G.
DIETERLEN : Le renard pdle, p. 378 sq.) ; maisil y en a d’autres (voir par exemple
G. CALAME-GRIAULE : Ethnologie et langage, p. 298 sq.). Le fait que la plupart
des femmes soient exclues de I'ava ne prouve rien en soi, puisqu’il en va de
méme des enfants et des hommes appartenant 4 une caste.

5 1l serait trop long de la résumer ici, puisque nous devrions en considérer
au moins deux versions : la version « populaire » en sigi so (cf. M. GRIAULE :
Masgues dogons, p. 43 sq.), et la version « supérieure » (M. GRIAULE et G. DiE-
TERLEN : Le venard pdle, passim). Pour la version intermédiaire, voir M. GRIAULE:
Dieu d’eau, en particulier p. 22 sq.



158 HENRY PERNET

ou méme une influence particuliére sur la formation de l'institution
des masques. En conséquence, nous devons laisser cette question en
suspens.

Proposition 4 : Le défunt exerce tout d’abord son considérable pou-
voir sous forme de méchanceté et de colére.

Avec cette proposition, nous abordons la partie de I'interprétation
de Meuli dans laquelle l'influence de la psychanalyse devient évi-
dente . Selon Freud, 1 ol il y a une fixation intense du sentiment
sur une personne déterminée, il y a aussi, derriére le tendre amour,
une hostilité dissimulée dans l'inconscient. Lorsque survient la mort
de la personne aimée, un conflit éclate entre ces deux sentiments
opposés qui tentent de s’exprimer en méme temps. Chez le primitif,
prétend Freud, ce conflit est résolu au moyen d’une projection des
sentiments hostiles sur le défunt lui-méme 2. C'est ce qui explique,
selon lui, pourquoi les morts — et les masques qui sont censés les
représenter — sont considérés comme méchants.

Nous n’allons pas discuter les conceptions de Freud ici, puisque
notre propos est de confronter la thése de Meuli, quelles que soient
les influences qu’elle contient, aux documents que nous possédons
sur les Dogons. Notre question reste donc toujours la méme : la pro-
position n® 4 s’applique-t-elle aux Dogons ? Avant de répondre,
donnons tout d’abord un bref apercu des troubles qui peuvent étre
provoqués par les morts. Nous connaissons déja les problémes qui
apparurent aprés la mort de Dyongou Sérou dans son état inter-
meédiaire de serpent3. Aprés ces événements, la mort se répandit
par contagion et beaucoup d’hommes commencérent & mourir. La
présence, en liberté, des principes spirituels des défunts parmi les
vivants représentait un danger potentiel ; c’est pourquoi on exécuta
le dama 4. Nous possédons évidemment plusieurs interprétations don-
nant des versions différentes de la signification de ce rite 5, mais elles

I Voir en particulier S. FREUD : Tofem und Tabu (Leipzig, Vienne, Zurich,
3¢ édition, 1922), p. 70 sq.

z Ibid., p. 8s.

3 Voir plus haut le résumé du mythe.

4 L’explication « populaire » dit: « Comme la mort s’étendait rapidement
dans les pays, les ames pullulérent, pleurant en masse dans les villages, encom-
brant les hommes et cherchant constamment parmi eux des compagnons a
entrainer » (M. GRIAULE : Masques dogons, p. 71 sq.).

5 Le mythe « populaire » nous dit que les masques servirent & effrayer les
ames pour les faire fuir (M. GRIAULE : Masques dogons, p. 72). Ogotemméli
donne une autre explication : ¢« La partie la plus importante du rite est constituée
par une danse masquée sur la terrasse du mort. Sur I’étroit rectangle de terre,
qui symbolise les régions célestes, I'ensemble des masques (.. .) intégre dans son



MASCARADE ET COSMOLOGIE 159

sont toutes d’accord quant & son but, qui est de restaurer 1'ordre
aprés la dangereuse situation d’instabilité créée par la mort, et la
solution temporaire apportée par les funérailles. Il apparait donc que
le danger représenté par les morts ne peut, dans ce contexte, étre
attribué a leur méchanceté. D’innombrables mythes et récits sont
1a pour nous dire que ce danger est causé par le désordre que la mort
introduit dans 'ordre des choses, la fonction des rituels étant préci-
sément de restaurer cet ordre.

L’ennui vient de ce que le plus important de ces rituels, le dama,
peut étre extrémement cofliteux. Tous les participants sont les invités
de la famille du défunt, qui doit, en particulier, leur offrir de la biére
en quantité d’autant plus grande que le mort a pris part & plus de
damas 1. C'est pourquoi la famille attend d’habitude d’avoir & prendre
soin de plusieurs morts ; elle célebre alors un dama collectif. Cette
fagon de procéder lui permet de répartir les dépenses mais elle accu-
mule, évidemment, le nombre des morts dont le statut n’a pas été
réglé. Cette situation est la cause de deux dangers principaux : d'une
part, il y a le danger décrit plus haut et qui provient de la seule pré-
sence des principes spirituels des morts parmi les vivants, et, d’autre
part, il y a le danger émanant des morts eux-mémes, qui tentent
d’'inciter les vivants a célébrer leur dama 2. Examinons briévement
un cas particulier de cette deuxiéme catégorie. Ambara 3, ayant regu
dans I'ceil un grain de riz qui le rendit borgne, pensa que c’était la
conséquence de sa négligence a s’acquitter de la célébration du dama
de son pére. A premiére vue, cette histoire pourrait bien sembler
s’accorder avec la thése de Meuli. Cependant, nous devons souligner
les faits suivants : tout d’abord, la colére du mort, si tant est qu’il
y ait colére, n’a rien a voir avec le fait de la mort en soi. Si nous
adoptons le point de vue d’Ambara, nous pouvons logiquement déduire
que si ce dernier avait célébré le dama, son pére ne I'aurait pas rendu
borgne. Par conséquent, le défunt a agi sous l'effet de I'inquiétude et
du malheur que lui causait sa situation instable et non régularisée,
et non pas sous l'impulsion d'un sentiment lié & son décés per se ou
provenant d'un caractére particulitrement méchant. Le but de cet

activité I’dme du disparu et I’entraine hors du domaine terrestre » (M. GRIAULE :
Dieu d’eauw, p. 214-215); pour la version «supérieure», cf. M. GRIAULE et
G. DIETERLEN ; Le renard pdle, en particulier p. 380.

1 D’autres facteurs entrent aussi en ligne de compte, parmi lesquels le pres-
tige familial n’est pas le moindre ; cf. M. GRIAULE : Masques dogons, p. 780 sq.

* Dans cette discussion, nous nous référons principalement aux problémes
tels qu’ils ont été exprimés par Ogotemméli dans la version « intermédiaire »,
Cependant, quand bien méme elles peuvent différer dans leur formulation,
toutes les versions s’accordent sur les points analysés ici.

3 Un des informateurs des savants frangais; sur son histoire, voir G.
CALAME-GRIAULE : Ethnologie et langage, p. 406, note 3.



160 HENRY PERNET

acte était d’inciter Ambara a faire son devoir et a célébrer le dama 1.
Par conséquent, cette action doit étre comprise comme un désordre
destiné a provoquer la restauration de 1'ordre ; elle ne peut absolument
pas étre interprétée comme étant due a la méchanceté du pére d’Am-
bara 2.

En conclusion, nous pouvons donc reconnaitre qu’en ce qui con-
cerne les Dogons il est vrai que la présence des principes spirituels
des défunts parmi les vivants est considérée comme dangereuse et
que les morts peuvent parfois faire du mal aux vivants. Ce danger
et cette « malfaisance » ne sont cependant pas interprétés comme pro-
venant d'une quelconque transformation psychologique du mort lui-
méme qui métamorphoserait tout défunt en personnage nuisible. Cette
malfaisance doit étre considérée dans son contexte, celui d’'un ordre
préétabli des choses 3 dans lequel la mort introduit un élément de
désordre, I'ordre normal étant ensuite restauré au moyen des rites
adéquats. Les Dogons n’affrontent & aucun moment des esprits mal-
faisants que le temps transforme a la longue en ancétres bons et
bienfaisants. Ils sont parfaitement conscients du fait que le danger
provient du moment trés délicat du passage d’'un mode d’existence
a un autre, tous les ennuis et tout le mal pouvant étre causés par
les morts étant liés au caractére instable de leur situation intermé-
diaire. La proposition n°® 4 ne saurait donc s’appliquer aux Dogons
et doit étre rejetée. '

Proposition 5 : Les masques sont méchants ; ils cherchent a venger
les morts.

Cette proposition découle logiquement de la précédente et de
Pacceptation, par Meuli, du schéma freudien. La conception selon

1 Sous une forme un peu plus douce, les ivrognes jouent le méme réle sur
le plan social. Leur comportement rappelle a la population que «les morts, eux,
meurent de soif », c’est-a-dire qu’ils demandent qu’on célébre leur dama. D’our
la signification particuliére des excés de boisson : « — Pour les vieux, s’enivrer
est comme un devoir. Car c’est un désordre apparent qui aide au rétablissement
de l'ordre : (M. GRIAULE : Dieu d’eau, p. 218 ; cf. 1bid., p. 213 sq.).

3 ¢ Ce désordre n’est d’ailleurs qu’avertissement adressé aux vivants, le
but des &mes anxieuses n'étant pas la vengeance, mais 1'alerte donnée aux
humains, I’appel a la mise en ordre des disparus » (ibid., p. 216).

3 Comme le dit M. GRIAULE : ¢ la pensée du monde noir est orientée vers un
savoir qui peut parfois se confondre avec une connaissance adéquate, mais qui, le
plus souvent, est une sophie. Cette pensée fait de I'univers un ensemble ordonné,
ol l'idée de loi est moins présente que celle d’harmonie préétablie, sans cesse
troublée, et contintiment réordonnée»; cf. « La connaissance de I’homme
noir » (in La connaissance de I’homme au X Xe¢ siécle, Rencontres internationales
de Genéve 1951, Neuchitel, 1952, p. 11-24, 147-166), p. 13-14. Sur les Dogons
en particulier, cf. M. GRIAULE et G. DIETERLEN : Le renard pdle, p. 40: « Le
monde est congu dans son ensemble, cet ensemble ayant été pensé, réalisé et
ordonné par un Dieu créateur unique dans un systéme complet qui inclut le
désordre. »



MASCARADE ET COSMOLOGIE 161

laquelle les morts, et par conséquent les masques censés les repré-
senter, sont assoiffés de vengeance est fondée sur les généralisations
hatives de quelques savants dont Freud ne fut que trop pressé d’adop-
ter les idées*, suivi, comme on l'a vu, par Meuli. Cependant, ces
conceptions de la mort ne correspondent pas a ce que nous trouvons
chez les Dogons, qui font remonter le probléme entier au premier
désordre, la révolte d’Ogo contre son pére Amma, désordre qui condui-
sit, aprés de nombreux événements cosmogoniques, a4 la toute pre-
miére apparition de la mort dans la création, puis chez les Andoum-
boulou, et enfin chez les hommes 2.

Nous n'avons aucun besoin d’insister sur le détail de la conception
des Dogons, puisque nous avons déja constaté que leurs masques ne
représentent pas nécessairement les défunts et que les Dogons ne
considérent pas les morts comme méchants, mais interprétent leur
intervention dans le monde des vivants dans un contexte trés différent.
De plus, Meuli fonde sa thése sur des exemples de masques répri-
mandant, volant ou frappant quiconque se trouve leur chemin 3 ; il
est évident que ceci ne saurait s’appliquer aux Dogons et qu’il n'y a
aucune place, dans cette description, pour les danses masqueées de
I'ava, soit sur la terrasse du mort, soit sur la place publique, puisque
ces danses sont suivies et hautement appréciées par chacun. Nous
pouvons donc rejeter cette derniére proposition comme étant totale-
ment étrangére a ce que nous savons des Dogons.

CONCLUSION

En confrontant la thése de Meuli 4 ce que nous savons des masques
dogons, nous sommes arrivés a la conclusion qu’un masque ne repré-
sente pas forcément une « personnalité » : dans ses composants (for-
mes, couleurs, sculptures, pas de danse, etc.), il peut fort bien combi-
ner la représentation de toute une série d’événements. Nous avons
aussi découvert — et c’est peut-étre plus important encore — que la

1 FREUD s’appuie entre autres sur E. WESTERMARCK (The Origin and
Development of the Moral Ideas, Londres, 2 volumes, 1906-1908) qui soutient
entre autres la thése selon laquelle les primitifs croient qu'une personne ne
meurt que si elle est tuée, magiquement sinon par la force, et qu’une telle mort
tend naturellement a rendre I’Ame malfaisante et assoiffée de vengeance (cf.
FrEUD : Totem und Tabu, p. 81). FREUD cite aussi R. KLEINPAUL (Die Leben-
digen und die Toten in Volksglauben, Religion und Sage, Leipzig, 1898) qui
croit qu’a 'origine tous les morts étaient des vampires et que tous avaient de la
rancune 3 1’égard des vivants et cherchaient a leur faire du tort ; pour KLEIN-
PAUL, c’est A& partir de cadavres que le concept d’esprit mauvais s’est tout
d’abord développé (cf. FREUD : ¢bid., p. 80).

2 Cf. M. GRIAULE et G. DIETERLEN : Le renard pdle, p. 175 sq. ; cf. en par-
ticulier p. 208 sq.

3 K. MeuL! : « Maske, Maskereien », col. 1750.

I



162 HENRY PERNET

caractéristique la plus significative des masques dogons est qu’ils
représentent le systéme du monde. Cette conception est a la base
de toute participation des masques a un rituel quelconque, et elle
peut bien étre considérée comme le noyau de l'institution des masques
chez les Dogons. Il est par conséquent d’autant plus frappant de
constater que cet aspect « cosmologique » essentiel est absolument
ignoré dans l'interprétation des masques primitifs la plus générale-
ment acceptée. Le désaccord entre cette interprétation et nos propres
conclusions est donc quasi total et il peut étre intéressant de relever
ici, du point de vue méthodologique, quelques-unes des critiques
que l'on est en droit d’adresser a la théorie exprimée par Meuli.

Nous avons parlé, plus haut, de la Kulturkreislehre. C'est sur les
travaux de cette école de diffusionnistes que Meuli a fondé au moins
les trois points suivants de sa théorie : @) le rapport entre les masques
et les sociétés secrétes, b) 1'exclusion des femmes de la société des
masques et ¢) la représentation des esprits des morts par les masques *.
Cependant, en s’appuyant sans critique préalable sur les théories des
diffusionnistes allemands, Meuli a fait preuve d’un optimisme injusti-
fié et ne s’est guére montré trés scientifique. Il a imposé, dans une
large mesure, un schéma a priori sur ses documents et, par suite,
son explication s’est nécessairement révélée n’étre qu’'un simple reflet
de ce schéma particulier. La méme remarque s’applique 4 son usage
des conceptions psychanalytiques : toute son interprétation du com-
portement des masques dépend de I’hypothése de Freud selon laquelle
13 ol il y a amour, il y a aussi hostilité inconsciente. Si I’on démontre
que la valeur de cette affirmation est limitée, ou que les déductions
de Freud sont erronées, I’explication de Meuli tombe automatique-
ment en désuétude.

En conséquence, nous pouvons a juste titre constater que l'erreur
fondamentale de Meuli et des nombreux historiens des religions qui
soutiennent les mémes théses provient de ce qu’ils n’ont pas commencé
leur étude des masques primitifs par une analyse approfondie, aussi
dénuée de préjugés que possible, de toutes les sociétés primitives dans
lesquelles les masques jouent un réle. Du point de vue de la méthode,
ce premier pas est certainement le plus important. Toute société de
masques devrait étre étudiée en premier lieu dans son propre contexte,
indépendamment des résultats obtenus dans I’analyse d’autres sociétés
semblables. Afin de minimiser les risques d’erreur, I’étude comparative

' Mais sans reconnaitre que le contenu de l'expression « esprits des morts »
varie considérablement en fonction des « principes spirituels » auxquels croient
les diverses sociétés ; en conséquence, nous n’'avons aucune garantie que cette
expression recouvre la méme idée quand elle est appliquée & deux tribus
différentes ; elle ne signifierait méme pas la méme chose & tous les degrés de
connaissance des Dogons !



MASCARADE ET COSMOLOGIE 163

proprement dite ne devrait intervenir qu'au dernier stade seulement
et, dans la mesure du possible, elle ne devrait pas s’appuyer sur des
interprétations invérifiées dérivées d’autres disciplines * ou fondées
sur des présuppositions théologiques, métaphysiques, etc.

Aussi sommaire que notre exposé ait pu étre, nous pouvons quand
méme raisonnablement espérer qu’il aura démontré que 1'histoire des
religions a bien besoin d'une nouvelle interprétation générale des
masques rituels primitifs. Contrairement a celle qu’a formulée Meuli,
cette nouvelle interprétation ne devra en aucun cas commencer par
«la plupart »2, car cela la rendrait pratiquement inutilisable. En
effet, comment un historien des religions pourrait-il s’intéresser a ce
que font ou représentent la plupart des masques primitifs ? Ce qu'’il
veut connaitre, ce sont les structures valables pour tous ces masques
et, si on lui parle de structures valables pour certains masques seu-
lement, il désire savoir desquels il s’agit et dans quelles circonstances
ou selon quels critéres on peut les isoler. Seule une synthése satisfai-
sant a ces exigences pourra étre d’une utilité quelconque a la science
générale des religions.

HENRY PERNET.

' Telle que la «reconstruction historique » totalement hypothétique des
diffusionnistes allemands ou les affirmations également invérifiées de FreuD.
2 ¢« Die Hauptmasse » (K. MEULI : « Maske, Maskereien », col. 1746).



	Mascarade et cosmologie : essai sur l'interprétation des masques rituels primitifs

