
Zeitschrift: Revue de Théologie et de Philosophie

Herausgeber: Revue de Théologie et de Philosophie

Band: 19 (1969)

Heft: 2

Artikel: Études critiques : pour l'Homme

Autor: Cornu, Michel

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-380920

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 11.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-380920
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


POUR L'HOMME

Décidément, le structuralisme a pris place dans nos modes de

penser. Que ce soit pour l'expliquer et le discuter », ou le contester,
U suscite une nombreuse httérature. L'ouvrage de Mikel Dufrenne *

ne veut pas être qu'une critique, voire une attaque du structuralisme,
mais aussi une réponse, une défense de l'homme, l'élaboration d'une
philosophie qui aurait souci de l'homme.

En effet, si l'on regarde les tendances actueUes de la philosophie,
on ne peut que constater leurs positions antihumanistes : philosophie

néo-positiviste, pour laquelle il faut « refuser à l'homme l'initiative
de la pensée pour la mettre au service de ce qui est pensé » (p. 30).
Philosophie du concept, pour laqueUe le concept « est la pensée même,
une pensée déshumanisée, impersonnelle et gratuite » (p. 31).
Philosophie du langage, qui « encourage la démission de l'homme devant
le langage » (p. 62). Philosophie du refus de l'histoire 3, et du même

coup de l'homme, pour laqueUe il s'agit « de promouvoir le système
et de le protéger contre l'érosion de l'histoire, jusqu'à le soustraire à

l'initiative toujours incertaine de l'homme » (p. 104). TeUes sont les
formes majeures de la phUosophie contemporaine que M. Dufrenne,
dans la première partie de son hvre, décrit et dénonce.

Pour notre auteur, c'est dans la pensée de Martin Heidegger que
l'on trouve l'origine de la nouvelle philosophie du concept. Cette
dernière dépossède l'homme, comme l'a fait Heidegger, des prérogatives

que la pensée critique et l'humanisme lui avaient conférées. Elle
privilégie le système, tente « d'ontologiser le formel » (p. 22) ; ainsi
l'auteur de Sein und Zeit privilégie-t-il l'Etre.

1 Cf. les deux numéros de la revue Esprit, nov. 1963 et mai 1967.
Jean-Marie Auzias : Clefs pour le structuralisme, Paris, Seghers, 1967.
Jean Piaget : Le structuralisme, Paris, PUF, 1968. Coll. Que Sais-je

2 Mikel Dufrenne : Pour l'homme, Paris, Editions du Seuil, 1968, 253 p.
3 On retrouve dans l'interview : Jean-Paul Sartre répond, publié dans le

n° 30 de la revue L'Arc, les mêmes griefs adressés par Sartre à Foucault et à
Lévi-Strauss.



POUR L HOMME II9

M. Dufrenne est particulièrement critique, je dirais même agressif,

à l'égard de Michel Foucault ». L'idée que Foucault développe
dans Les Mots et les Choses ne serait pas nouvelle ; elle aurait par
exemple « trouvé une première expression dans la notion de
Weltanschauung, si populaire dans la phUosophie de l'histoire aUemande »

(p. 39). Qu'on nous permette de remarquer ici, avec Pierre Burgelin,
qu'il ne s'agit pas en fait dans l'archéologie de Foucault, de
Weltanschauung, vision ou conception du monde, « mais de ce qui, dans un
sous-sol jusqu'ici impensé, permet que de telles conceptions soient
possibles »2. Cette distinction est importante, nous semble-t-U, pour
juger à sa juste valeur l'œuvre et l'originalité de Foucault. Son archéologie,

nous fait encore remarquer Dufrenne, est guettée par
l'idéalisme, parce qu'eUe privUégie Yepisteme, réduit l'homme au concept
d'homme, l'amène à n'être que « chose parmi les choses, ou concept
parmi les concepts... » (p. 43). Elle manque en effet l'homme réel,
l'homme du champ perceptif, « la présence de l'homme à ce monde
brut où il plonge ses racines » (p. 42). Il nous semble que le jugement
de Dufrenne, emporté sans doute par l'esprit polémique, est trop
entier ; ainsi écrit-U par exemple : « On a fait, et U faut faire, une
phUosophie de l'ambiguïté ; mais sans doute la philosophie de Foucault
est-eUe seulement une philosophie ambiguë » (p. 47). Il y a certes bien
des points discutables, pour ne pas dire plus, dans Les Mots et les

Choses ; mais il y a aussi la tentative de renouveler rigoureusement
l'histoire de la pensée, de permettre à la philosophie de situer les
sciences (et non pas d'être située par eUes, comme c'est aujourd'hui
trop souvent le cas) ; bref, il y a là une tentative qui, pour irritante
qu'eUe puisse parfois être, méritait pourtant d'être soulignée, et non
uniquement condamnée.

Le peu de bien que Dufrenne pense de Foucault nous est confirmé
indirectement, lorsque, à propos d'Althusser, il écrit : «... La réfiexion
d'Althusser me paraît plus cohérente, plus ferme et plus rigoureuse
que celle de Foucault » (p. 49). Pourtant Althusser contribue lui aussi
à cette pensée antihumaniste, parce qu'il réduit par trop le marxisme
à une science ou à une epistemologie ; parce que chez lui aussi « la
structure est dotée d'une causalité propre » (p. 57). Ne connaissant
pas l'œuvre d'Althusser, nous ne saurions dire si la critique de
Dufrenne est justifiée ou non ; nous nous permettons de renvoyer le
lecteur à ce qu'écrit J. Piaget sur Althusser (notamment p. 107 du
hvre cité), ce qui lui permettra de voir aussi un autre avis.

Dufrenne, toujours dans cette première partie, critique l'actuelle
phUosophie du langage, le structuralisme de Lévi-Strauss qui objective

1 Michel Foucault : Les Mots et les Choses. Paris, Gallimard, 1966.
» Pierre Burgelin : L'Archéologie du Savoir in Esprit, mai 1967, p. 844.



120 MICHEL CORNU

« la pensée humaine dans l'institution » (p. 87) et dissout le sens,
aboutissant par là-même à la dissolution de l'homme ; il critique encore
la psychanalyse de Lacan, qui dépersonnalise l'inconscient en le
soumettant tout entier aux lois du langage.

L'on peut s'étonner que M. Dufrenne mette et juge sur le même
plan ces pensées si diverses ; nous avons signalé ce qui nous semblait
être l'originalité de Foucault ; en tout cas l'intention de Les Mots
et les Choses est toute différente de celle qui anime les autres structu-
ralismes. Dufrenne répond lui-même à cette objection ; ce qu'il veut,
c'est souligner une convergence, une sorte de conjuration de la pensée
actueUe contre l'homme.

Aussi, dans la deuxième partie, va-t-il défendre l'homme et du
même coup la philosophie. «... La philosophie ne garde son sens que
si elle est le discours d'un homme qui s'adresse à des hommes et leur
parle du monde et de l'homme » (p. 122-123). Bien sûr, c'est de
l'homme concret qu'il sera question, de l'homme en rapport avec le
monde des choses et des autres, de l'homme auquel la phénoménologie

de Merleau-Ponty nous a rendus attentifs. Contre le système, il
faut souligner l'importance du sens, de la subjectivité. Contre les

conquêtes récentes de la science, de la technique qui risquent de nous
faire oubher l'homme, U faut rappeler que l'homme « a toujours
reconnu l'homme » (p. 145). L'homme est rencontre de l'autre ; il est
cet être pour lequel la communication est possible, justement parce
qu'il est chaque fois un être unique et incomparable qui ne se laisse

pas réduire au concept d'être humain. Et Dufrenne tente dans sa

description de l'homme de rester le plus près possible « de l'expérience
nue où il se révèle » (p. 167). L'homme, par essence, s'affirme ; une
philosophie de l'homme implique donc une philosophie de la volonté
qui, à son tour, appeUe une éthique. Contre la tendance actueUe de
la philosophie à n'être qu'épistémologie, ü faut rappeler l'exigence
de l'éthique, parce que l'homme ne peut être défini par une nature
conceptualisable, parce que le destin de l'homme n'est pas préétabli.

Cette exigence de la phUosophie n'est pas inconciliable avec
celle des sciences humaines. Dans un long et fort intéressant chapitre

que, faute de place, nous ne pouvons analyser, M. Dufrenne tente
de montrer les relations entre la science, qui elle aussi, à sa manière,
nous aide « à concevoir l'homme comme sujet » (p. 208), et la
philosophie ».

Il nous faut en venir maintenant à la Postface ; celle-ci contient
sans doute quelques-unes des idées qui tiennent très à cœur à l'auteur.
Quelles sont les chances de l'homme aujourd'hui Dufrenne nous

1 Signalons aussi à ce propos le nouvel ouvrage du Dr J. Sarano : Homme et
Sciences de l'Homme, Paris, éditions de l'Epi, 1968, 189 p.



POUR L HOMME 121

présente d'abord un constat auquel sociologues et psychologues nous
ont habitués : le développement technico-économique n'est plus maîtrisé

par l'individu. La technocratie invite l'homme à démissionner.
Il en va de même dans la vie privée de l'homme où il est invité à la
passivité : les mass media dépossèdent l'individu de sa substance,
l'invitent à la paresse dans les relations interpersonnelles. Bref, dans tous
les secteurs de la vie humaine, nous assistons à une dépersonnalisation.
C'est pourquoi la nouvelle philosophie, qui pense la mort de l'homme,
n'invente rien, car cette mort de l'homme, notre époque la vit avant
de la penser. La jeune philosophie adopte elle aussi d'ailleurs le style
technocratique. Elle se veut, à sa manière, un groupe de pression
« dont l'accès est réservé aux initiés, et dont la fonction est le monologue

bien plus que le dialogue » (p. 239). En coupant le théorique du
pratique, eUe se fait réactionnaire ; si l'on veut porter le débat à son
vrai niveau, nous devons, selon Dufrenne, l'amener sur le plan
pohtique. Contre cette philosophie technocratique, il faut revendiquer
les exigences de l'éthique ; l'individu doit se repolitiser. La tâche de
notre époque est éducative : il faut rendre l'individu capable « d'assumer

ce qui se fait autour de lui, en devenant à sa place cocréateur du
monde qui se crée» (p. 247). Les chances de l'homme aujourd'hui,
c'est que l'esprit subjectif se sauve lui-même, que l'individu, en se

sauvant, sauve l'homme.
Le livre de M. Dufrenne, même si l'on peut faire quelques réserves

quant à certaines affirmations, quant à certains points de la méthode,
même si l'on ne partage pas l'enthousiasme de l'auteur pour l'humanisme,

vient à son heure ; il nous force à questionner le structuralisme

; il nous incite surtout à reposer, après tant de philosophes, la
très vieille question de l'homme.

Michel Cornu.


	Études critiques : pour l'Homme

