Zeitschrift: Revue de Théologie et de Philosophie
Herausgeber: Revue de Théologie et de Philosophie

Band: 19 (1969)

Heft: 2

Artikel: La "philosophie chrétienne” et I'exégese d'exode 3:14 : selon M.
Etienne Gilson

Autor: Brunn, Emilie zum

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-380916

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 08.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-380916
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

LA « PHILOSOPHIE CHRETIENNE »
ET L’'EXEGESE D’EXODE 3 : 14

SELON M. ETIENNE GILSON

A T'époque ol la Sorbonne ignorait encore, entre les Grecs et
Descartes, 1'«entracte» du Moyen Age, Gilson eut le mérite de
redécouvrir la valeur métaphysique de la pensée médiévale et son
originalité par rapport a la philosophie grecque. Il chercha pendant
longtemps la raison de cette originalité qu’il finit par attribuer a
I'influence de la Révélation. C’est ainsi qu’il fut amené & définir la
notion de «philosophie chrétienne», qui joua désormais un réle
capital dans son ceuvre d’historien et de philosophe 1.

En cherchant a scruter cette notion, telle que Gilson s’employa
a la définir autour des années trente, on s’apercoit que sa réflexion
a ce sujet s’était amorcée dans une perspective nettement augusti-
nienne. Combattant la conception d'une philosophie séparée de la
théologie, qui était alors celle de certains néo-thomistes, du Pére
Mandonnet notamment, Gilson défendait contre eux la méthode
unitive d’Augustin.

Ce qui caractérise la méthode augustinienne comme telle, c’est le refus

d’aveugler systématiquement la raison en fermant les yeux a ce que la foi
montre, d’ou I'idéal corrélatif d'une philosophie chrétienme qui soit philo-

1 « C’est I'étude de I'histoire de la philosophie médiévale qui m’a conduit
a me poser le probléme, et non la position théorique du probléme qui m’a con-
duit a 1'étude de l'histoire. J'ai d’abord étudié l'influence de la philosophie
médiévale sur certains aspects de la philosophie moderne ; puis la philosophie
médiévale elle-méme, et je me suis enfin demandé comment il se faisait que les
unes et les autres fussent si différentes de la philosophie grecque. C'est seulement
alors, assez tardivement, que le probléme de l'influence exercée par le christia-
nisme sur le développement de la pensée médiévale s’est posé & mon esprit. Ce
que je cherche dans la notion de philosophie chrétienne, c’est une traduction
conceptuelle de ce que je crois étre un objet historiquement observable : la
philosophie dans son état chrétien. » Bulletin de la Société francaise de philo-
sophie, Paris, mars 1931, p. 72. Gilson fait part de ses recherches a ce sujet dans
les deux premiers chapitres de L’esprit de la philosophie médidvale, dont la
premiére édition date de 1932. Voir aussi Le Philosophe et la Théologie, Paris
1960, p. 97 sq. et 194 sq.



LA « PHILOSOPHIE CHRETIENNE » ET L'EXEGESE D’EXODE 3 : 14 05

sophie en tant que chrétienne parce que, tout en laissant & chaque con-
naissance son ordre propre, le philosophe chrétien comsidéve la révélation
comme une source de lumiéres pour sa raison I.

C’est parce que, chez Augustin, la réflexion philosophique n’est
jamais séparée de la recherche du salut que Gilson voyait dans sa
pensée le modele de la philosophie chrétienne 2. Il se proposait de
montrer que la doctrine de Thomas d’Aquin est en parfait accord avec
celle d’Augustin sur la conception d’une philosophie qui soit « chré-
tienne en tant que philosophie ». Il indiquait les lignes de conver-
gence: Thomas ne différant d’Augustin, & son avis, que sur les justi-
fications techniques de solutions qui seraient identiques chez 1'un et
chez 'autre. Il estimait enfin que ces différences secondaires s’estom-
paient dans 'unité d’un dessein commun, défini par le célebre verset
de Romains 1 : 20.

Ce qu’il importerait par conséquent de comprendre, c’est que le pro-
gramme de la philosophie chrétienne est un et le méme pour saint Thomas
et saint Augustin : invisibilia dei per ea quae facta sunt 3.

Ainsi Gilson, admirateur de saint Thomas et néanmoins désireux
de promouvoir I’avenir de la métaphysique augustinienne, paraissait
devoir se situer a mi-distance entre Blondel et Maritain, ces deux
autres grands protagonistes d'une « philosophie chrétienne ».

Rejetant les « dichotomies scolastiques », Blondel estimait qu’Au-
gustin est essentiellement un philosophe 4 : il se proposait de consti-
tuer lui-méme, dans une perspective analogue, mais qui ne laissait
pas d’étre originale, une « philosophie chrétienne » dont la préoccu-
pation centrale était celle du salut. Si proche qu’elle pit sembler au
premier abord de celle de Gilson, la recherche de Blondel se révéla
de tout autre nature, puisque le premier s’attachait a démontrer que

1 Introduction a U'étude de saint Augustin, Paris 1929, p. 301-302 (Cf. éd. de
1043 3, p- 318-319). Les soulignements sont de 'auteur.

2 ¢ L’ordre surnaturel par lequel il avait eu acces a la vérité fut toujours
pour lui partie intégrante de I'investigation philosophique. C’est la grace qui fait
de la science une sagesse et de I'effort moral une vertu, si bien qu’au lieu de voir
dans le christianisme le couronnement postiche de la philosophie, il voit dans la
philosophie un aspect du christianisme méme, puisqu’il est la voie, la vérité et la
vie. Considéré sous cet aspect, I'augustinisme est autre chose et plus qu'une
philosophie chrétienne, il en est la charte et le modele perdurable. En dehors
de lui, on peut trouver des philosophies anti-chrétiennes ou des philosophies
compatibles avec le christianisme, mais pour étre chrétienne en tant que philo-
sophie, une philosophie sera augustinienne ou ne sera pas...» L’avenir de la
métaphysique augustinienne, dans Revue de Philosophie, Paris 1930, p. 708.

3 Art. cit. p. 712.

4 M. BLONDEL : Le quinziéme centenaive de la mort de saint Augustin :
Vunité orviginale et la vie permanente de sa doctrine philosophique, dans Revue de
Métaphysique et de Morale, Paris 1930. Texte reproduit dans 1'édition de H.
Goubhier : BLONDEL, Dialogues avec les philosophes, Paris 1966, p. 143 sq.



96 EMILIE ZUM BRUNN

la «philosophie chrétienne» était déja constituée historiquement
dans ses ¢léments fondamentaux .

Quant & Maritain, loin d’admettre que la pensée augustinienne
fat une philosophie, il la caractérisait comme une sagesse théologale
ayant assumé la philosophie au service de son but immédiat, le salut
des hommes. Il estimait qu’au-dessous de cette sagesse, 1'explication
scolastique des sciences théologiques et philosophique s’était faite sans
rupture d’unité 2. Il devait bientét proclamer que la tache propre a
notre époque était de constituer, dans la ligne de cette différenciation
progressive, une ¢« philosophie chrétienne » profane. Contrairement a
la théologie, elle serait autonome dans sa démarche, ce qui ne I'em-
pécherait pas d’étre éclairée par la lumiére de la Révélation.

Ainsi, a l'occasion du jubilé augustinien de 1930, des différences
profondes se faisaient jour entre ces interprétes modernes du nis:
credideritis, mon intelligetis. Ce fut peu aprés qu’éclata la célébre
« querelle de la philosophie chrétienne », lors des débats de la Société
francaise de philosophie, en mars 1931. Emile Bréhier aboutissait &
des conclusions diamétralement opposées a celles de Gilson, tout en
se situant comme lui au niveau de l'interprétation du donné histori-
que, mais dans une perspective qu’il définissait lui-méme comme
rationaliste. Il déniait toute existence a la « philosophie chrétienne » 3.
Ces débats se poursuivirent a la Journée d’études de la Société
thomiste, en septembre 1933. On y vit de nombreux penseurs chré-
tiens défendre une position analogue a celle de Bréhier, au nom de la
séparation des sciences théologique et philosophique. Comme Gilson
le fit remarquer avec humour, ils ne réussirent guére & mettre en
lumiére que la confusion d’esprit et les contradictions suscitées par
cette notion hybride : « philosophie chrétienne ».

I ¢..pour quelqu'un qui est convaincu que le christianisme a apporté
quelque chose, il y a un changement dans I'histoire de la philosophie a partir
du christianisme. La philosophie ne se présente plus alors sous le méme aspect
qu’a I’époque des Grecs. Pour ce quelqu’un 13, il y a une ceuvre extrémement
intéressante a tenter, extrémement importante a réaliser, méme ne fiit-ce que
partiellement : montrer qu’il y a eu un apport du christianisme. C’est a cela
que je tiens ; c’est la seule chose a laquelle je tienne. » La Philosophie chrétienne.
Journée d’études de la Société thomiste, Juvisy 1933, p. 65. Concernant le refus
opposé par Blondel & la conception «exclusivement historique » de Gilson,
voir surtout la Lettre de M. Maurice Blondel, publiée en appendice aux comptes-
rendus de la Journée thomiste, op. cif. p. 86 sq.

3 J. MARITAIN : De la Sagesse augustinienne, étude parue dans la Revue de
Philosophie, 1930 et reproduite dans Les Degrés du Savoir, Paris 1946, p. 577 sq.

3 Bulletin de la Société frangaise de philosophie, 1931, p. 49 sq. Voir aussi
Y a-t-il une philosophie chrétienne ? dans la Revue de Métaphysique et de Morale,
1931, p. I33 sq., ainsi que divers passages de son Histoire de la philosophie,
analysés par H. Bars, dans Maritain en notre temps, Paris 1959, p. 210 sq., et
par C. TRESMONTANT, dans La Métaphysique du christianisme et la Naissance
de la philosophie chrétienne, Paris 1961, p. 9 sq.



LA « PHILOSOPHIE CHRETIENNE » ET L'EXEGESE D'EXODE 3:14 Q7

Sans s’attarder sur ces débats dont ce dernier semble avoir été
bon gré mal gré le principal instigateur I, on doit noter l'influence
qu’en retour ils exercérent sur lui en l'incitant A préciser sa pensée. C’est
ainsi qu’il accepta les définitions strictement thomistes proposées
par Maritain, et renonga en vertu de la distinction des lumiéres
naturelle et surnaturelle a sa formule augustinienne d’une philosophie
« chrétienne en tant que philosophie » 2. Les deux penseurs se mirent
d’accord pour définir un «état chrétien» de la philosophie, grice
auquel le ferment surnaturel, sans entrer dans sa texture méme, et
par conséquent sans modifier sa nature, 'a pourtant amenée a
progresser sur le plan rationnel qui est le sien 3.

Malgré 1'estime réciproque que ces deux grands disciples de
Thomas d’Aquin se sont désormais témoignée, leurs perspectives sont
demeurées différentes. Le souci principal de Maritain était de travail-
ler a I’édification d'une « philosophie chrétienne » profane qui répondit
aux besoins de notre temps, tandis que Gilson ne s’est guére pré-
occupé que des thémes ol la raison peut venir butiner son bien auprés
de la Révélation.

En premier lieu, et c’est peut-étre le trait le plus apparent de son attitude,
le philosophe chrétien est un homme qui opére un choix parmi les problémes
philosophiques. En droit, il est capable de s’intéresser a la totalité de ces
problémes aussi bien que n’importe quel autre philosophe ; en fait, il s’inté-
resse uniquement ou surtout & ceux dont la solution importe a la conduite
de sa vie religieuse. Le reste, indifférent en soi, devient 'objet de ce que saint
Augustin, saint Bernard et saint Bonaventure stigmatisent du nom de
curiosité : vana curiositas, turpis curiositas 4.

L’attitude de Gilson & ce sujet n’a guére varié. Il est resté en cela
bien plus augustinien qu’on ne s’y attendrait. C’est pourquoi des
ceuvres assez récentes, 1'Introduction a la philosophie chrétienne, Le
Philosophe et la théologie, ont déconcerté les thomistes les plus accueil-
lants a la notion de « philosophie chrétienne » 5.

Aussi convient-il d’examiner en quoi a consisté exactement 1'évo-
lution de Gilson, parti d'une conception augustinienne de la « philo-

1 Voir a ce sujet A. RENARD : La Querelle sur la possibilité de la philosophie
chrétienne, Paris 1941, et H. BARS, Maritain en notve temps, p. 203 sq.

2 Voir les textes cités plus haut, p. 1-2 et note 2, p. 2.

3 Voir J. MARITAIN, dans Bulletin de la Société frangaise de philosophie,
1931, p. 59 sq. ; De la Philosophie chrétienne, Paris 1933, p. 37 sq.

4 L’esprit de la philosophie médidvale, Paris 1948 2, p. 33.

5 « Ce que M. Gilson nous propose sous le nom de philosophie chrétienne,
c’est la métaphysique d'un théologien.» CL. J. GEFFRE : Philosopher dans la
foi, dans La Vie Spirituelle, Paris, février 1961, p. 224. Une remarque analogue
avait été faite au sujet de L’Esprit de la philosophie médiévale par C. JOURNET :
Introduction & la théologie, Paris 1947, p. 278. Voir a ce sujet la remarquable
analyse de P. VioNAUX : Philosophie chrétienne et théologie de I'histoire, dans
Mélanges H. de Lubac, 111, Paris, 1964, p. 263-275.



08 EMILIE ZUM BRUNN

sophie chrétienne » pour aboutir a une conception qu’on peut carac-
tériser comme thomiste, avec les réserves que nous venons de marquer.
Ce changement se situe au niveau de 'ontologie plutdot qu’a celui de
la spécification des sciences théologique et philosophique. Davantage
que les précisions de Maritain a ce sujet, ne serait-ce pas la thése du
Pére Del Prado, De Veritate fundamentali philosophiae christianae,
qui a joué un role décisif dans la pensée de Gilson ? *

La vérité fondamentale de la «philosophie chrétienne», c’est,
selon Del Prado, I'identité de I’essence et de 1’existence en Dieu, telle
que l'affirme Thomas d’Aquin. Gilson avoue n’avoir saisi que tardi-
vement le sens plénier de cette vérité 2. Il a exposé sa découverte dans
la quatriéme édition du Thomesme, publiée en 1941. Il établit 14, ainsi
que dans God and Philosophy, paru la méme année, la thése de I'exis-
tentialité de la pensée thomiste et, corrélativement, celle de 1'essen-
tialisme augustinien.

Tandis que, chez Thomas d’Aquin, les preuves de l'existence de
Dieu, remontant de ’esse créé A 1'actus essend: incréé, sont A la fois
expérimentales et existentielles, elles se réduiraient chez Anselme,
Richard de Saint-Victor et Alexandre de Halés & une simple inspec-
tion des essences 3. Gilson est désormais convaincu que seul Thomas
d’Aquin a su donner son sens plein au verset de Romains I : 20, alors
qu’il voyait autrefois dans ce texte I'expression du programme unique
de la « philosophie chrétienne », commun a Augustin et & Thomas 4.

S’il est vrai que Gilson n’identifie pas la pensée des augustiniens
mentionnés ci-dessus avec celle de leur maitre, il recherche cependant
les causes de leur « essentialisme » chez lui et chez Platon. Il fait un
bref procés a la théorie platonicienne de 1’étre, complétement « désexis-
tentialisée » selon lui, qu’Augustin utilise pour interpréter la révé-
lation d’Exode 3:14: Ego sum qui sum. Sa nouvelle perspective
ontologique ameéne Gilson & nuancer en un sens trés différent ses
affirmations antérieures concernant l'unité et la continuité de la

' N. peEL PrADO : De Veritate fundamentali philosophiae christianae, Fribourg
1911. Voir L’Esprit de la philosophie médiévale, p. 430, note 50.

2 ¢ Il est néanmoins troublant de constater qu’'on a pu soi-méme lire et
enseigner la doctrine de saint Thomas sans avoir compris le sens vrai qu’avait
pour lui la notion d’étre dont en philosophie tout dépend. Pendant combien
de temps ai-je pu tourner autour sans la voir ? Vingt ans, peut-étre.» Le
Philosophe et la Théologie, Paris 1960, p. 223. (La premiére édition du Thomisme
date de 1919).

3 Le Thomisme, Paris 1948 5, p. 73 sq-

4 ¢« Il ne reste donc a I'homme d’autre recours ici-bas que de remonter
vers Dieu par la pensée, a partir de la connaissance sensible que nous avons
de ses effets. Aussi bien, on ne fait rien de plus en le faisant, que de donner
son sens plein a la parole de 'apétre : Invisibilia Dei per ea quae facta sunt,
intellecta conspiciuntur. Parole dont on peut dire que tous les théologiens et
philosophes chrétiens 'ont citée, mais que saint Thomas l'a prise dans toute
sa force. » Le Thomisme, p. 87. Cf. le texte cité plus haut, p. 2.



LA « PHILOSOPHIE CHRETIENNE » ET L'EXEGESE D'EXODE 3:I4  QQ

« philosophie chrétienne ». Il faut citer ce texte qui marque le tournant
de sa pensée :

L’identification de Dieu et de I'Etre est certainement un bien commun
de la philosophie chrétienne, comme chrétienne, mais I’accord des penseurs
chrétiens sur ce point n’empéche pas que, comme philosophes, ils ne se
soient divisés sur l'interprétation de la notion d’étre. L’Ecriture sainte ne
contient aucun traité de métaphysique. Les premiers penseurs chrétiens
n’ont donc disposé de rien d’autre, pour penser philosophiquement le
contenu de leur foi, que de techniques philosophiques élaborées a des fins
bien différentes. L'histoire de la philosophie chrétienne est donc, dans une
large mesure, celle d’une religion qui prend progressivement conscience des
notions philosophiques dont, comme religion, elle peut a la rigueur se passer,
mais qu’elle reconnait de plus en plus clairement comme définissant la philo-
sophie de ceux de ses fidéles qui veulent en avoir une. Que les penseurs
chrétiens aient longuement peiné pour éclaircir le sens de ce texte fonda-
mental de I’Exode, et qu'un progrés se soit produit dans son interprétation
métaphysique, on pourrait le deviner a la seule inspection des deux notions
si différentes de 1'étre que nous avons vues s’opposer sur le probléme de
I’existence de Dieu. Mais I’histoire nous permet de ’observer pour ainsi dire
in vivo, en comparant l'interprétation essentialiste du texte de I'Exode a
laquelle saint Augustin s’est finalement arrété, avec l'interprétation existen-
tielle du méme texte qu'a développée saint Thomas d’Aquin .

Gilson oppose désormais deux interprétations qu’il jugeait autre-
fois équivalentes. Il ne considére plus simplement I’affirmation que
Dieu est 1’Acte d’exister comme 1'explicitation ultime du fait qu’il est
son essence 2, mais comme une ¢ révolution métaphysique » qui seule
permettrait une approche fidele au sens du texte révélé, par opposition
a une conception qui serait demeurée grecque 3.

t Le Thomisme, p. 123. Cf. au sujet de Platon : « L'ontologie se constitue
donc tout entiére sur le plan de la pensée pure, ot le seul indice concevable
de la réalité d'un étre est son aptitude a devenir objet de définition. Ce qu’il
y a peut-étre de plus constant chez Platon, c’est sa fidélité a cette ontologie de
V’essence. » L'Etre et I’Essence, Paris 1948, p. 35.

2 ¢ ...c’est 'Exode qui pose le principe auquel la philosophie chrétienne
tout entiére sera désormais suspendue. A partir de ce moment, il est entendu une
fois pour toutes que I'étre est le nom propre de Dieu et que, selon la parole de
saint Ephrem reprise plus tard par saint Bonaventure, ce nom désigne son
essence méme. Or dire que le mot étre désigne 1’essence de Dieu et que Dieu
est le seul dont ce mot désigne l'essence, c’est dire qu’en Dieu l'essence est
identique a I'existence et qu'il est le seul en qui I’essence et I'existence soient
identiques. » L’Esprit de la philosophie médiédvale, p. 50-51. Gilson analyse
I'interprétation augustinienne d’Exode 3: 14 surtout dans Philosophie et Incar-
nation chez saint Augustin, Montréal 1947 ; celle de Thomas d’Aquin principale-
ment dans le chapitre 4 du Thomisme (édition signalée), et dans I'Introduction
a la philosophie chrétienne, Paris 1960.

3 « What still remains Greek in Augustine’s thought is his very notion of
what it is to be. His ontology, or science of being, is an « essential » rather than
an « existential » one. In other words, it exhibits a marked tendency to reduce
the existence of a thing to its essence, and to answer the question : What is it



I00 EMILIE ZUM BRUNN

On peut se demander si cette sorte de conversion philosophique a
I'« existentialisme » de Thomas d’Aquin ne s’est pas effectuée au
détriment de l'objectivité historique en ce qui regarde Augustin. En
effet, Gilson a étudié a fond la conception thomiste de I'étre depuis
qu’il y a découvert le sens plénier de I’E go sum qui sum. Or sa synthése
de la pensée augustinienne avait été faite auparavant. Quoiqu’elle
fat par certains de ses aspects un modéle de pénétration de cette
« philosophie chrétienne », il n’avait pas approfondi 1'ontologie d’Au-
gustin ni le rdle qu’y joue l'interprétation d’Exode 3: 14 *. Depuis
lors il ne les a examinées qu’en contrepoint de l'interprétation tho-
miste. Autrement dit, les deux études n’ont pas été faites sur le méme
plan d’'une enquéte visant a comprendre l'intention de l'auteur a
partir de sa propre problématique. Gilson n’a pas pris la peine de
scruter l'essenfia augustinienne avec l’attention passionnée qu’il
accorde a 'actus essendi thomiste. On ne peut s’empécher de regretter
que, du fait de son changement d’optique, il n’ait pas poursuivi
I'effort de compréhension ébauché dans L’'Esprit de la philosophie
médiévale.
S’il (Dieu) est essentia, c’est parce que ce mot signifie 'acte positif méme

par lequel I'’Etre est, comme si esse pouvait engendrer le participe présent
actif essens, d’ou 'on dériverait essentia 2.

Par la suite, Gilson s’est contenté de juger rétrospectivement
I'essentia augustinienne, I'assimilant en somme a 1'essentia thomiste.

for a thing to be ? by saying : It is to be that which it is. A most sensible
answer indeed, but perhaps not the deepest conceivable one in philosophy,
and certainly not one for a Christian philosopher speculating on a world created
by the Christian God. For reasons which I will later try to make clear, it was
not easy to go beyond Saint Augustine, because the limit he had reached was
the limit of Greek ontology itself, and therefore just about the very limit
which the human mind can reach in matters of metaphysics... philosophers
were not able to reach, beyond essences, the existential energies which are
their very causes, until the Jewish-Christian Revelation had taught them that
«to be » was the proper name of the Supreme Being. The decisive progress
achieved by metaphysics in the light of Christian faith has not been to realize
that there must be a first being, cause of being in all things. The greatest among
the Greeks already knew it... a decisive metaphysical progress or, rather, a true
metaphysical revolution was achieved when somebody began to translate all
the problems concerning being from the language of essences into that of exist-
ences. From its earliest origins, metaphysics had always obscurely aimed at
becoming existential ; from the time of Saint Thomas Aquinas it has always
been so, and to such an extent that metaphysics has regularly lost its very
existence every time it has lost its existentiality. » God and Philosophy, Yale
1961 3, p. 61-67.

I Gilson n’a pas songé a mentionner le théme de 1'étre parmi les « quelques
theéses capitales, essentielles, qui, commandant l’ensemble de la doctrine,
permettent seules d’'en ordonner et d’en interpréter exactement le détail. »
Introduction a I'étude de saint Augustin, Paris 1929 1, Préface, p. 1. C’est & peine
s'il effleure ce théme p. 27-28 et 279-280.

2 L’Esprit de la philosophie médiévale, p. 54.



LA « PHILOSOPHIE CHRETIENNE » ET L'EXEGESE D'EXODE 3:1I4  IOI

Or cette derniére a un sens a la fois plus technique et plus restreint,
puisqu’elle se compose avec l'esse, alors que ces deux termes sont
généralement synonymes chez Augustin. Mais, nous ’avons remarqué,
I'ontologie de ce dernier semble étre apparue & Gilson principalement
sous le jour de sa responsabilité concernant les théologies médiévales
de l'essence auxquelles s’opposait Thomas d’Aquin. Cette paternité
induit le philosophe, plutét que I'historien, a reléguer la métaphysique
d’Augustin au niveau de l'essentialisme qui caractériserait la pensée
grecque. Il n’est donc plus question, comme autrefois, de promouvoir
I'avenir de cette métaphysique, puisqu’elle incarne désormais un passé
qu'il s’agit de transcender.

D’entrée de jeu, ce préjugé interdit a Gilson de comprendre le
sens plénier de l'interprétation augustinienne d’Exode 3:14. Car
lorsqu’il s’agit de la saisie platonicienne de l’essence, il néglige les
démarches qui, pour parler son langage, sont aussi « existentielles »
dans leur ordre que les preuves thomistes. Nous voulons dire que ces
démarches atteignent l'étre réel, et non une simple abstraction.
Comme Platon, Augustin veut aller au vrai ouv 6y ) yuxp et sa
réflexion sur I'spsum esse est partie intégrante de 1’ascension spirituelle
vers Dieu.

I1 est significatif 4 cet égard que Gilson ne reléve guére le vocabu-
laire si « existentiel » au moyen duquel Augustin désigne le Dieu de
I’Exode, sa fagon hardie de substantiver les formes verbales esse,
est, sum. Pourtant on rencontre ces termes bien plus fréquemment que
celui d’essentia dans les passages de ses ceuvres qui commentent le
fameux verset biblique. Gilson croit pouvoir limiter cette atteinte
« existentielle » au domaine religieux pour reléguer la saisie proprement
métaphysique au niveau de 1l'essence *. Mais une telle dissociation
parait fort artificielle a I’endroit d'un « philosophe chrétien » comme
Augustin. D’ailleurs elle risque de mettre en question l'interprétation
thomiste elle-méme, car Thomas d’Aquin a conservé des éléments
fondamentaux de la conception augustinienne. Nous nous proposons
de le montrer ailleurs, en confrontant dans le détail ces deux traduc-
tions de I'Ego sum qui sum 2.

* « What happened to Saint Augustine is only too clear. An unsurpassed
exponent of Christian wisdom, he never had the philosophy of his theology.
The God of Augustine is the true Christian God, of whose pure Act of existing
nothing better can be said than: He is; but when Augustine undertakes to
describe existence in philosophical terms, he at once falls back upon the Greek
identification of being with the notions of immateriality, intelligibility, immu-
tability, and unity. » God and Philosophy, p. 60.

2 Tout en adoptant le jugement de Gilson sur 1’« essentialisme » platonicien,
M. James Anderson a tenté de rapprocher ces deux interprétations en montrant
I'v existentialité » de la métaphysique augustinienne. Voir J. F. ANDERSON :
Saint Augustine and Being, La Haye 1965, et notre « note critique » & ce sujet,
dans Revue de Métaphysique et de Morale, 1967, p. 128 sq.



102 EMILIE ZUM BRUNN

Il y a, on le sait, des tentatives plus radicales que celle de Gilson
pour «déshelléniser » l'interprétation d’Exode 3:14. Les exégétes
modernes retournent contre toute interprétation ontologique, quelle
qu’elle soit, I'accusation d’hellénisme qu’il formulait a 1'égard d’Au-
gustin. Ils estiment pour la plupart que ’eheyeh ’asher 'eheyeh n’a pas
un sens philosophique, mais qu’il est un nom de délivrance, parce
qu’il est une réponse faite au peuple juif dans sa détresse . Dans
le meilleur des cas, ils admettront que l'interprétation traditionnelle,
fondée sur la traduction hellénisante des Septante, &yw eim 6 dv, est
un contresens génial.

On sait que Gilson a défendu avec véhémence le sens ontologique
qu’il estime révélé contre ces représentants de la critique philolo-
gique 2. Sans doute peut-on souvent leur reprocher de méconnaitre,
au nom d’une conception quelque peu étriquée du sens littéral, les
richesses spirituelles de ce contresens bimillénaire, si contresens il y a.
Mais pour qui cherche a tenir compte des progrés de leur discipline
sans rejeter pour autant l'interprétation traditionnelle, il faut recon-
naitre qu’Augustin est d'un meilleur secours que Thomas d’Aquin,
justement parce que sa philosophie ne veut pas étre autre chose
qu'un ¢ntellectus fidei. C'est pourquoi la signification qu’il donne a
I’Ego sum qui sum est indissociablement ontologique et sotériologique.

Chez Thomas d’Aquin, la traduction métaphysique d’Exode 3 : 14
a sans doute pour but ultime de rejoindre ce sens salutaire. Mais il
est évident que dans un type de savoir qui, a 'opposé de la philoso-
phie augustinienne, n’est pas essentiellement anagogique, c’est-a-dire
qui ne vise pas le salut comme but immédiat, ce sens n’est pas appa-
rent de prime abord, méme si on I'y trouve en seconde lecture.

Voila pourquoi l'opposition entre une philosophie pleinement
chrétienne et une philosophie demeurée grecque ne saurait expliquer
de facon satisfaisante ce qui sépare Augustin de Thomas d’Aquin.
Il convient plutét de se demander si leurs métaphysiques ne sont
pas irréductibles parce que la premiere est essentiellement une

1 ¢ Ce n'est pas une affirmation philosophique de I'étre, signifiant I’absolu,
I'aséité, etc. Une telle affirmation est tout a fait contraire a I’esprit de I’Ancien
Testament. L’ensemble du texte montre que Yahvé veut révéler non pas
comment il est, mais comment il va se manifester a Israél. Cette révélation, au
lieu de définir Dieu, reste enveloppée d’indétermination et de mystére ; il
faut y voir avant tout une « réponse de Dieu a ’homme qui se trouve dans une
situation désespérée. » G. voN RAD : Die Theologie des Alten Testaments, Miinich
1958, t. 1, p. 181. Selon une école exégétique plus restreinte, qui compte déja
quelques représentants au moyen age, il s’agirait avant tout ou méme exclusi-
vement d’un énoncé de transcendance affirmant l'ineffabilité du nom divin.
Voir & ce sujet, ainsi que sur les interprétations anciennes et modernes
d’Exode 3: 14, l'article d’A.-M. DUBARLE : La signification du nom de Yahweh,
dans la Revue des Sciences philosophiques et théologiques, Paris 1951, p. 3 sq.

2 Introduction & la philosophie chrétienne, p. 46 sq.



LA « PHILOSOPHIE CHRETIENNE » ET L’EXEGESE D'EXODE 3 : I4 103

philosophie du salut, tandis que la seconde est essentiellement une
explication de l'univers et de sa cause. Gilson lui-méme a exprimé
cette différence a sa maniére, en des formules frappantes.

Considérée dans son inspiration profonde et jusque dans les détails de sa
structure technique, toute la doctrine de saint Augustin est dominée par un
fait : I'expérience religieuse de sa propre conversion. En ce sens j'ai cru
pouvoir écrire ailleurs et je pense qu’il reste vrai de dire que sa philosophie
est essentiellement une « métaphysique de la conversion ». La difficulté,
pour Augustin, fut toujours d’amener a leur point de coincidence sa méta-
physique de la conversion et la métaphysique de I’Exode. Car il se réclamait
de l'une et de l'autre ; il savait, il sentait méme qu’elles ne font qu’une,
mais il est beaucoup plus facile de faire place a la conversion en partant de
I’Exode que de rejoindre I’Exode en partant de la conversion .

On I'a vu plus haut, la vraie « métaphysique de 1’Exode », selon
Gilson, commence par établir la connaissance de «celui qui est»
comme actus essend: a partir de l'esse des créatures, selon l'interpré-
tation thomiste de Romains 1 : 20 2. La « métaphysique de la conver-
sion », elle, donne accés a « celui qui est » par le moyen de l'intériorité
spirituelle, selon une interprétation différente du méme verset,
qu’on peut résumer dans la formule augustinienne : ab exterioribus ad
wnteriora, ab inferioribus ad superiora 3.

A vrai dire, une telle distinction dépasse par sa portée I’'opposition
entre philosophies chrétiennes et non chrétiennes. Le prototype des
« métaphysiques de la conversion », dans la civilisation occidentale,
est platonicien. Lorsqu’elles sont chrétiennes, les philosophies de ce
type comportent par rapport a leur modéle originel des différences
importantes, dues aux incidences de la Révélation. Mais leur visée
essentielle demeure la méme, qu’on l'appelle délivrance ou salut.
Elles ne considérent le monde extérieur que dans la mesure ou il
joue un réle par rapport a la fin qui seule les intéresse.

C’est pourquoi l'excellente expression de Gilson, une « métaphy-
sique de la conversion », doit étre entendue en un sens beaucoup plus
vaste qu’il ne parait I’avoir soupgonné. Une telle métaphysique ne
s’explique pas uniquement par l'expérience personnelle d’Augustin,
puisque c’est la philosophie néo-platonicienne qui lui a permis d’expri-
mer meétaphysiquement cette expérience et de 1'utiliser en la trans-
cendant pour scruter le mystére de la création et des fins derniéres 4.
La « métaphysique de la conversion » se situe ainsi dans une perspec-
tive trés différente de ce que Gilson considére comme la véritable

1 L’Esprit de la Philosophie médiévale, p. 137.

2 Voir plus haut p. 98 et note 4.

3 Revocat se ab exterviovibus ad inteviova, ab inferioribus ad superiora.
AvucusTIN ; Enarratio in Ps.145: 5, texte cité dans 1'Introduction a I'étude de
Saint Augustin, 19291, p. 26, note 1.

4 AUGUSTIN : Confessions, livres X1 & XIII ; De Genest ad litteram, lib. X11,
surtout I, 4, 9; I, 5, 10; III, 20, 30.



104 EMILIE ZUM BRUNN

«métaphysique de I’Exode». Pour étre moins «facile», elle n’est
assurément pas moins profonde.

Que conclure en ce qui concerne le rapport établi par Gilson entre
I'exégese d’Exode 3:14 et la «philosophie chrétienne» ? Tout en
admettant la spécificité de la ou plutdt des « philosophies chrétien-
nes », due aux incidences de la Révélation, il faut reconnaitre qu'’il
est parfois trés difficile d’établir en quoi consiste cette spécificité,
questions de dogme mises & part. A preuve que l'interprétation
augustinienne et 'interprétation thomiste, selon qu’elles sont jugées
par Gilson ou par les exégétes actuels, finissent par connaitre un sort
semblable. Tantét I'une, tantot 'une et I'autre indifféremment sont
stigmatisées comme grecques. C'est par contraste avec la pensée
hellénique qu’on fait ressortir le sens authentique du texte révélé.
Mais ce qui demeure chrétien pour le premier devient grec pour
les seconds, selon un processus qui finit par dépouiller la notion d’étre
des sens les plus riches que lui a donnés la tradition philosophique de
I'Occident, pour ne plus retenir a la limite que le sens «pur» de
I’hébreu.

Les exégétes ont raison de nous mettre en garde contre une
traduction qui serait purement spéculative. Ils nous rendent plus
attentifs au réle qu’a joué dans l'interprétation traditionnelle une
pensée non juive et non chrétienne. Mais ils semblent généralement
méconnaitre l’acception religieuse et méme sotériologique que le
terme «étre» a regue dans de larges régions de cette pensée. C'est
pourquoi ils ne paraissent pas toujours se douter que le sacrifice de
I'interprétation traditionnelle d’Exode 3:14 représenterait un
appauvrissement redoutable pour la pensée chrétienne, d’autant plus
que cette interprétation, loin de se réduire au seul héritage hellénique,
est tout imprégnée de résonances bibliques.

Par ailleurs, comment séparer a coup siir ce qui est grec de ce qui
est chrétien dans cette interprétation, a moins de réduire I’ensemble
de la pensée grecque a un rationalisme ? Plutoét que d’affirmer des
oppositions qui risquent d’étre simplistes, ne vaudrait-il pas mieux,
en utilisant a bon escient les sciences philologiques, confronter
cette derniére de facon plus positive et plus profonde avec la pensée
hébraique ? Ainsi, sans minimiser ce qu’elles ont chacune de spéci-
fique, Thorlief Boman a tenté de montrer leur complémentarité et
méme leurs analogies. En comparant, entre autres, la notion hébraique
du hayah divin et la conception platonicienne du Bien superessentiel
(conception qui a été transposée dans I'ipsum esse des Péres et des
théologiens latins), il a relevé des correspondances frappantes entre
ces deux fagons de désigner la réalité supréme =.

* T. BoMAN : Hebrew Thought compared with Greek, traduit de l'allemand,
avec les révisions de 1'auteur, Londres 1960, p. 46 sq.



LA « PHILOSOPHIE CHRETIENNE » ET L’EXEGESE D’EXODE 3:14  IO05

GrAce aux recherches des exégétes et des Quellenforscher, 'historien
de la philosophie se rend toujours mieux compte de la circonspection
dont il doit faire preuve en étudiant l'interprétation traditionnelle
d’Exode 3: 14 1. D’ailleurs, Augustin leur avait donné raison long-
temps d’avance, en reconnaissant qu’il devait aux «livres des plato-
niciens » ces deux thémes fonciers et complémentaires de sa méta-
physique : D'affirmation que Dieu est 1’étre absolu et que I'dme
participe de lui. Ces vérités n’étaient autres, estimait-il, que celles
qu'il retrouvait dans I’Ecriture, et il s’interrogeait sur le mystére de
cette rencontre 2.

La question qu’Augustin se posait est toujours actuelle. Quoique
notre époque ne paraisse guére mieux outillée que la sienne pour
répondre sur le fond du probléme (autre forme de révélation, connais-
sance ¢naturelle» de l'esprit humain ?), le besoin se fait sentir
d’adopter une attitude cecuménique envers les traditions spirituelles
et intellectuelles non chrétiennes. Ce serait justice envers celle qui
s’est mélée si intimément A la pensée chrétienne qu’il est devenu
trés difficile de I'en distinguer sur certains points, puisque les uns
désignent comme spécifiquement chrétien ce que d’autres caractéri-
sent comme grec. Mais 14, outre la pure information historique, un
autre élément entre en jeu. C’est celui qui de 'historien de la pensée
fait un philosophe ayant sa conception propre de la « philosophie
chrétienne ». Cest pourquoi la «querelle» provoquée par Gilson
demeure actuelle. Elle devrait amener chaque penseur, chrétien ou
non, a prendre conscience de ses propres présupposés en ce domaine.
A cette condition la «querelle», devenue irénique, se transfor-
merait en dialogue.

EMILIE ZuMm BRUNN

Attachée de recherche au Centre National
de la Recherche Scientifique, Paris.

1 Voir 4 ce sujet C. DE VOGEL : « Ego sum qui sum » et sa signification pour
une philosophie chrétienne, dans la Revue des Sciences veligieuses, 1961, p. 337 sq.
Dans cet excellent article sur les sources paiennes de I'interprétation patristique
et scolastique d’Exode 3:14, peut-étre Mme de Vogel n’a-t-elle pas rendu
entiére justice a Gilson en ce qui concerne la spécificité de la « philosophie
chrétienne », par réaction contre une certaine minimisation de I'apport hellé-
nique de la part de ce dernier.

2 AUGUSTIN : Confessions VII, 9, 14-16 ; Cité de Dieu, 8, 11.



	La "philosophie chrétienne" et l'exégèse d'exode 3:14 : selon M. Étienne Gilson

