
Zeitschrift: Revue de Théologie et de Philosophie

Herausgeber: Revue de Théologie et de Philosophie

Band: 19 (1969)

Heft: 2

Artikel: La "philosophie chrétienne" et l'exégèse d'exode 3:14 : selon M.
Étienne Gilson

Autor: Brunn, Emilie zum

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-380916

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 08.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-380916
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


LA «PHILOSOPHIE CHRÉTIENNE»

ET L'EXÉGÈSE D'EXODE 3 : 14

SELON M. ETIENNE GILSON

A l'époque où la Sorbonne ignorait encore, entre les Grecs et
Descartes, 1'« entracte » du Moyen Age, Gilson eut le mérite de
redécouvrir la valeur métaphysique de la pensée médiévale et son
originalité par rapport à la philosophie grecque. Il chercha pendant
longtemps la raison de cette originalité qu'U finit par attribuer à
l'influence de la Révélation. C'est ainsi qu'U fut amené à définir la
notion de « phUosophie chrétienne », qui joua désormais un rôle
capital dans son œuvre d'historien et de phUosophe ».

En cherchant à scruter cette notion, telle que Gilson s'employa
à la définir autour des années trente, on s'aperçoit que sa réflexion
à ce sujet s'était amorcée dans une perspective nettement augustinienne.

Combattant la conception d'une philosophie séparée de la
théologie, qui était alors celle de certains néo-thomistes, du Père
Mandonnet notamment, Gilson défendait contre eux la méthode
unitive d'Augustin.

Ce qui caractérise la méthode augustinienne comme telle, c'est le refus
d'aveugler systématiquement la raison en fermant les yeux à ce que la foi
montre, d'où l'idéal corrélatif d'une philosophie chrétienne qui soit philo-

1 « C'est l'étude de l'histoire de la philosophie médiévale qui m'a conduit
à me poser le problème, et non la position théorique du problème qui m'a conduit

à l'étude de l'histoire. J'ai d'abord étudié l'influence de la philosophie
médiévale sur certains aspects de la philosophie moderne ; puis la philosophie
médiévale elle-même, et je me suis enfin demandé comment il se faisait que les
unes et les autres fussent si différentes de la philosophie grecque. C'est seulement
alors, assez tardivement, que le problème de l'influence exercée par le christianisme

sur le développement de la pensée médiévale s'est posé à mon esprit. Ce

que je cherche dans la notion de philosophie chrétienne, c'est une traduction
conceptuelle de ce que je crois être un objet historiquement observable : la
philosophie dans son état chrétien. » Bulletin de la Société française de
philosophie, Paris, mars 1931, p. 72. Gilson fait part de ses recherches à ce sujet dans
les deux premiers chapitres de L'esprit de la philosophie médiévale, dont la
première édition date de 1932. Voir aussi Le Philosophe et la Théologie, Paris
i960, p. 97 sq. et 194 sq.



LA « PHILOSOPHIE CHRÉTIENNE » ET L'EXÉGÈSE D'EXODE 3 : I4 95

Sophie en tant que chrétienne parce que, tout en laissant à chaque
connaissance son ordre propre, le philosophe chrétien considère la révélation
comme une source de lumières pour sa raison '.

C'est parce que, chez Augustin, la réflexion philosophique n'est
jamais séparée de la recherche du salut que Gilson voyait dans sa
pensée le modèle de la philosophie chrétienne 2. Il se proposait de
montrer que la doctrine de Thomas d'Aquin est en parfait accord avec
ceUe d'Augustin sur la conception d'une philosophie qui soit «

chrétienne en tant que philosophie ». Il indiquait les lignes de convergence

: Thomas ne différant d'Augustin, à son avis, que sur les
justifications techniques de solutions qui seraient identiques chez l'un et
chez l'autre. Il estimait enfin que ces différences secondaires s'estompaient

dans l'unité d'un dessein commun, défini par le célèbre verset
de Romains i : 20.

Ce qu'il importerait par conséquent de comprendre, c'est que le
programme de la philosophie chrétienne est un et le même pour saint Thomas
et saint Augustin : invisibilia dei per ea quae facta sunt 3.

Ainsi Gilson, admirateur de saint Thomas et néanmoins désireux
de promouvoir l'avenir de la métaphysique augustinienne, paraissait
devoir se situer à mi-distance entre Blondel et Maritain, ces deux
autres grands protagonistes d'une « philosophie chrétienne ».

Rejetant les « dichotomies scolastiques », Blondel estimait qu'Augustin

est essentieUement un philosophe 4 : il se proposait de constituer

lui-même, dans une perspective analogue, mais qui ne laissait
pas d'être originale, une « philosophie chrétienne » dont la préoccupation

centrale était celle du salut. Si proche qu'eUe pût sembler au
premier abord de celle de Gilson, la recherche de Blondel se révéla
de tout autre nature, puisque le premier s'attachait à démontrer que

1 Introduction à l'étude de saint Augustin, Paris 1929, p. 301-302 (Cf. éd. de
1943 3, p. 318-319). Les soulignements sont de l'auteur.

2 « L'ordre surnaturel par lequel il avait eu accès à la vérité fut toujours
pour lui partie intégrante de l'investigation philosophique. C'est la grâce qui fait
de la science une sagesse et de l'effort moral une vertu, si bien qu'au lieu de voir
dans le christianisme le couronnement postiche de la philosophie, il voit dans la
philosophie un aspect du christianisme même, puisqu'il est la voie, la vérité et la
vie. Considéré sous cet aspect, l'augustinisme est autre chose et plus qu'une
philosophie chrétienne, il en est la charte et le modèle perdurable. En dehors
de lui, on peut trouver des phUosophies anti-chrétiennes ou des philosophies
compatibles avec le christianisme, mais pour être chrétienne en tant que
philosophie, une philosophie sera augustinienne ou ne sera pas... » L'avenir de la
métaphysique augustinienne, dans Revue de Philosophie, Paris 1930, p. 708.

3 Art. cit. p. 712.
4 M. Blondel : Le quinzième centenaire de la mort de saint Augustin :

l'unité originale et la vie permanente de sa doctrine philosophique, dans Revue de

Métaphysique et de Morale, Paris 1930. Texte reproduit dans l'édition de H.
Gouhier : Blondel, Dialogues avec les philosophes, Paris 1966, p. 143 sq.



96 EMILIE ZUM BRUNN

la « philosophie chrétienne » était déjà constituée historiquement
dans ses éléments fondamentaux ».

Quant à Maritain, loin d'admettre que la pensée augustinienne
fût une philosophie, il la caractérisait comme une sagesse théologale
ayant assumé la phUosophie au service de son but immédiat, le salut
des hommes. Il estimait qu'au-dessous de cette sagesse, l'explication
scolastique des sciences théologiques et philosophique s'était faite sans
rupture d'unité2. Il devait bientôt proclamer que la tâche propre à
notre époque était de constituer, dans la ligne de cette différenciation
progressive, une « phUosophie chrétienne » profane. Contrairement à
la théologie, eUe serait autonome dans sa démarche, ce qui ne
l'empêcherait pas d'être éclairée par la lumière de la Révélation.

Ainsi, à l'occasion du jubilé augustinien de 1930, des différences
profondes se faisaient jour entre ces interprètes modernes du nisi
credideritis, non intelligetis. Ce fut peu après qu'éclata la célèbre
« querelle de la philosophie chrétienne », lors des débats de la Société
française de philosophie, en mars 1931. Emile Bréhier aboutissait à
des conclusions diamétralement opposées à ceUes de Gilson, tout en
se situant comme lui au niveau de l'interprétation du donné historique,

mais dans une perspective qu'U définissait lui-même comme
rationaliste. Il déniait toute existence à la « phUosophie chrétienne » 3.

Ces débats se poursuivirent à la Journée d'études de la Société
thomiste, en septembre 1933. On y vit de nombreux penseurs chrétiens

défendre une position analogue à ceUe de Bréhier, au nom de la
séparation des sciences théologique et philosophique. Comme Gilson
le fit remarquer avec humour, ils ne réussirent guère à mettre en
lumière que la confusion d'esprit et les contradictions suscitées par
cette notion hybride : « phUosophie chrétienne ».

1 « pour quelqu'un qui est convaincu que le christianisme a apporté
quelque chose, il y a un changement dans l'histoire de la philosophie à partir
du christianisme. La philosophie ne se présente plus alors sous le même aspect
qu'à l'époque des Grecs. Pour ce quelqu'un là, il y a une oeuvre extrêmement
intéressante à tenter, extrêmement importante à réaliser, même ne fût-ce que
partiellement : montrer qu'il y a eu un apport du christianisme. C'est à cela
que je tiens ; c'est la seule chose à laquelle je tienne. » La Philosophie chrétienne.
Journée d'études de la Société thomiste, Juvisy 1933, P- 65. Concernant le refus
opposé par Blondel à la conception « exclusivement historique » de Gilson,
voir surtout la Lettre de M. Maurice Blondel, publiée en appendice aux comptes-
rendus de la Journée thomiste, op. cit. p. 86 sq.

1 J. Maritain : De la Sagesse augustinienne, étude parue dans la Revue de

Philosophie, 1930 et reproduite dans Les Degrés du Savoir, Paris 1946, p. 577 sq.
3 Bulletin de la Société française de philosophie, 1931, p. 49 sq. Voir aussi

Y a-t-il une philosophie chrétienne dans la Revue de Métaphysique et de Morale,
1931, p. 133 sq., ainsi que divers passages de son Histoire de la philosophie,
analysés par H. Bars, dans Maritain en notre temps, Paris 1959, p. 210 sq., et
par C. Tresmontant, dans La Métaphysique du christianisme et la Naissance
de la philosophie chrétienne, Paris 1961, p. 9 sq.



LA « PHILOSOPHIE CHRÉTIENNE » ET L'EXÉGÈSE D'EXODE 3 : I4 97

Sans s'attarder sur ces débats dont ce dernier semble avoir été
bon gré mal gré le principal instigateur », on doit noter l'influence
qu'en retour ils exercèrent sur lui en l'incitant à préciser sa pensée. C'est
ainsi qu'il accepta les définitions strictement thomistes proposées
par Maritain, et renonça en vertu de la distinction des lumières
naturelle et surnatureUe à sa formule augustinienne d'une philosophie
« chrétienne en tant que philosophie »2. Les deux penseurs se mirent
d'accord pour définir un « état chrétien » de la philosophie, grâce
auquel le ferment surnaturel, sans entrer dans sa texture même, et
par conséquent sans modifier sa nature, l'a pourtant amenée à

progresser sur le plan rationnel qui est le sien 3.

Malgré l'estime réciproque que ces deux grands disciples de
Thomas d'Aquin se sont désormais témoignée, leurs perspectives sont
demeurées différentes. Le souci principal de Maritain était de travailler

à l'édification d'une « philosophie chrétienne » profane qui répondît
aux besoins de notre temps, tandis que Gilson ne s'est guère
préoccupé que des thèmes où la raison peut venir butiner son bien auprès
de la Révélation.

En premier lieu, et c'est peut-être le trait le plus apparent de son attitude,
le philosophe chrétien est un homme qui opère un choix parmi les problèmes
philosophiques. En droit, il est capable de s'intéresser à la totalité de ces

problèmes aussi bien que n'importe quel autre philosophe ; en fait, il s'intéresse

uniquement ou surtout à ceux dont la solution importe à la conduite
de sa vie religieuse. Le reste, indifférent en soi, devient l'objet de ce que saint
Augustin, saint Bernard et saint Bonaventure stigmatisent du nom de
curiosité : vana curiositas, turpis curiositas 4.

L'attitude de Gilson à ce sujet n'a guère varié. Il est resté en cela
bien plus augustinien qu'on ne s'y attendrait. C'est pourquoi des

œuvres assez récentes, l'Introduction à la philosophie chrétienne, Le
Philosophe et la théologie, ont déconcerté les thomistes les plus accueillants

à la notion de « philosophie chrétienne » 5.

Aussi convient-il d'examiner en quoi a consisté exactement
l'évolution de Gilson, parti d'une conception augustinienne de la « philo-

1 Voir à ce sujet A. Renard : La Querelle sur la possibilité de la philosophie
chrétienne, Paris 1941, et H. Bars, Maritain en notre temps, p. 203 sq.

2 Voir les textes cités plus haut, p. 1-2 et note 2, p. 2.
3 Voir J. Maritain, dans Bulletin de la Société française de philosophie,

1931, p. 59 sq. ; De la Philosophie chrétienne, Paris 1933, p. 37 sq.
4 L'esprit de la philosophie médiévale, Paris 1948 2, p. 33.
5 « Ce que M. Gilson nous propose sous le nom de philosophie chrétienne,

c'est la métaphysique d'un théologien. » Cl. J. Geffré : Philosopher dans la
foi, dans Ea Vie Spirituelle, Paris, février 1961, p. 224. Une remarque analogue
avait été faite au sujet de L'Esprit de la philosophie médiévale par C. Journet :

Introduction à la théologie, Paris 1947, p. 278. Voir à ce sujet la remarquable
analyse de P. Vignaux : Philosophie chrétienne et théologie de l'histoire, dans
Mélanges H. de Lubac, III, Paris, 1964, p. 263-275.



98 EMILIE ZUM BRUNN

Sophie chrétienne » pour aboutir à une conception qu'on peut
caractériser comme thomiste, avec les réserves que nous venons de marquer.
Ce changement se situe au niveau de l'ontologie plutôt qu'à celui de
la spécification des sciences théologique et philosophique. Davantage
que les précisions de Maritain à ce sujet, ne serait-ce pas la thèse du
Père Del Prado, De Veritate fundamentali philosophiae christianae,
qui a joué un rôle décisif dans la pensée de Gilson »

La vérité fondamentale de la « philosophie chrétienne », c'est,
selon Del Prado, l'identité de l'essence et de l'existence en Dieu, teUe

que l'affirme Thomas d'Aquin. Gilson avoue n'avoir saisi que
tardivement le sens plénier de cette vérité 2. Il a exposé sa découverte dans
la quatrième édition du Thomisme, pubhée en 1941. Il étabht là, ainsi

que dans God and Philosophy, paru la même année, la thèse de l'exis-
tentiahté de la pensée thomiste et, corrélativement, ceUe de l'essen-
tiaUsme augustinien.

Tandis que, chez Thomas d'Aquin, les preuves de l'existence de
Dieu, remontant de l'esse créé à Yactus essendi incréé, sont à la fois
expérimentales et existentieUes, eUes se réduiraient chez Anselme,
Richard de Saint-Victor et Alexandre de Halès à une simple inspection

des essences 3. GUson est désormais convaincu que seul Thomas
d'Aquin a su donner son sens plein au verset de Romains 1: 20, alors
qu'il voyait autrefois dans ce texte l'expression du programme unique
de la « philosophie chrétienne », commun à Augustin et à Thomas 4.

S'il est vrai que Gilson n'identifie pas la pensée des augustiniens
mentionnés ci-dessus avec ceUe de leur maître, il recherche cependant
les causes de leur « essentiahsme » chez lui et chez Platon. Il fait un
bref procès à la théorie platonicienne de l'être, complètement « désexis-
tentialisée » selon lui, qu'Augustin utilise pour interpréter la
révélation d'Exode 3 : 14 : Ego sum qui sum. Sa nouveUe perspective
ontologique amène GUson à nuancer en un sens très différent ses

affirmations antérieures concernant l'unité et la continuité de la

1 N. del Prado : De Veritate fundamentali philosophiae christianae, Fribourg
1911. Voir L'Esprit de la philosophie médiévale, p. 430, note 50.

2 « Il est néanmoins troublant de constater qu'on a pu soi-même lire et
enseigner la doctrine de saint Thomas sans avoir compris le sens vrai qu'avait
pour lui la notion d'être dont en philosophie tout dépend. Pendant combien
de temps ai-je pu tourner autour sans la voir Vingt ans, peut-être. » Le
Philosophe et la Théologie, Paris i960, p. 223. (La première édition du Thomisme
date de 1919).

3 Le Thomisme, Paris 1948 S, p. 73 sq.
4 « Il ne reste donc à l'homme d'autre recours ici-bas que de remonter

vers Dieu par la pensée, à partir de la connaissance sensible que nous avons
de ses effets. Aussi bien, on ne fait rien de plus en le faisant, que de donner
son sens plein à la parole de l'apôtre : Invisibilia Dei per ea quae facta sunt,
intellecta conspiciuntur. Parole dont on peut dire que tous les théologiens et
philosophes chrétiens l'ont citée, mais que saint Thomas l'a prise dans toute
sa torce. » Le Thomisme, p. 87. Cf. le texte cité plus haut, p. 2.



LA « PHILOSOPHIE CHRÉTIENNE » ET L'EXÉGÈSE D'EXODE 3 : I4 99

« philosophie chrétienne ». Il faut citer ce texte qui marque le tournant
de sa pensée :

L'identification de Dieu et de l'Etre est certainement un bien commun
de la philosophie chrétienne, comme chrétienne, mais l'accord des penseurs
chrétiens sur ce point n'empêche pas que, comme philosophes, ils ne se
soient divisés sur l'interprétation de la notion d'être. L'Ecriture sainte ne
contient aucun traité de métaphysique. Les premiers penseurs chrétiens
n'ont donc disposé de rien d'autre, pour penser philosophiquement le
contenu de leur foi, que de techniques philosophiques élaborées à des fins
bien différentes. L'histoire de la philosophie chrétienne est donc, dans une
large mesure, celle d'une religion qui prend progressivement conscience des
notions philosophiques dont, comme religion, elle peut à la rigueur se passer,
mais qu'elle reconnaît de plus en plus clairement comme définissant la
philosophie de ceux de ses fidèles qui veulent en avoir une. Que les penseurs
chrétiens aient longuement peiné pour éclaircir le sens de ce texte
fondamental de l'Exode, et qu'un progrès se soit produit dans son interprétation
métaphysique, on pourrait le deviner à la seule inspection des deux notions
si différentes de l'être que nous avons vues s'opposer sur le problème de
l'existence de Dieu. Mais l'histoire nous permet de l'observer pour ainsi dire
in vivo, en comparant l'interprétation essentialiste du texte de l'Exode à
laquelle saint Augustin s'est finalement arrêté, avec l'interprétation existentielle

du même texte qu'a développée saint Thomas d'Aquin ».

Gilson oppose désormais deux interprétations qu'il jugeait autrefois

équivalentes. Il ne considère plus simplement l'affirmation que
Dieu est l'Acte d'exister comme l'explicitation ultime du fait qu'il est
son essence 2, mais comme une « révolution métaphysique » qui seule

permettrait une approche fidèle au sens du texte révélé, par opposition
à une conception qui serait demeurée grecque 3.

1 Le Thomisme, p. 123. Cf. au sujet de Platon : « L'ontologie se constitue
donc tout entière sur le plan de la pensée pure, où le seul indice concevable
de la réalité d'un être est son aptitude à devenir objet de définition. Ce qu'il
y a peut-être de plus constant chez Platon, c'est sa fidélité à cette ontologie de
l'essence. » L'Etre et l'Essence, Paris 1948, p. 35.

2 « c'est l'Exode qui pose le principe auquel la philosophie chrétienne
tout entière sera désormais suspendue. A partir de ce moment, il est entendu une
fois pour toutes que l'être est le nom propre de Dieu et que, selon la parole de
saint Ephrem reprise plus tard par saint Bonaventure, ce nom désigne son
essence même. Or dire que le mot être désigne l'essence de Dieu et que Dieu
est le seul dont ce mot désigne l'essence, c'est dire qu'en Dieu l'essence est
identique à l'existence et qu'il est le seul en qui l'essence et l'existence soient
identiques. » L'Esprit de la philosophie médiévale, p. 50-51. Gilson analyse
l'interprétation augustinienne d'Exode 3 :14 surtout dans Philosophie et
Incarnation chez saint Augustin, Montréal 1947 ; celle de Thomas d'Aquin principalement

dans le chapitre 4 du Thomisme (édition signalée), et dans YIntroduction
à la philosophie chrétienne, Paris i960.

3 « What still remains Greek in Augustine's thought is his very notion of
what it is to be. His ontology, or science of being, is an < essential » rather than
an « existential » one. In other words, it exhibits a marked tendency to reduce
the existence of a thing to its essence, and to answer the question : What is it



IOO EMILIE ZUM BRUNN

On peut se demander si cette sorte de conversion philosophique à
T« existentialisme » de Thomas d'Aquin ne s'est pas effectuée au
détriment de l'objectivité historique en ce qui regarde Augustin. En
effet, Gilson a étudié à fond la conception thomiste de l'être depuis
qu'il y a découvert le sens plénier de l'Ego sum qui sum. Or sa synthèse
de la pensée augustinienne avait été faite auparavant. Quoiqu'elle
fût par certains de ses aspects un modèle de pénétration de cette
« phUosophie chrétienne », il n'avait pas approfondi l'ontologie
d'Augustin ni le rôle qu'y joue l'interprétation d'Exode 3 : 14 ». Depuis
lors U ne les a examinées qu'en contrepoint de l'interprétation
thomiste. Autrement dit, les deux études n'ont pas été faites sur le même
plan d'une enquête visant à comprendre l'intention de l'auteur à

partir de sa propre problématique. Gilson n'a pas pris la peine de
scruter l'essentia augustinienne avec l'attention passionnée qu'U
accorde à Yactus essendi thomiste. On ne peut s'empêcher de regretter
que, du fait de son changement d'optique, il n'ait pas poursuivi
l'effort de compréhension ébauché dans L'Esprit de la philosophie
médiévale.

S'il (Dieu) est essentia, c'est parce que ce mot signifie l'acte positif même

par lequel l'Etre est, comme si esse pouvait engendrer le participe présent
actif essens, d'où l'on dériverait essentia 2.

Par la suite, Gilson s'est contenté de juger rétrospectivement
l'essentia augustinienne, l'assimilant en somme à l'essentia thomiste.

for a thing to be by saying : It is to be that which it is. A most sensible
answer indeed, but perhaps not the deepest conceivable one in philosophy,
and certainly not one for a Christian philosopher speculating on a world created
by the Christian God. For reasons which I will later try to make clear, it was
not easy to go beyond Saint Augustine, because the limit he had reached was
the limit of Greek ontology itself, and therefore just about the very limit
which the human mind can reach in matters of metaphysics... philosophers
were not able to reach, beyond essences, the existential energies which are
their very causes, until the Jewish-Christian Revelation had taught them that
« to be » was the proper name of the Supreme Being. The decisive progress
achieved by metaphysics in the light of Christian faith has not been to realize
that there must be a first being, cause of being in all things. The greatest among
the Greeks already knew it... a decisive metaphysical progress or, rather, a true
metaphysical revolution was achieved when somebody began to translate all
the problems concerning being from the language of essences into that of
existences. From its earliest origins, metaphysics had always obscurely aimed at
becoming existential ; from the time of Saint Thomas Aquinas it has always
been so, and to such an extent that metaphysics has regularly lost its very
existence every time it has lost its existentiality. » God and Philosophy, Yale
I961 3, p. 61-67.

1 Gilson n'a pas songé à mentionner le thème de l'être parmi les « quelques
thèses capitales, essentielles, qui, commandant l'ensemble de la doctrine,
permettent seules d'en ordonner et d'en interpréter exactement le détail. »

Introduction à l'étude de saint Augustin, Paris 1929 », Préface, p. I. C'est à peine
s'il effleure ce thème p. 27-28 et 279-280.

2 L'Esprit de la philosophie médiévale, p. 54.



LA « PHILOSOPHIE CHRÉTIENNE » ET L'EXÉGÈSE D'EXODE 3 : I4 101

Or cette dernière a un sens à la fois plus technique et plus restreint,
puisqu'eUe se compose avec l'esse, alors que ces deux termes sont
généralement synonymes chez Augustin. Mais, nous l'avons remarqué,
l'ontologie de ce dernier semble être apparue à Gilson principalement
sous le jour de sa responsabilité concernant les théologies médiévales
de l'essence auxquelles s'opposait Thomas d'Aquin. Cette paternité
induit le philosophe, plutôt que l'historien, à reléguer la métaphysique
d'Augustin au niveau de l'essentialisme qui caractériserait la pensée

grecque. Il n'est donc plus question, comme autrefois, de promouvoir
l'avenir de cette métaphysique, puisqu'eUe incarne désormais un passé
qu'il s'agit de transcender.

D'entrée de jeu, ce préjugé interdit à Gilson de comprendre le
sens plénier de l'interprétation augustinienne d'Exode 3 :14. Car
lorsqu'il s'agit de la saisie platonicienne de l'essence, il néglige les
démarches qui, pour parler son langage, sont aussi « existentielles »

dans leur ordre que les preuves thomistes. Nous voulons dire que ces
démarches atteignent l'être réel, et non une simple abstraction.
Comme Platon, Augustin veut aller au vrai ouv 6X13 tt} vwxrj et sa
réflexion sur Yipsum esse est partie intégrante de l'ascension spiritueUe
vers Dieu.

Il est significatif à cet égard que Gilson ne relève guère le vocabulaire

si « existentiel » au moyen duquel Augustin désigne le Dieu de
l'Exode, sa façon hardie de substantiver les formes verbales esse,
est, sum. Pourtant on rencontre ces termes bien plus fréquemment que
celui d!essentia dans les passages de ses œuvres qui commentent le
fameux verset bibhque. Gilson croit pouvoir limiter cette atteinte
« existentieUe » au domaine religieux pour reléguer la saisie proprement
métaphysique au niveau de l'essence ». Mais une telle dissociation
paraît fort artificielle à l'endroit d'un « philosophe chrétien » comme
Augustin. D'ailleurs elle risque de mettre en question l'interprétation
thomiste elle-même, car Thomas d'Aquin a conservé des éléments
fondamentaux de la conception augustinienne. Nous nous proposons
de le montrer aiUeurs, en confrontant dans le détail ces deux traductions

de l'Ego sum qui sum 2.

1 « What happened to Saint Augustine is only too clear. An unsurpassed
exponent of Christian wisdom, he never had the philosophy of his theology.
The God of Augustine is the true Christian God, of whose pure Act of existing
nothing better can be said than : He is ; but when Augustine undertakes to
describe existence in philosophical terms, he at once falls back upon the Greek
identification of being with the notions of immateriality, intelligibility,
immutability, and unity. » God and Philosophy, p. 60.

2 Tout en adoptant le jugement de Gilson sur 1'« essentialisme » platonicien,
M. James Anderson a tenté de rapprocher ces deux interprétations en montrant
Vi existentialité » de la métaphysique augustinienne. Voir J. F. Anderson :

Saint Augustine and Being, La Haye 1965, et notre « note critique » à ce sujet,
dans Revue de Métaphysique et de Morale, 1967, p. 128 sq.



102 EMILIE ZUM BRUNN

Il y a, on le sait, des tentatives plus radicales que ceUe de Gilson

pour « désheUéniser » l'interprétation d'Exode 3 : 14. Les exégètes
modernes retournent contre toute interprétation ontologique, queUe
qu'eUe soit, l'accusation d'heUénisme qu'il formulait à l'égard
d'Augustin. Ils estiment pour la plupart que 'eheyeh 'asher 'eheyeh n'a pas
un sens phUosophique, mais qu'U est un nom de déhvrance, parce
qu'U est une réponse faite au peuple juif dans sa détresse ». Dans
le meiUeur des cas, ils admettront que l'interprétation traditionnelle,
fondée sur la traduction heUénisante des Septante, èru> eìui 0 wv, est

un contresens génial.
On sait que Gilson a défendu avec véhémence le sens ontologique

qu'U estime révélé contre ces représentants de la critique philologique

a. Sans doute peut-on souvent leur reprocher de méconnaître,
au nom d'une conception quelque peu étriquée du sens littéral, les
richesses spiritueUes de ce contresens bimillénaire, si contresens il y a.
Mais pour qui cherche à tenir compte des progrès de leur discipline
sans rejeter pour autant l'interprétation traditionneUe, U faut reconnaître

qu'Augustin est d'un meilleur secours que Thomas d'Aquin,
justement parce que sa philosophie ne veut pas être autre chose

qu'un intellectus fidei. C'est pourquoi la signification qu'il donne à

l'Ego sum qui sum est indissociablement ontologique et sotériologique.
Chez Thomas d'Aquin, la traduction métaphysique d'Exode 3 : 14

a sans doute pour but ultime de rejoindre ce sens salutaire. Mais il
est évident que dans un type de savoir qui, à l'opposé de la philosophie

augustinienne, n'est pas essentiellement anagogique, c'est-à-dire
qui ne vise pas le salut comme but immédiat, ce sens n'est pas apparent

de prime abord, même si on l'y trouve en seconde lecture.
Voilà pourquoi l'opposition entre une philosophie pleinement

chrétienne et une philosophie demeurée grecque ne saurait expliquer
de façon satisfaisante ce qui sépare Augustin de Thomas d'Aquin.
Il convient plutôt de se demander si leurs métaphysiques ne sont

pas irréductibles parce que la première est essentiellement une

1 « Ce n'est pas une affirmation philosophique de l'être, signifiant l'absolu,
l'aséité, etc. Une telle affirmation est tout à fait contraire à l'esprit de l'Ancien
Testament. L'ensemble du texte montre que Yahvé veut révéler non pas
comment il est, mais comment il va se manifester à Israël. Cette révélation, au
lieu de définir Dieu, reste enveloppée d'indétermination et de mystère ; il
faut y voir avant tout une « réponse de Dieu à l'homme qui se trouve dans une
situation désespérée. » G. von Rad : Die Theologie des Alten Testaments, Munich
1958, t. i, p. 181. Selon une école exégétique plus restreinte, qui compte déjà
quelques représentants au moyen âge, il s'agirait avant tout ou même exclusivement

d'un énoncé de transcendance affirmant l'ineffabilité du nom divin.
Voir à ce sujet, ainsi que sur les interprétations anciennes et modernes
d'Exode 3:14, l'article d'A.-M. Dubarle : Ea signification du nom de Yahweh,
dans la Revue des Sciences philosophiques et théologiques, Paris 1951, p. 3 sq.

2 Introduction à la philosophie chrétienne, p. 46 sq.



LA « PHILOSOPHIE CHRÉTIENNE » ET L'EXÉGÈSE D'EXODE 3 : 14 IO3

philosophie du salut, tandis que la seconde est essentiellement une
exphcation de l'univers et de sa cause. Gilson lui-même a exprimé
cette différence à sa manière, en des formules frappantes.

Considérée dans son inspiration profonde et jusque dans les détails de sa
structure technique, toute la doctrine de saint Augustin est dominée par un
fait : l'expérience religieuse de sa propre conversion. En ce sens j'ai cru
pouvoir écrire ailleurs et je pense qu'il reste vrai de dire que sa philosophie
est essentiellement une « métaphysique de la conversion ». La difficulté,
pour Augustin, fut toujours d'amener à leur point de coïncidence sa
métaphysique de la conversion et la métaphysique de l'Exode. Car il se réclamait
de l'une et de l'autre ; il savait, il sentait même qu'elles ne font qu'une,
mais il est beaucoup plus facile de faire place à la conversion en partant de
l'Exode que de rejoindre l'Exode en partant de la conversion ».

On l'a vu plus haut, la vraie « métaphysique de l'Exode », selon
Gilson, commence par étabhr la connaissance de « celui qui est »

comme actus essendi à partir de l'esse des créatures, selon l'interprétation

thomiste de Romains i : 202. La « métaphysique de la conversion

», eUe, donne accès à « celui qui est » par le moyen de l'intériorité
spiritueUe, selon une interprétation différente du même verset,
qu'on peut résumer dans la formule augustinienne : ab exterioribus ad
interiora, ab inferioribus ad superiora 3.

A vrai dire, une teUe distinction dépasse par sa portée l'opposition
entre philosophies chrétiennes et non chrétiennes. Le prototype des
« métaphysiques de la conversion », dans la civilisation occidentale,
est platonicien. Lorsqu'elles sont chrétiennes, les phUosophies de ce

type comportent par rapport à leur modèle originel des différences
importantes, dues aux incidences de la Révélation. Mais leur visée
essentielle demeure la même, qu'on l'appelle délivrance ou salut.
Elles ne considèrent le monde extérieur que dans la mesure où il
joue un rôle par rapport à la fin qui seule les intéresse.

C'est pourquoi l'excellente expression de Gilson, une « métaphysique

de la conversion », doit être entendue en un sens beaucoup plus
vaste qu'il ne paraît l'avoir soupçonné. Une telle métaphysique ne
s'explique pas uniquement par l'expérience personnelle d'Augustin,
puisque c'est la philosophie néo-platonicienne qui lui a permis d'exprimer

métaphysiquement cette expérience et de l'utiliser en la
transcendant pour scruter le mystère de la création et des fins dernières 4.

La « métaphysique de la conversion » se situe ainsi dans une perspective

très différente de ce que Gilson considère comme la véritable

1 L'Esprit de la Philosophie médiévale, p. 137.
2 Voir plus haut p. 98 et note 4.
3 Revocai se ab exterioribus ad interiora, ab inferioribus ad superiora.

Augustin ; Enarratio in Ps. 145: 5, texte cité dans Y Introduction à l'étude de

Saint Augustin, 19291, p. 26, note 1.
4 Augustin : Confessions, livres XI à XIII ; De Genesi ad litteram, lib. XII,

surtout I, 4, 9 ; I, 5, 10 ; III, 20, 30.



104 EMILIE ZUM BRUNN

« métaphysique de l'Exode ». Pour être moins « facüe », eUe n'est
assurément pas moins profonde.

Que conclure en ce qui concerne le rapport étabh par GUson entre
l'exégèse d'Exode 3 : 14 et la « philosophie chrétienne » Tout en
admettant la spécificité de la ou plutôt des « philosophies chrétiennes

», due aux incidences de la Révélation, il faut reconnaître qu'il
est parfois très difficile d'établir en quoi consiste cette spécificité,
questions de dogme mises à part. A preuve que l'interprétation
augustinienne et l'interprétation thomiste, selon qu'eUes sont jugées

par Gilson ou par les exégètes actuels, finissent par connaître un sort
semblable. Tantôt l'une, tantôt l'une et l'autre indifféremment sont
stigmatisées comme grecques. C'est par contraste avec la pensée
heUénique qu'on fait ressortir le sens authentique du texte révélé.
Mais ce qui demeure chrétien pour le premier devient grec pour
les seconds, selon un processus qui finit par dépouiller la notion d'être
des sens les plus riches que lui a donnés la tradition philosophique de
l'Occident, pour ne plus retenir à la hmite que le sens « pur » de
l'hébreu.

Les exégètes ont raison de nous mettre en garde contre une
traduction qui serait purement spéculative. Ils nous rendent plus
attentifs au rôle qu'a joué dans l'interprétation traditionnelle une
pensée non juive et non chrétienne. Mais ils semblent généralement
méconnaître l'acception religieuse et même sotériologique que le
terme «être» a reçue dans de larges régions de cette pensée. C'est
pourquoi Us ne paraissent pas toujours se douter que le sacrifice de

l'interprétation traditionnelle d'Exode 3: 14 représenterait un
appauvrissement redoutable pour la pensée chrétienne, d'autant plus
que cette interprétation, loin de se réduire au seul héritage hellénique,
est tout imprégnée de résonances bibliques.

Par ailleurs, comment séparer à coup sûr ce qui est grec de ce qui
est chrétien dans cette interprétation, à moins de réduire l'ensemble
de la pensée grecque à un rationalisme Plutôt que d'affirmer des

oppositions qui risquent d'être simplistes, ne vaudrait-il pas mieux,
en utilisant à bon escient les sciences philologiques, confronter
cette dernière de façon plus positive et plus profonde avec la pensée
hébraïque Ainsi, sans minimiser ce qu'elles ont chacune de spécifique,

Thorhef Boman a tenté de montrer leur complémentarité et
même leurs analogies. En comparant, entre autres, la notion hébraïque
du hayah divin et la conception platonicienne du Bien superessentiel
(conception qui a été transposée dans Yipsum esse des Pères et des
théologiens latins), il a relevé des correspondances frappantes entre
ces deux façons de désigner la réalité suprême ».

1 T. Boman : Hebrew Thought compared with Greek, traduit de l'allemand,
avec les révisions de l'auteur, Londres i960, p. 46 sq.



LA « PHILOSOPHIE CHRÉTIENNE » ET L'EXÉGÈSE D'EXODE 3 : 14 I05

Grâce aux recherches des exégètes et des Quellenforscher, l'historien
de la philosophie se rend toujours mieux compte de la circonspection
dont il doit faire preuve en étudiant l'interprétation traditionneUe
d'Exode 3 :14 ». D'aiUeurs, Augustin leur avait donné raison
longtemps d'avance, en reconnaissant qu'il devait aux « livres des
platoniciens » ces deux thèmes fonciers et complémentaires de sa
métaphysique : l'affirmation que Dieu est l'être absolu et que l'âme
participe de lui. Ces vérités n'étaient autres, estimait-il, que celles

qu'U retrouvait dans l'Ecriture, et il s'interrogeait sur le mystère de
cette rencontreJ.

La question qu'Augustin se posait est toujours actuelle. Quoique
notre époque ne paraisse guère mieux outillée que la sienne pour
répondre sur le fond du problème (autre forme de révélation, connaissance

« naturelle » de l'esprit humain le besoin se fait sentir
d'adopter une attitude œcuménique envers les traditions spiritueUes
et intellectueUes non chrétiennes. Ce serait justice envers celle qui
s'est mêlée si intimement à la pensée chrétienne qu'il est devenu
très difficile de l'en distinguer sur certains points, puisque les uns
désignent comme spécifiquement chrétien ce que d'autres caractérisent

comme grec. Mais là, outre la pure information historique, un
autre élément entre en jeu. C'est celui qui de l'historien de la pensée
fait un philosophe ayant sa conception propre de la «philosophie
chrétienne ». C'est pourquoi la « querelle » provoquée par Gilson
demeure actuelle. Elle devrait amener chaque penseur, chrétien ou
non, à prendre conscience de ses propres présupposés en ce domaine.
A cette condition la « querelle », devenue irénique, se transformerait

en dialogue.
Emilie Zum Brunn

Attachée de recherche au Centre National
de la Recherche Scientifique, Paris.

1 Voir à ce sujet C. de Vogel : « Ego sum qui sum » et sa signification pour
une philosophie chrétienne, dans la Revue des Sciences religieuses, 1961, p. 337 sq.
Dans cet excellent article sur les sources païennes de l'interprétation patristique
et scolastique d'Exode 3 : 14, peut-être Mm0 de Vogel n'a-t-elle pas rendu
entière justice à Gilson en ce qui concerne la spécificité de la « philosophie
chrétienne », par réaction contre une certaine minimisation de l'apport
hellénique de la part de ce dernier.

2 Augustin : Confessions VII, 9, 14-16 ; Cité de Dieu, 8, 11.


	La "philosophie chrétienne" et l'exégèse d'exode 3:14 : selon M. Étienne Gilson

